\* \* 争 争 **+** -÷ \$ كنيسة مارمرقص القبطية الأرثوذكسية بمصر الجديدة  $\mathbf{\Phi}$ ♣ \$ ÷ الموسوعية الكنسية ÷ • ♣ لتفسير العهد الجديد  $\mathbf{\Phi}$ ÷  $\mathbf{\Phi}$ ⊕ شرح لك آية • ♣ + ÷ **+**  $\mathbf{\Phi}$ الجزء الحنامس **4** ÷ **+ +** من العبرانيين حتى مرؤيا يوحنا اللاهوتي ¢ ÷ \$ \$ • معالفهارس • •  $\mathbf{\Phi}$  **+** ÷ إعــداد وتفسير ቀ مجموعة من كهنة وخدام الكنيسة **4** •  $\oplus$  $\mathbf{\Phi}$ • ÷ ÷ ÷ Ð ÷ Ð

ł

i

÷

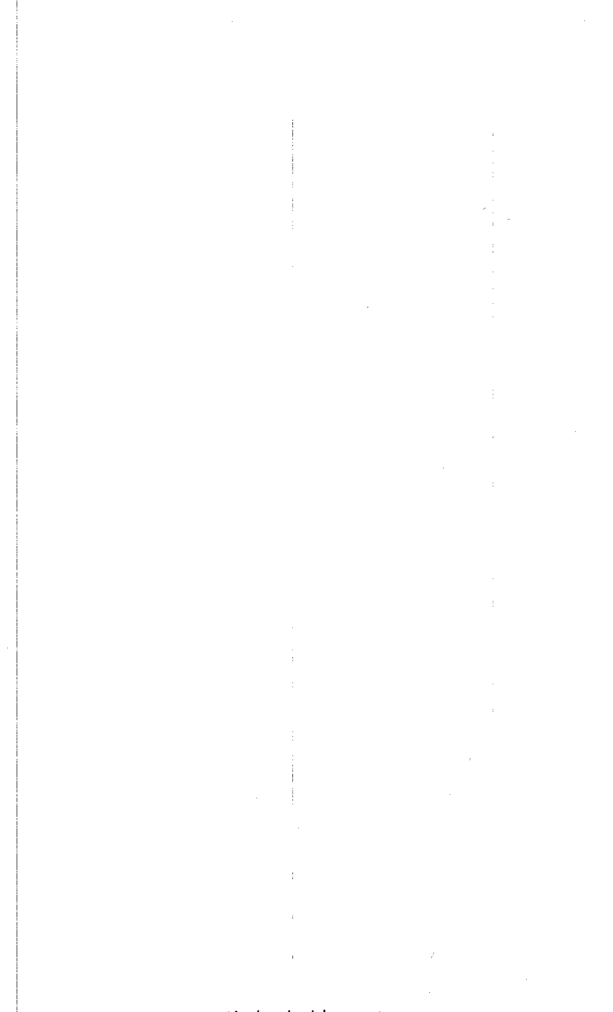
http://www.stmarkoschurch.com

# coptic-books.blogspot.com

1



# صاحب الغبطة والقداسة البابا شيوده الشالث بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية الـ ١١٧



باسم الأب والابن والروح القدس الإله الواحد، آمين

تَفْسِرُ الحَكْتَابِ الْمُقَدَّس \***\***\*\*\*\*\*\*\*\*\* مُقَدَّمَةُ الطَّبْعَةِ الأَولِي -t- -<u>X</u>- -t

الم الم الم البرية، بينما كان كهنة كنيسة مار مرقس بمصر الجديدة مجتمعين في خلوة، بزغت فكرة احتياج الشعب القبطي لتفسير سهل وكامل للكتاب المقدس. وتحمس الجميع للاشتراك في هذا العمل، لأنه عمل كبير، يصعب على شخص واحد أن يقوم به.

عند العودة إلى القاهرة، تم دعوة عدد من الخدام الدارسين للكتاب المقدس، الذين فرجوا بالاشتراك في هذا العمل. وبدأت اجتماعاتهم مع الكهنة لوضع الأسس التي تراعَى في التفسير، وتم توزيع أسفار من العهد الجديد على المجتمعين، كما تم عمل مُسَوَّدَات ومراجعتها عدة مرات في اجتماعات متوالية، حتى تم الاتفاق على التجانس في التفسير، وأكملوه خلال سنتين. ثم بدأت المراجعات الروحية والعقائدية، وطريقة الصياغة، إلى آخره من المراجعات، التي استغرقت حوالي ثلاث سنوات، وشملت أيضا عمل الفهارس الملحقة بالكتاب.

لمات

قيق

المعنى الكامل بتركيز وعمق.

|            | ىَتَوَالطَّبَعَتِ الأَفْلَى                                                                                                                | م<br>مقدرة |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <br>3 5.   |                                                                                                                                            | <u></u>    |
| يت         | وضتح هذا التفسير الخلفية التاريخية للآيات، للتعرف على ملابسات ذكر الآية، وطر<br>تنه الذار المارض قترار الدافي اكتابتها                     | (٦)        |
|            | تفسير الناس لها في وقتها، والدافع لكتابتها.<br>من أهم أهداف الكتاب، نقديم <b>تأملات حياتية</b> تناسب ظروف الناس، وتدفعهم في طر             | ~~         |
| يى         |                                                                                                                                            | (^)        |
|            | النمو الروحي.<br>أُلْحقَ بالكتاب، في جزئه الأخير، مجموعة من الملاحق نتضمن:                                                                 | (1)        |
| <u>د ا</u> | (أ) معنى المقاييس المختلفة التي كانت تستخدم في العصور السابقة، مثل: الموازية                                                               | (^)        |
| · U,       | (٢) معلى المعاييس المعلك، التي ٢٢ ملك النقدية.                                                                                             |            |
| اعد.       | المعايين، المساعة، والمعادك المهاي .<br>(ب) مجموعة من الخرائط التوضيحية للأماكن المذكورة بالكتاب المقدس، لتسا                              |            |
|            | رب ) مجموعة من المعراطة الموصيف عرفت المعلورة بالمعال المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي ا<br>على فهم ملابسات الآيات. |            |
| عن         | على يهم محببت "«يبت».<br>(حـــ) ضم أيضا فهرسا لأهم الشخصيات المذكورة بالكتاب المقدس، وفكرة مركزة                                           |            |
|            | <b>(<u>م</u>م) منہ بیت بھرت یہ م</b> اسبیت مستور ہے۔<br>کل منہم.                                                                           |            |
|            | د ) فهرس للعقائد التي تؤمن بها الكنيسة، موثقة بآيات الكتاب المقدس.                                                                         |            |
|            | (هـــــ) انفرد أبضا بفهرس لأهم الطقوس المذكورة، وشواهد لإثباتها.                                                                           |            |
| ئئے        | أضيف فهرس لكل جزء على حدة يوضح الموضوعات والعناوين الأساسية ا                                                                              | (٩)        |
| 9          | تضمنها كل أصحاح.                                                                                                                           | ( )        |
|            |                                                                                                                                            |            |
| اعا        | وسننبدأ هذه الموسوعة لنفسير الكتاب المقدس بأسفار العهد الجديد، التي ستصدر تبا                                                              |            |
|            | خمس مجلدات، خلال سنة تقريبا، ثم يتلوها تفسير العهد القديم.                                                                                 | فی ۔       |
|            |                                                                                                                                            |            |
| يننا       | نرفع شكرا لله الذي أتم الجزء الأول من هذا العمل، وهو تفسير العهد الجديد، ويع                                                               |            |
|            | استكمال ألعهد القديم ليصدر قريبا.                                                                                                          | على        |
| وز         | ونطلب أن يكون بركة لكل بيت مسيحى، بشفاعة أمنا العذراء الطاهرة مريم، وكار                                                                   |            |
| رده        | نا المصرية القديس مرقس الرسول، وبصلوات أبينا المكرم البابا المعظم الأنبا شن                                                                | ديار       |
|            | ث، الرب يحفظ حياته سنينا عديدة، وأزمنة سالمة هادئة مديدة.                                                                                  | الثالد     |
|            | وقد نال بركة المساهمة في هذا العمل كل من:                                                                                                  |            |
| مى         | القس. يوحنا باقى - القس. بولس جورج - القس. جرجس صبحى - م. سا                                                                               |            |
|            | ـراد – م. رشید بغدادی – مدام. ماری بشمارة – د. نیفین عادل – م. أمجد نطیف.                                                                  |            |
|            | تذكار بدء صوم الميلاد الجحيد ٢٥ نوفمبر ٢٠٠٥ .                                                                                              | ŝ          |
| لة         | الكنيس                                                                                                                                     | Ĥ          |
| -          |                                                                                                                                            |            |
|            |                                                                                                                                            |            |
|            | 43×                                                                                                                                        |            |
|            |                                                                                                                                            |            |

تفْسِيرُ رِسَالَةُ بُولُسَ (لرَّسُولِ إِلَى لِأَعِبْرَلِنِيِّينَ

T

ł

السكالتر إلى العبرانيين

\*\*\*\*\*

مةكمية

#### 釆

أولا: كاتبها :

بولــس الرســول، ولم يذكر اسمه لئلا يرفض المسيحيون من أصل يهودى قراءتها، نظــراً لضيقهم منه بسبب تبشيره الأمم وظنهم أنه يحارب الهيكل اليهودى والناموس الذى ارتبطوا به طوال عمرهم. وما يثبت أنه بولس الرسول ما يلى :

- ٢- أسسلوبه كمسا فى باقى الرسائل، فيعقد مقارنات بين العهدين كما فى رسالتيه إلى
   رومية و غلاطية (رو٤، ٧ و غل٤).

وَهَــنا أيضًا يثبت كلامه في العهد الجديد بالمقارنة بشخصيات العهد القديم (ص٣–٨) وكذلك تأكيده وبحثه للموضوعات بتفنيــدهــا ووصفها بتفاصيل كثيرة مثل المحبة في (اكو١٣) والإيمان هنا في هذه الرسالة (ص١١).

ثانيا : لمن كنبت : ١-للمسيحيين من أصل يهودى، وتسميتهم بالعبر انيين كان تعبيرًا شائعًا عن اليهود فى هـذا الوقت. واسم العبر انيين يرجع إلى "عابر" أحد جدود إبر اهيم (تك١٠ : ٢٤)، ودعــى إبر اهيم أب الشعب اليهودى بالعبر انى (تك١٤ : ١٣) وذلك نسبة إلى جده عابر وكذلك لأنه عبر من ما بين النهرين إلى أرض كنعان عندما دعاه الله.

#### **Ж″**Ж

٢- معظم آراء الآباء تشير إلى أنه كتب إلى المسيحيين من أصل يهودي الساكنين في أور شليم وفلسطين. ثالثًا: زمن كتابنها: حوالي عام ٢٣م. مانعًا: مكان كتابنها: من روما حيث كان بولس مسجونًا وكما تذكر نهاية الرسالة نفسها أنها كتبت من إيطالُيًا. خامسًا: أغراضها: ١- مَــنَعَ الــيهود الذين تتصروا منهم من دخول الهيكل واضطهدوهم، فحتى لا يتشكك المسـ يحيون الذي عاشوا حياتهم كلها في الإيمان اليهودي، كتب بولس يثبت لهم أن العهد القديم كان ر مراً للعهد الجديد ويكمل فيه. ٢- تُعَرَّض الذين تنصروا من اليهود إلى الإضطهاد من إخوتهم اليهود، فكتب يثبتهم في الإيمان ويسندهم في جهادهم الروحي. سادسًا: أقسامها: ١ مقارنات بين المسيح والملائكة وموسى ويشوع وهارون، لإثبات تفوق وعظمة المسيح (ص١-٥). ۲- أحاديث إيمانية ورمز ملكى صادق للمسيح (ص٢، ٧). ۳- المسيح رئيس الكهنة السماوى (m∧−۱۰). ٤- الإيمان والجهاد ووصايا عملية (ص١١-١٣).

**⋇**٤<del>涿</del>

الرسالة إلى العبرانيين

الأَصْحَاحُ الأَوْلَ مقارنة بين المسيع والأنبيا، والملانكة

× + ×

(۱) المسيح والأنيا. (ع ۱–۳):

١ الله، بَعْدَ مَا كَلَّمَ الآبَاءَ بِالأَنْبِيَاء قَدِيمًا، بِأَنُوَاعِ وَطُرُق كَثِيرَة، ٢ كَلَّمَنَا فِي هَذِه الأَيَّامِ الأَخِيرَة فِي ابْنِه – الَّذِي جَعَلَهُ وَارِثًا لكُلِّ شَيْءَ، الَّذِي بِهَ أَيْضاً عَملَ الْعَالَمِيُّ. ٣ الَّذِي، وَهُوَ بَهاءُ مَجْدِه، وَرَسَّمُ جَوَهُمِرِه، وَحَامِلٌ كُلَّ الأَسْيَاءِ بِكَلِمَةٍ قُدْرَتِهِ، بَعْدَ مَا صَنَعَ بِنَفْسِهِ تَطْهِيراً لِخَطَايَانَا، جَلَسَ فِي يَمِيَنِ الْعَظَمَةِ فِي الأَعَالِي،

ع١: يتكلم بولس الرسول كيهودى مع إخوته اليهود العبرانيين عن آباء الشعب اليهودى في العهد القديم وكيف كان كلام الله إليهم عن طريق الأنبياء.

بأنواع وطرق كثيرة : الرؤى، الأحلام، الظهورات والرموز بأنواعها من ذبائح وخلافه والناموس بوصاياه.

وفى هذا يبين وحدة العهدين، فالله هو المتكلم فى العهد القديم بالأنبياء، أما فى العهد الجديد فبالمسيح المتجسد. ولكيما يظهر تفوق المسيح عن الأنبياء فيثبّت المتنصرين من اليهود على إيمانهم أمام تشكيكات إخوتهم اليهود لمهم وحرمانهم إياهم من دخول الهيكل، فيبين أن العهد القديم كان تمهيدًا للعهد الجديد والرموز تبطل بمجئ المرموز إليه، الذى هو أعظم من كل وسائل العهد القديم لإظهار الله.

#### \*°\*

٢٤: هذه الأيام الأخيرة : أى العهد الجديد.

جعام وارثًا لكل شمئ : أعلن أنه مالك لكل شئ فهو الخالق والفادى الذى اشترانا بدمه وب بره الكامل صار صورة كاملة للإنسان كما ينبغى أن يكون، وملكية الابن مساوية لمكية الآب وهو ما صرَّح به المسيح نفسه عندما قال "كل ما للآب هو لى" (يو ١٦: ١٥).

عمل العالمين : يظهر أزلية الابن الذي في الوقت المحدد خلق العالمين، عالم السماء و عالم الأرض.

يظهر تفوق وتميز العهد الجديد، إذ أصبحت وسيلة التكلم مع البشر ليست هى الأنبياء بل الله نفسه المتجسد، الذى خلق كل المخلوقات ثم تجسد فى ملء الزمان وببره وفدائه أصبحت كل الخليقة خاضعة له كما كان الله يريد أن يكون آدم متسلطًا على كل الخليقة فى الجنة.

٣٤: الذي وهو : أي المسيح.

بهاء مجده : المسيح نور الآب، فهو نور من نور. فهذا إثبات للاهوت المسيح لأنه لا يوجد مجد بدون بهاء، فهو أزلى مثل أزلية المجد وليس تاليًا له في الزمن كما يدَّعى بعض المتشككين في لاهوت المسيح.

رسم جو هر ، إثر بات آخر للاهوت المسيح، فجو هر الله قد ظهر رسمه وشكله فى المسيح المتجسد، فهو ذات جو هر الله ظهر بشكل منظور للبشر فى ملء الزمان. فالرسم ليس شيئًا آخر أو منفصلاً أو أقل، كما يدعى الذين يستخدمون هذه الآية للتشكيك فى لاهوت المسيح، بل هو إظهار جو هر الله للبشر، فكما يقول الكتاب "الله لم يره أحد قط الابن الوحيد الذى هو فى حضن الآب هو خبرً" (يو ۱: ۱۸).

حامل كل الأشياء : أى أن السيد المسيح هو ضابط كل الأشياء والمعتنى بها، فهو يحملها بين يديه ويدبر ها، لأنه ليس فقط خالقها بل مدبِّر ها أيضًا.

**بكلمة قدرته :** حكمته التي خلقت كل المخلوقات، فهي قادرة على كل شيئ وتدبِّر الكل.

₩\₩

الأصحاح الأوكر

صنع بنفسه تطهيرًا لخطايانا : تمَّم الفداء بنفسه ليطهر كل المؤمنين به من خطاياهم، فهو العامل بنفسه في العهد الجديد وليس بو اسطة أخرى كما في العهد القديم.

جلس فى يمين العظمة فى الأعالى : اليمين تمثل البركة والقوة، وليست اليمين بمعنى اتجاه معين، لأن الله غير محدود فليس له يمين أو يسار والمقصود أن المسيح بعد قيامته صعد إلى السماوات ليكون فى مجده الذى له منذ الأزل وأخفاه بتجسده واتضاعه ليتمم فداءنا، أى صارت له العظمة الإلهية معلنة للبشر فى الأعالى أى السماوات، وهى كل ما يسمو عن ذهننا وأفكارنا المادية.

يــــتابع بولـــس الرســـول حديثه عن المسيح، الذى هو الله خالق ومدبر كل الموجودات، والـــذى تجســد وأخلى ذاته حتى يتمم فداء البشرية ثم صعد إلى السماء. وبهذا تظهر عظمة المسيح والمسيحية عن اليهودية التى ترمز وتمهد لها.

أن الله يشتهى أن يتكلم معك دائمًا، وفى حكمته يبحث عن الطريقة التى تستجيب بها إن كانت بأحداث حولك أو أشخاص قريبين منك أو صوته فى الكتاب المقدس، لكى تتوب وترجع إليه، ومن فرط حبه يعطيك نفسه فى جسده ودمه على المذبح. فهل تتمتع أيها الحبيب بهذه الإعلانات التى تدعوك لأحضانه، أم مازلت تظن الله إلهًا مبهمًا غير مفهوم، بعيدًا عنك منفصلاً فى سماه ؟

(٢) المسيح والملائكت (ع ٤-١٤):

٤ صَائِراً أَعْظَمَ مَنَ الْمَلاَئِكَة بِمقْدَار مَا وَرِثَ اسْماً أَفْضَلَ مَنْهُمْ. ٥ لأَنَّهُ لَمَنْ مَنَ الْمَلاَئِكَة قَالَ قَطَّ: «أَنْتَ ابْنِي أَنَا الْيَوْمَ وَلَدْتُكَ»؟ وَأَيْضاً: «أَنَا أَكُونُ لَهُ أَباً وَهُوَ يَكُونُ لِي ابْناً»؟ ٦ وَأَيْضاً مَتَى أَدْخَلَ الْبكْرَ إِلَى الْعَالَمِ يَقُولُ: «وَلْتَسْجُدْ لَهُ كُلُّ مَلاَئكَة الله». ٧ وَعَنِ الْمَلاَئكَة يَقُولُ: «الصَّانِعُ مَلاَئكَتَهُ رِيَاحاً وَخَدَّامَهُ لَهِيبَ نَارٍ». ٨ وَأَمَّا عَنْ الابْنِ: «كُوسَيُّكَ يَا أَللهُ إِلَى دَهْرَ اللَّقُولُ: «الصَّانِعُ مَلاَئكَتَهُ رِيَاحاً مُلْككَ. ٩ أَحْبَبْتَ الْبِي أَنَا مَا عَنْ الابْنِ: «كُوسَيُّكَ يَا أَللهُ إِلَى دَهْرَ اللَّقُورِ. قَضِيبُ اسْتقامَة قَضِيبُ مُلْككَ. ٩ أَحْبَبْتَ الْبِرَّ وَأَبْعَضْتَ الإِثْمَ. مَنْ أَجَلِ ذَلكَ مَسَحَكَ اللَّهُ إِلَى دَهْرَ اللَّقُور. شُرَكَائكَ». ١٠ وَذَائمَةُ لَه مَا عَنْ الابْنَاء الْبَانِ الْمَائِكَة مَا عَنْ الابْنِي عَنْ الْابْنِ الْعَالَمَ مُوْكَانَهُ إِلَى أَنْعَالَمُ يَقُولُ. وَأَبْعَضْتَ الإِشْمَ. مَنْ أَجَلٍ ذَلكَ مَسَحَكَ اللَّهُ إِلَى مَمْ مَن

**%**∀**%** 

السكاكَة إلَى الْعبر]يَبِينَ

٣ ١ ثُمَّ لمَنْ مِنَ الْمَلاَئِكَة قَالَ قَطُّ: «اجْلسْ عَنْ يَمِينِي حَتَّى أَضَعَ أَعْدَاءَكَ مَوْطِئاً لِقَدَمَيْكَ؟» ١ ٤ أَلَيْسَ جَمِيعُهُمْ أَرْوَاحاً خَادِمَةً مُرْسَلَةً لِلْحِدْمَةِ لاَّجْلِ الْعَتِيدِيِنَ أَنْ يَرِثُوا الْحَلاَصَ!

ع٤: صمائرًا : لا تعنى التغير، بل أن المسيح بعد إتمام الفداء استردَّ مجده الذي كان قد تتازل عنه بإرادته.

> ورث : نفيد أن السيد المسيح يمتلك كل السلطان الذي شد الآب (يو ٣: ٣٥). اسما : مكانة.

بصعود المسيح ظهر مجده الإلهى الأزلى وهو أعظم من مجد الملائكة الذين خلقهم فى السـماء، لأنــه هــو الله مالك كل المخلوقات، أما الملائكة فيملكون قدرات متفوقة فى الفهم والحركة والعمل وهبها الله لهم.

ع٥: لمَـن مـن : أسلوب ينفى بكل تأكيد عن كل الملائكة مساواتها بالسيد المسيح له المجد، وهذا يدحض عقيدة الأدفنتست أو شهود يهوه، بأن السيد المسيح هو الملاك ميخائيل. اليوم : المقصود بها قبل كل الدهور.

يــتكلم هذا عن أزلية الابن المولود من الآب قبل كل الدهور مقتبسًا ذلك من (مز ٢: ٧) وكذلك (مز ٨٩: ٢٦، ٢٧)، فهو مساو للآب في الجوهر، أما الملائكة فمخلوقات خلقهم الله في وقت معين مثلما خلق باقي البشر، وطبعًا بنونتنا لله بالتبني غير بنوة الابن للآب في الجوهر.

ع٦: متى أدخل : الآب أرسل وأدخل الأبن إلى العالم بالتجسد، وهذا ليس معناه انفصال الآب عن الابن بل هما واحد فى الجوهر وهذه حركة داخل الذات الإلهية، كما يصدر الإنسان من عقله إشارة إلى أحد أعضائه مثل يده أو رجله لتتحرك فهو ليس إثنين بل إنسانًا واحدًا

البكر : قصد الوحى على لسان القديس بولس، أنه متى تجسد الابن ودخل إلى العالم فهو تخليى عن المجد الذى كان له، لذلك استعمل كلمة البكر التى تفيد أن المسيح كإنسان هو كر لكل المؤمنيين به، فهو الإله المتأنس الذى قدم لذا الإنسان الجديد بدلاً من آدم الساقط، و هى

**※**\%

بالطبع لا تعنى أنه مجرد إنسان مخلوق بل هو باتضاعه تجسد ليصير بكرًا بطبيعته الإنسانية النقية لكل من يؤمن به، و هو بكر الخليقة أى رأسها وليس أول مخلوق.

لتسجد له : أتى الوحى الإلهى بهذا الشاهد من (سفر التثنية ٣٢ : ٤٣) حسب الترجمة السبعينية للكتاب المقدس تأكيدًا أن الملائكة تسجد للابن، فالبديهى أن المسجود له أعظم من الذى يقدم السجود.

يظهر تميز المسيح عن الملائكة، أنه عندما تجسد سجدت له الملائكة لأنها تعرف أنه الله خالقها وخالق كل الموجودات.

ع٧: رياحا : كنشبيه أنها أداة في يد الله يستعملها لإرادته وليست هي نفسها (الملائكة) مجرد ريح (يون١: ٤).

**لهيب نار :** لأنهم أرواح ملتهبة بنار الحب الإلهى يشبههم بلهيب نار والمقصود هو ما ذكره أنهم خدام وأدوات في يده الإلهية.

أتى القديس بولس بتشبيهات للملائكة أخذها من (مز ١٠٤: ٤) وهى الرياح ولهيب النار ليعلــن أن كليهما مخلوقات خلقها الابن مثل الملائكة، ليؤكد أن الملائكة مخلوقة وليست مثل الابن الذى يقول عنه "**كرسيك يا الله...**".

ع٨: كرسيك : عرشك، ومعنى الآية أن ملكك دائم إلى الأبد. قضيب : صولجان الحكم، والمعنى أن نظام ملكك هو الاستقامة. يبين على الجانب الآخر أن المسيح هو الله ملك الملوك الذى يحكم العالم كله إلى الأبد والملائكة مجرد خدام له كما ذكر (مز ٤٥: ٦).

ع٩: أ**حببت البر وأبغضت الإثم : ا**لبرصفة ثابتة في السيد المسيح لا تتغير فيه ولا يفقدها بـــأى ســبب، لأنها ليست معطاة له من آخر مثل الملائكة الذين برَّهم مُعطَى من الله، والدليل على ذلك سقوط عدد من الملائكة الذين صاروا شياطين (يه ٦). مسحك الله : معناها خصصك لإتمام الفداء.

إلهك : من ناحية الناسوت.

أكـــــ شركائك كل الملوك والأنبياء الممسوحين، ويقصد عمومًا كل الخلائق اللمين تجسد ليشبههم في كل شئ ما خلا الخطية.

كان الملوك يُمسَحون بزيت ويطلق على كل من مُسِحَ فيهم "مسيح الرب". وكلمة أكثر من شركائك هذا تعنى تميز ربنا يسوع المسيح عن كل الملوك والأنبياء الذين جاءوا قبله كما ذكر (مز ٤٥: ٧)، فهم شركاء له من جهة رسالة التبشير والتحذير وإعلان صوت الله، أما مسحة المسيح الخاصة فمتعلقة بفدائه وخلاصه لنا وهو ما لا يستطيعه غيره، لأنه متميز عن كان البشر والملائكة بالبر الكامل والفرح الكامل فهو مصدر كل فرح في العالم لكل الخلائق سواء الملائكة أو البشر.

\* هـل تحب البر فتسعى لاقتناء الفضائل ؟ ليتك أيضًا تهتم بعمل الرحمة فتنتهز كل فرصة لعمـل الخــير. إن هذا سيبعدك تدريجيًا عن أفكارك الشريرة وكل خطية، بل كلما تمتعت بالحياة مع الله ستبغض الخطية.

۲۰: فى البدء : زمن بداية خلق العالم.

أكَّد الوحــى الإلهى فى (مز ١٠٢: ٢٥–٢٧) على صفة الخلق فى السيد المسيح، و هذا دليل على وحدانية الآب والابن، لأن الله وحده هو الخالق، وناداه داود "يا رب" مؤكدا لاهوته، فهو فى هذا المزمور يتكلم عن المسيح مخلص البشرية و هو خالق العالم كله، السماء بكل ما فيها من ملائكة ومخلوقات والأرض بكل ما عليها من بشر وكائنات.

ع١١، ١٢: يعلن المزمور أن كل الخلائق ستزول في اليوم الأخير، ويشبهها بالنوب الذي مسن طبيعته إذا مر عليه وقت يبلى ويتهالك. ويشبه أيضًا المخلوقات برداء يطويه الله فيصبح قطعة مسن القماش لا تستعمل؛ أما المسيح على الجانب الآخر فلا يصيبه تغيير، فهو ازلى وخلق كل هذه المخلوقات في وقت معين هو وقت خلقه العالم ويحيا إلى الأبد. وهكذا يظهر تفوق المسيح على الملائكة وكل المخلوقات.

### **※∖・**※

ع١٣: يمينى : ترمز للقوة والمجد الإلهى الكامل، فالله ليس له يمين أو يسار . أعداءك : كل من يرفضون الإيمان بك ويصبحون ضدك.

يعلن المزمور (١١١٠) كلام الآب للابن بعد أن أتمَّ الفداء إذ يقول : "قال الرب لربى اجلـس عـن يمينى"، أى لك كل القدرة وأنت مستقر فيها ويخضع لك كل من يعاديك. وهذا يـنفرد به المسيح فقط ولا يمكن أن يقال عن أى ملاك، لأنه مخلوق أما المسيح فهو الله كلى القوة والقدرة.

ع١٤٤ لأن السيد المسيح جالس على العرش، فهو لـــه السلطان على جميع الملائكة لإرسالها كأرواح مخلوقة لكى تخدم وتباشر احتياج البشر الذين عقدوا العزم على الحياة معه والتمتع بميراث الحياة الأبدية. فالمسيح هو الله أما الملائكة فخدامه.

لنعم أبها الحب السمائي، الإله الذي لم يأتمن أي أحد على خلاصي أنا الخاطئ، سوى ابنه الوحيد. أي حب يا الهي أحببتني به حتى تخصّص نفسك لأجلى، تملك في قلبي بالاستقامة والبر وبغض الإثم، تؤسس وتثبّت الأرض لأمشي عليها، ثم تعلن لي لا تلتصق ولا تتعلق بها لأنها لأنها تبيد وتفقى. ترسل ملائكتك لخدمتي أنا الذي أشتهي خلاصك. أيها الحبيب فلتعط ني قلبًا بفيض بالأستقامة بها لأنها تبيد وتفقى. ترسل ملائكتك لخدمتي أنا الذي أشتهي خلاصك لا يتعمل الحبيب أبها الحبيب في الما تعلق في قلبي بالاستقامة والبر وبغض الإثم، تؤسس وتثبت الأرض لأمشي عليها، ثم تعلن لي لا تلتصق ولا تتعلق بها بها لأنها تبيد وتفقى. ترسل ملائكتك لخدمتي أنا الذي أشتهي خلاصك. أيها الحبيب فلتعط ني قلبًا بفيض بالأسيب أبها الحبيب فلتعط بها ما تبيد وتفقى. ترسل ملائكتك لخدمتي أنا الذي أشتهي خلاصك. أيها الحبيب فلتعط بها ما تبيد وتفقى الما ما لأنها الذي أن ألما الذي أشتهي خلاصك. أيها الحبيب فلتعط بها ما تبيد وتفقى الأرض إلى أن أصل إلى التهليل الكامل في السماء.

السكاكة إلى العبرانيين

# مقارنة بين المسيح والملائكة كما جاء في (عب ١)

| ······································ |                                           | <u>, .                                    </u> |
|----------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------|
| الملائكة                               | السبيد المسبيح                            | وجه<br>المقارنة                                |
| أرواح نورانية                          | واحد مع الآب في الجو هر :                 | الطبيعة                                        |
| "الصـــانع ملائكته رياحا وخدامه لهيب   | + "أنت ابنى وأنا اليوم ولدتك" ع           |                                                |
| نار " ع∨                               | +"أنا أكون له أبًا وهو يكون لى ابنًا "ع٥  |                                                |
| "أرواحا خادمة" ع١٤                     |                                           |                                                |
| الملائكة تقدم السجود لله               | المسيح هو المسجود له من الملائكة          | السجود                                         |
| ل مـــــلائــكـــــــة الله" ع٢        | + "تسب ج ــــــد اـــــــه کـــــ         |                                                |
| أرواح مخلوقة مثل باقى الطبيعة          | المسيح هو الخالق                          | الخالق                                         |
| "الصانع ملائكته رياحا وخدامه لهيب      | + "به عمل العالمين" ع٢                    |                                                |
| نار" ع۷                                | + "أنت يا رب (الابن) في البدء أسست        |                                                |
| ارواحا خادمة" ع٤٢                      | الأرض والسموات هي عمل يديك"غ ١٠           |                                                |
| الملائكة مخلوقة لها بداية زمنية        | المسيح أزلى مولود من الآب قبل كل          | الأزلية                                        |
| "الصانع ملائكته" ع٧                    | الدهور .                                  |                                                |
|                                        | "أنت ابنى أنا اليوم ولدتك" ع              |                                                |
| مخلوقات معرضة للخطأ بذليل سقوط         | المسيح هو الله البار المُنَزَّه عن كل خطأ | الير                                           |
| بعضهم الذين هم الشياطين.               | من ذاته.                                  |                                                |
|                                        | "أحببت البر وأبغضت الإثم" ع٩              |                                                |
| الملائكة تُرسَل من قبل الله للخدمة.    | المسيح له كل السلطان الذي شه.             | السلطان                                        |
| السيس جميعهم أرواحًا خادمة مرسلة       | المن من الملائكة قال قط إجلس عن           |                                                |
| للخدمة" ع١٤                            | يميسنى حستى أضسع أعداءك موطئا             |                                                |
| · · ·                                  | لقدميك" ع١٣                               |                                                |

\*11\*

الأصحاح الأولَى

| الملائكة ثباتها من الله وحياتها الخالدة | المسيح له كل المجد، ثابت لا يتغير من | الثسبات  |
|-----------------------------------------|--------------------------------------|----------|
| هبة من الله.                            | ذاته وأبدى من ذاته.                  | والأبدية |
|                                         | "هي تبيد ولكن أنت تبقي" ع١١          |          |
|                                         | "أنت أنت وسنوك أن تفنى" ع١٢          |          |

الأصحاح الثانى المسيع المتجسد مخلصنا

× + ×

يستكمل بولس الرسول الحديث الذى جاء فى الأصحاح الأول ويخرج منه بتطبيق هام وهو الانتباه للخلاص الذى تم على الصليب. ثم يبدأ فى إثبات ضرورة ظهور السيد المسيح فى هذا الشكل المتواضع، أى أقل من الملائكة، لأجل خلاصنا.

(١) النمسك اللسيح المقدم لنا (ع ١ - ٤):

الذَلكَ يَجِبُ أَنْ نَتَنَبَّهَ أَكْثَرَ إِلَى مَا سَمعْنَا لِتَلاَّ نَفُوتَهُ، الأَّنَّهُ إِنْ كَانَت الْكَلَمَةُ الَّتِي تَكَلَّمَ إِيهَا مَلاَئكَةٌ قَدْ صَارَتُ ثَابِتَةً، وَكُلُّ تَعَدَّ وَمَعْصِيَة نَالَ مُجَّازَاةً عَادَلَةً، الفَكَيْفَ نَنْجُو كَخْنُ إِنْ أَهْمَلْنَا خَلاً صاً هَذَا مَقْدَارُهُ، قَدِ ابْتَدَأَ الرَّبُّ بِالتَّكَلُّمِ بِهَ، ثُمَّ تَثَبَّت لَنَا مِنَ الَّذِينَ سَمِعُوا، ٤ شَاهِداً اللهُ مَعَهُمْ بِآيَات وَعَجَائِبَ وَقُوَّاتٍ مُتَنَوِعَةٍ وَمَوَاهِبِ الرُّوحِ الْقُدُسِ، حَسَبَ إِرَادَتِهِ؟

> ع١: ما سمعنا : تعاليم المسيحية. لئلا نفوته : نعرفه نظريًا ثم نهمل تطبيقه في حياتنا.

إن كان المسيح أعظم من الملائكة، فينبغى أن نهتم بتعاليم المسيحية عن الخلاص المُقَدَّم على الصليب والذى هو أعظم وأكمل من تعاليم العهد القديم المُسَلَّمَة بيد ملائكة حتى نطبقها ونحيا بها.

ع٢-٤: **الكلمة التى تكلم بها ملائكة :** الناموس الذى أخذه موسى من الله عن طريق ملائكة (أع ٧ : ٥٣ ، غل ٣ : ١٩).

### **₩\**٤₩

إن كانت كلمة الله المعطاة لموسى بواسطة ملائكة قوية وثابتة لا يمكن تغيير ها لأنها من الله ومن يخالفها يعاقب، كما ظهر ذلك فى تاريخ الشعب اليهودى عندما أهملوا الناموس فنالوا عقوبات شديدة مثل السبى، فكم بالأولى من يهمل الخلاص المقدم من المسيح نفسه -كلمة الله-الدى تجسد وفدانا على الصليب وعلَّمنا وصاياه بنفسه، ثم شرح لنا تعاليمه التلاميذ والرسل الذين سمعوا تعاليمه بأنفسهم ورأوا صلبه وقيامته. هذا الخلاص أعظم وأكمل من الخلاص المقدم فسي من يعمل الخلاص المقدم من المسيح نفسه -كلمة الله-الذين سمعوا تعاليمه بأنفسهم ورأوا صلبه وقيامته. هذا الخلاص أعظم وأكمل من الخلاص المقدم فسى شريعة العهد القديم، لأنه فى العهد القديم كانت كلمة الله بيد ملائكة أما فى العهد الجديد فالمسيح كلمة الله نفسه يخلص البشرية بغدائه. وقد ثبًت المسيح هذا الخلاص عندما عضدً تلاميذه ورسله بالمعجز ات ومواهب الروح القدس مثل الوعظ والتكلم بألسنة. **ث** ليتك تفكر فى محبة المسيح الفادى المصلوب لأجلك ويكون محور حياتك اليومية، فتتأمل

فيه وتشكر ه ليطمئن قلبك في اهتمام المسيح بك، وتتجاوب مع حبه بصلوات كثيرة وخدمة ورحمة لمن حولك.

(٢) خضوع المؤمنين للمسيح (ع٥-٨):

٥فَإِلَّهُ لَمَلاَئِكَة لَمْ يُخْضِع «الْعَالَمَ الْعَتِيدَ» الَّذِي نَتَكَلَّمُ عَنْهُ. ٦لَكِنْ شَهِدَ وَاحدٌ في مَوْضِعٍ قَائلاً: «مَا هُوَ الإِنْسَانُ حَتَّى تَذْكُرَهُ، أَوِ ابْنُ الإِنْسَانِ حَتَّى تَفْتَقدَهُ؟ ٧وَضَعَتَهُ قَلِيلاً عَنِ الْمَلاَئِكَةَ. بِمَجْد وَكَرَامَة كَلَّلْتَهُ، وَأَقَمْتَهُ عَلَى أَعْمَالِ يَدَيْكَ. ٨أَخْضَعْتَ كُلَّ شَيْء تَحْتَ قَدَمَيْهِ». لأَنَه إِذْ أَخْضَعَ الْكُلُّ لَهُ لَمْ يَتْرُكُ شَيْءاً غَيْرَ خَاضِعٍ لَهُ – عَلَى أَنْنَا الآنَ لَسْنَا نَرَى الْكُلُّ بَعْدُ مُخْضَعاً لَهُ –

3: العالم العتيد : المؤمنون في الكنيسة ثم في الأبدية.

كان اليهود يؤمنون أن رئيس الملائكة ميخائيل مسئول عن رعاية الشعب اليهودى، وباقى الشعوب تحت رعاية ملائكة آخرين. ولكن فى العهد الجديد لا يتمتع المؤمنون فى الكنيسة برعاية الملائكة فقط ولكن بتمتعون بخلاص المسيح نفسه الذى هو رأس الكنيسة، ثم يكمل خضوعهم له فى الأبدية حيث تبطل قوة الشيطان ويكونون بكل كيانهم للمسيح فى تسبيح دائم.

#### **※/o**※

الرسكاكت إكمى العبرانيين

ع٦, ٧: واحد : داود النبي في (مز ٨: ٤).

يتحدث داود النبي عن البشرية الضعيفة الساقطة المحتاجة للخلاص، معبرًا عنها بالإنسان، وكنيف اهتم الله بخلاصها وافتقدها بإرسال ابنه الوحيد يسوع المسيح متجسدًا، وصار فى صورة ابن الإنسان كبشر متخليًا عن مجده الإلهى حتى يفدى البشرية. فكان وهو فسى صورة الإنسان أقل من الملائكة، وكان هذا الإتضاع لمدة قصيرة وهى فترة تجسده وبعدها أنَّمَ الفداء وقام من الأموات وصعد إلى السموات فظهر فى إكليل المجد والكرامة التى له منذ الأزل، وأعطى الخلاص للمؤمنين به الذين هم صنعة يديه وخضعوا له لأنه الشراهم بدمه.

هذه الكلمات لا نتطبق على المسيح فقط، بل أيضًا على الإنسان الروحى المؤمن به إذ يعطيه المسبح نعمة ومهابة في أعين الآخرين فيقدّرونه ويشعرون بعظمته نظرًا لسلامه الداخلي وعمل الله معه، رغم أنه يبدو في أوقات كثيرة في حالة ضعف واحتمال للآلام ثم يكمل مجد الله له بنواله الإكليل السماوي.

ع<i>٢: أخضعت كل شئ تحت قدميه : هذا هو نص المزمور (مز ٨: ٦).
شئ : الأمم، فالمؤمنون من كل الأمم خضعوا له.

مات المسيح لفداء البشرية كلها، يهود وأمم، فالمؤمنون به جميعا خضعوا له وليس الشعب الميهودي فقط. ولكن يستدرك الرسول فيقول أن العالم مازال فيه كثيرون يرفضون الإيمان بالمسيح ولا يخضعون له لأن الخضوع سيكمل في الأبدية عندما يتمجد المؤمنون في الملكوت ويعاقب غير المؤمنين في العذاب الأبدي.

ا إعطف من ربس يسبوع نعمة الخضوع لك، لأن الخضوع لك فيه كل الحياة. إعطني ألا أشبارك العيام فيه كل الحياة. إعطني ألا أشبارك العالم فسي خطاياه التي يرفضك لأجلها، بل تكون كل كلماتي وأعمالي حسب وصاياك وأيضًا أفكاري لتكن نقية أمامك، فتتمجد في وأكون نورًا بيدك للعالم المحيط بي.

### \*\1\*

الأصحاح الثآني

(۳) برکاتالنجسد (ع ۹-۱۸):

٩ وَلَكِنَّ الَّذِي وُضِعَ قَلِيلاً عَنِ الْمَلائِكَة، يَسُوعَ، نَرَاهُ مُكَلَّلاً بِالْمَجْد وَالْكَرَامَة، مَنْ أَجْلَ أَلَمُ الْمُوْت، لَكَيْ يَدُوقَ بِنعْمَة اللَّه الْمَوْتَ لأَجْلَ كُلِّ وَاحد. ١ لأَنَّهُ لأَقَ بِذَاكَ الَّذِي مَنْ أَجْلَه الْكُلُّ وَبَه الْكُلُّ أَن وَبَهُ الْمُوَّت، لَكَيْ يَدُوقَ بِنعْمَة اللَّه الْمَوْتَ لأَجْلَ كُلٌ وَاحد. ١ لأَنَّهُ لأَقَ بِذَاكَ الَّذِي مِنْ أَجْلَه الْكُلُ وَبَه الْكُلُّ ، وَهُوَ آت بأَبْنَاء كَثيريَن إلَى الْمَجْد أَنْ يُكَمَّلُ رئيسَ خَلاصَهِم بِالآلَم. ١ لأَنَ الْمُقَدَّسَ أَكُلُ وَاحد. وَالْحُلُّ مَعَن عَلَيْهِ مِالالَام. ١ لأَنَ الْمُقَدَسَ الْكُلُ وَاحد. وَالْمُقَدَّسَن جَمِيعَهُمُ مَنْ وَاحد. ١ للَّبَبَ لاَ يَسْتَحي أَنْ يَدْعُوَهُم إِخُوَةً، ٢ قَائلاً: «أَخَبَرُ بِاسْمك وَالْمُقَدَّسِينَ جَمِيعَهُم مَنْ وَاحد. ١ لأَنَ الْمُقَدَسَ نَعْلاً مَعْتَ مَنْ وَاحد. ١ لأَنَ الْمُقَدَسَينَ جَمِيعَهُم مَنْ وَاحد. ١ للَّبَبُ لاَ يَسْتَحي أَنْ يَدْعُوهُم إِخُوَةً، ٢ اقَائلاً: «أَخبَرُ بِاسْمك وَالْمُوتِي، وَفِي وَسَط الْكَنيسَة أَسَبِّحُكَ». ١٣ وَأَيْضاً: «هَا أَنَا وَالأَوْلاَدُ إِخُوتَي، وَفِي وَسَط الْكَنيسَة أَسَبِّحُكَ». ١٣ وَأَيْضاً: «أَنَا أَعُونُ لَكُونُ مُتَوَعَى اللَّهُ مَوَ أَيْعا للَّهُ مَالَا وَالأَوْلادُ فِي اللَّحْم وَالدًم اسْتُولَة هُوَ أَيْضاً كَذَلكَ فِيهما، لكَي الدِينَ أَعْظَانيهم اللَّه. ٤ لأَنُ وَالأَوْلادُ في اللَّحْم وَالدَم والدَى اللَّيْ أَنْ مَنْ الْمُوْت كَائوا اللَذَينَ أَعْظَانيهم اللَّه. ٤ عَلَى ما للَهُ مَوْ أَنْ الْذَينَ أَعْظَانيهم اللَّهُ مَن الْمُولات كَائوا اللَذَينَ أَعْظَانيهم اللَّهُ مَا اللَه مَائَنَ وَ مَعَان اللَذَينَ أَعْمَا عَمَن الْمُونَ مَنْ أَنْ وَاللَا في مَا للْهُ مَوْ مَا أَنْ مُنْعَا يَعْبَعُ مَا لللَهُ مَعْتَ اللَهُ مَاعَان الْمُون الْمَا أُنْ عَلَى مَا مَعْتَ أَنْ الْمُعُونَ مَنْ أَنْهُ الْمُ عَامَان الْنُ مُولا مَنْ أَنْ مَعْمَ مَ أَنْ أَنْ مَائَكُ مَا لَكُن مَا أَعْمَا مَنْ أَعْمَ مَنْ أَنْ مَا مُعَونَ مَنْ أَعْمَ مَنْ الْمُ مَعْمَ اللَهُ مَنْ أَنْ مَنْ أَنْ مَا مَعْ أَنْ مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ مَوْ مَ مَعْ أَسَعَا مَعْ مَا مَا مَنْ مَا مَا أَنْ إِنْعَا مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ مَا مَنْ مَ مَع

ع٩: **ولكن الذى وُضِعَ قليلا عن الملائكة** : يسوع المسبح فى تجسده انضع وظهر أقل من الملائكة فى الكرامة.

نراه مُكَلَّلا بالمجد والكرامة : بقيامته وصعوده إلى السموات. وأيضًا تكلل المسيح بإكليل الحب على الصليب وإكليل النصرة على الشيطان بموته، إذ بموته داس الموت.

**من أجل ألم الموت** : بسبب احتمال كل آلام الصليب والموت قام مكلّلا بالمجد والكرامة.

بنعمة الله : قوة لاهوت المسيح التي سندته في احتمال الآلام والموت.

لكى يذوق الموت لم يقل يموت بل يذوق الموت، أى مات لفترة قصيرة وهى ثلاثة أيام حتى لا ير هب المؤمنون به الموت، فهو قنطرة عبور هم إلى الأبدية السعيدة بفداء المسيح لهم.

لأجل كل واحد : موت المسيح وفدائه كان من أجل كل من يؤمن به لينال الخلاص. فبدلاً من أن يموت الإنسان، مات المسيح عنه ليحيا في المسيح.

### **%\V**¥

ال سَالَة الِكَي الْعِبْرَانِيْنِ

اتضع المسيح بتجسده وصار مثلنا واحتمل الألم والموت عنا، ثم ظهر مجده بقيامته وصعوده حتى لا نرهب الموت ونثق فى الأكاليل التى تنتظرنا إن ثبتنا فى الإيمان به. *أن طريقك لاختبار التعزيات الروحية وبركات الله فى حياتك هو من خلال احتمالك آلام الحياة بشكر من أجل الله، وتستطيع أن تختبر أعماقًا أكبر فى عشرة الله عندما تحتمل آلاما بدلا من غيرك مثل أتعاب الخدمة أو احتمال اتهامات فى أخطاء صنعها غيرك ولا تدافع عـن نفسك حتى تستر عليه. هذا هو طريق الفداء الذى صنعه المسيح لأجلك فتصنعه من أجل الآخرين، وحيناذ يعلن لك المسيح نفسه بشكل لم تعرفه من قبل.* 

ع. ١٠ **لاق :** كان اليهود ينتظرون مسيا يخلصهم من الرومان فعثروا عندما تألم وصلب ومات، فيرد بولس بأن الآب يريد هذه الآلام أن تتم في ابنه لخلاص البشرية. هذا هو اللائق في نظر الله.

بذلك : الله الآب. من أجل الكل : هدف الخليقة الوحيد هو تسبيح الله وتمجيده. به الكل : الخليقة كلها خلقت بيد الله. أبناء كثيرين : المؤمنون بالمسيح. المجد : بركات العهد الجديد فى الكنيسة ثم أمجاد الملكوت. يكعل ... بالآلام : يكمل المسيح عمله الخلاصى باحتمال كل آلام الصليب والموت حتى يفدى البشرية، هذا هو شهوة قلب الآب والابن أن يخلص أو لاده من الموت.

رئيس خلاصهم : صانع الخلاص لكل المؤمنين أى المسيح.

يظهر اشتراك الآب والابن فى إتمام الفداء بأن رأى الآب، الذى هو خالق كل البشر وهدف حياتهم والذى يطلب خلاصهم، أن يبذل ابنه الحبيب لفداء أولاده الذين سيؤمنون به، مستكملاً كل عقوبة الخطية عنهم ويوفى الدين أمام العدل الإلهى فيعطيهم خلاصا كاملا.

۲۱: المقدّس : المسيح الذي خصَّص نفسه لخلاص المؤمنين به.

## **※∖∖**₩



**المقدَّسين** : المؤمنين بالمسيح الذين خصَّصوا حياتهم لله ونالوا خلاصهم. واحد : هو الله خالق الكل أو آدم أبو كمل البشر.

اتضاع المسيح بتجسده، الذي جعله لفترة صغيرة أقل من الملائكة، أعطاه أن يشارك المؤمنين به في الجسد، واتحد معهم في الأصل، وهو آدم، فصار إنسانًا مثلهم، وكذلك اتحد معهم في البنوة لله ولكن مع الفارق، إذ أن المسيح ابن الله بالطبع والجوهر أما البشر فبالتبني. وإذ الشترك في الإنسانية مع البشر، فلا يخجل رغم عظمته الإلهية غير المحدودة أن يدعو المؤمنين به إخوة. وبهذا رفع كل المؤمنين إلى بنوة الله رغم أنهم مجرد خلقته، ولكن بالتجسد صاروا إخوة للمسيح وأبناء لله.

اتضباع عجيب منك يا الله أن تدعوني أنا الحقير أخًا لك، ولكنني أفرح إذ هذا الشرف يشجعني أن أقترب إليك في الصلاة؛ ومن ناحية أخرى يدفعني لأدعو كل من هم أقل منى سنًا أو مركزًا إخوة لي وأعاملهم بكل حب واتضاع كما تعاملني.

ع١٢: الكنيسة : هي كنيسة العهد الجديد وفي أصل المزمور كتبت الجماعة أي جماعة المؤمنين التي هي الكنيسة.

يؤكد بولس كلامه بآية من العهد القديم (مز ٢٢: ٢٢)، وهى تتكلم بلسان المسيح الذى كرز للبشر وأعطاهم الخلاص ودعاهم إخوته لمشاركته لهم فى الجسد، ثم يشاركونه فى تسبيح الله داخل الكنيسة التى هى جسده.

ع١٣: يقتبس الرسول من (إش٨: ١٧) نبوة عن المسيح الذي بتجسده شارك البشر، فيتكلم نائبًا عنهم مع الله في الإتكال عليه لكي ننال بنعمته طاعة الله والإتكال عليه في كل شئ.

ويقتبس أيضنًا من (إش٨: ١٨) نبوة عن المسيح المتجسد الفادى الذى يخاطب المؤمنين به كأب، ويتقدم بهم كأولاد له أمام الآب ليوحّدهم به ويحيوا معه إلى الأبد.

## \*/9\*

الرسكاكة إكى العبرانيين

وقد قال أيضًا مرتين في هذه الآية لأن المعنى الأول هو أن المسيح نائب عن البشرية والثاني أنه أب لها.

أن الطريق لله صرار سهلاً بالمسيح الذي يعطينا جرأة ودالة في العلاقة معه بل يعمنا كريف نظريعه وننتظره مهما تأخرت طلبتنا وزادت مشاكلنا، فنتكل عليه والثقين من أبوته ومحبته بل نلح عليه في إيمان لنختبره أكثر من ذي قبل.

ع١٤: الأولاد : البشر.

اللحم والدم : الطبيعة البشرية، وهذا يؤكد ناسوت المسيح وينفى كل البدع التى ترفض هذا.

يبيد : يبطل.

إبليس : المشتكي.

فائدة جديدة نالتها البشرية بتجسد المسيح وهى إبطال سلطان الموت الأبدى عن المؤمنين به، إذ بموته داس الموت ولم بعد لإبليس المشتكى على البشر سلطان أن ياخذهم بعد الموت إلى الجحيم والعذاب الأبدى معه، لأن المسيح بتجسده وفدائه حرَّر هم وأعطاهم الحياة معه فى الفردوس والملكوت.

٢١٥: أولئك : جميع البشر.

تَجَسُد المسيح أعلن إتحاد الله بالإنسان تمهيدًا لفدائه بالصليب، ليحرّر أو لاده البشر ألذين حكم عليهم بالموت من أجل خطاياهم. وفي خوفهم من الموت الأبدى صاروا مستعبدين لإبليس، وهذا دفعهم للسقوط في خطايا منتوعة. فتجسد المسيح يحررهم من سلطان إليس والخوف من الموت وكل خطية.

> ع١٦**: يمسك :** لا ينقد. الملائكة : الذين سقطوا أى الشياطين. نسل إبراهيم : كل من له إيمان إبراهيم، سواء اليهود أو الأمم.

الأصحاح التأنى

المسيح المتجسد الفادى لم يأت ليخلص الشياطين، لأنهم رافضون للتوبة ومصرون على الخطية ويغوون الإنسان ويسقطونه فى تحد سافر لله، ولكنه تجسد ليخلِّص البشر الذين يؤمنون به، وإذ لهم إيمان إبراهيم يسميهم نسَّل إبراهيم من جهة الإيمان وليس الجسد، فهو يخلص اليهود والأمم، ولكن قال إبراهيم لأنه يكلم العبرانيين وإبراهيم هو أب الإيمان المعترف به عندهم.

٢٧٢: من ثم : لذلك.

يشبه إخوته فى كل شئ : يصير المسيح إنسانًا كاملاً جسدًا وروحًا، فيكون مثل باقى البشر، وباتضاع يدعوهم إخوته.

سبب آخر لتجعد المسيح هو أن يشعر البشر أنه مثلهم فى طبيعته البشرية، فيشعرون بحنانه عليهم وقربه إليهم ويعطيهم احتياجاتهم ويشعر بآلامهم. ثم يتقدم كرئيس كهنة العهد الجديد، لا ليكفر مثل رئيس الكهنة فى العهد القديم برش دم الحيوانات على تابوت عهد الله بل يقدم دمه على الصليب ليرفع خطايانا، وبهذا يكون أمينًا فى إتمام الفداء وتخليص شعبه من الموت ومساندتهم فى كل ضيقاتهم.

ح١٨؟: احتمل المسيح فى حياته على الأرض آلامًا كثيرة، سواء بتجارب مباشرة من الشيطان لإسقاطه فى الكبرياء وشهوات العالم، أو باحتماله إساءات وعذابات واضطهادات حتى الصليب، فيشعر كل إنسان فى تجربة وضيقة أن المسيح عانى مثله آلام التجارب ويشعر به ويتعاطف معه ويسنده ويعزيه أثناء التجربة.

لإن كان الله يتعاطف معك في ضيقاتك، فليتك تُشْعر من حولك بتعاطفك معهم. إن مجرد استماعك لشكواهم أو تشجيعهم بكلمات طيبة يريح نفوسهم، فكم بالأحرى لو أكملت محبتك لهم بأعمال رحمة ومساعدة ليفرحوا معك.

يلاحظ مما سبق أن المسيح أعطانا بركات كثيرة بتجسده وهى : ١- دعوننا إخوة للمسيح.

۲- تسبيح الله في المسيح وبمعونته.
 ۳- الإتكال على الله وطاعته.

- عدم الخوف من الموت.
- ٦- التشدد في التجارب لأن المسيح معنا ويشعر بنا.

\*1/\*

الاصحاح الثالث

مقارنة بين المسيع وموسى

\* <del>\*</del> \*

(۱) المسيح فموسى (ع ۱-۲):

١ منْ ثَمَّ أَيُّهَا الإِخْوَةُ الْقدِّيسُونَ، شَرَكَاءُ الدَّعْوَة السَّمَاوِيَّة، لاَحظُوا رَسُولَ اعْتِرَافنَا وَرَأَيسَ كَهَنَتِهِ الْمَسِيحَ يَسُوعَ، ٢ حَالَ كَوْنِه أَمِيناً للَّذِي أَقَامَهُ، كَمَا كَانَ مُوسَى أَيْضاً في كُلِّ بَيْتَه. ٣فَإِنَّ هَذَا قَدْ حَسب أَهْلاً لِمَحْد أَكْثَرَ منْ مُوسَى، بِمَقْدَارِ مَا لِبَانِي الْبَيْت مِنْ كَرَامَة أَكْثَرَ منَ الْبَيْت. ٤ لأَنَّ كُلَّ بَيْت يَبْنِيه إِنْسَانٌ مَا، وَلَكِنَّ بَانِيَ الْكُلِّ هُوَ اللهُ. ٥ وَمُوسَى كَانَ أَمِيناً في كُلِّ بَيْته إَنْ يُتَكَلَّمَ بِهِ. ٢ وَأَمَّا الْمَسِيحُ فَكَابْنٍ عَلَى بَيْتِهِ. وَبَيْتُهُ نَحْنُ إِنْ تَمَسَّكُنَا بِقَة الرَّجَاءِ وَافَيتَهُ إِلَى الْمَعْدِ النَّهَايَة. وَاللهُ لَمَعْد الْمَسَعِن بَعْرَامَة أَكْثَرَ مَنْ الْبَيْتَ. ٤ لأَنَّ كُلَّ بَيْت يَبْنَهِ إِنسَانٌ مَا، وَلَكِنَّ بَانِي الْكُلِّ هُوَ اللهُ. وَوَمُوسَى كَانَ أَمِيناً في كُلًّ بَيْتِه كَنَا مَا الْمَعْدِيرِ

ع١: من ثم : بناء على ما سبق ذكره في الأصحاح الثاني. الإخوة : يشعر بولس بشركته مع اليهود المتنصرين في جسد المسيح. القديسون : المسيحيون، لأنهم مخصّصون للمسيح. الدعوة السماوية : دعوة المسيح يصفها بالسماوية لأنه نزل من السماء وسيرفعنا إليه في السماء في الفردوس والملكوت، وكذلك لأن وصاياه سامية وروحانية. في السماء في الفردوس والملكوت، وكذلك لأن وصاياه سامية وروحانية. لاحظوا : أي تأملوا وتفهموا عمل المسيح الخلاصي. رسول اعترافنا : المسيح المرسل من الآب إلينا بتجسده لنرى الله أمامنا ونعترف ونؤمن به، وقد أعلن المسيح قائلا أن "من رآني فقد رأى الآب" (يو ٢٤: ٩). وإرسال الابن ليس معناه انفصاله عن الآب ولكنه معه في كل حين ويملأ كل مكان رغم تجسده.

#### \*77\*

الأصحاح التألث

رئيس كهنته : المسيح رئيس كهنة العهد الجديد الذى قدَّم ذبيحة نفسه على الصليب كفَّارة عن خطايانا بدلاً من رئيس الكهنة فى العهد القديم الذى كان يقدم يوم واحد فى السنة، هو يوم الكفارة، دم الحيوانات ويرشه على تابوت العهد رمزًا لدم المسيح الفادى.

لأن السيد المسيح يقدر أن يعين المُجَرَّبين، لذا أيها الإخوة في المسيح يسوع، الذي جعلنا جميعا إخوة فيه، أنتم يا من دعيتم للتمتع بالفرح السماوي، إمعنوا النظر وتأملوا في ربنا يسوع المسيح هذا الذي جاء ليصل بيننا وبين السماء، جاء ليأخذ إعترافنا بالإيمان الحق ويدخل به إلى قدس أقداس السماء عينها وليس مثل رئيس الكهنة في العهد القديم الذي كان في الكهنوت الهاروني (تت٢٦: ٣).

ع٢: أقامه : الآب أرسل الابن إلى العالم ليفديه، وليس معنى هذا انفصال الابن عن الآب لأنهما واحد فى الجوهر وإرساله معناه تجسد وليس انتقاله من مكان لآخر لأنه رغم تجسده مازال يملأ كل مكان بلاهوته.

بيته : شعبه الذي كان يرعاه ويقوده في البرية ٤٠ سنة.

كان الرب يسوع أمينًا لله فى المهمة التى جاء من أجلها، متلما كان موسى أمينًا لدى شعب بنى إسرائيل. ويلاحظ أن بولس الرسول لم يبدأ بنفضيل المسيح عن موسى لأن موسى هو أعظم أنبياء بنى إسرائيل فبدأ بالتحدث عن تشابه المسبح فى الأمانة متل موسى، فالمسيح أتـمَ الفداء على الصليب متلما أتمَّ موسى رعاية شعبه، وفى الآيات التالية أظهر تفوق المسيح على موسى.

ع٣: هذا : المسيح. البيت : شعب إسرائيل الذى كان موسى أحد أعضائه. هـذا الشخص الكريم، أى ربنا يسوع المسيح، مستحق لمجد أكثر جدًا من موسى بنفس فرق المجد بين الله بانى البيت وبين البيت.

## \*\*\*\*

السكاكة إلَى العِبْرَانِينَ

٤٤: البيت : خيمة الإجتماع أى هيكل العهد القديم.

إن عظمــة موســى تــأتى من بنائه لخيمة الإجتماع، ولكن المسيح هو خالق كل البشر ومــنهم موسى، وهو المسئول عن فداء البشرية كلها وليس شعب إسرائيل فقط. فموسى خادم أمين لله أما المسيح فهو الله نفسه خالق الكل وفادى الكل.

> ع٥، ٦: **كخادم، شهادةً** : يتمَّم خدمته التي تمهد وتشهد للمسيح الأتى بعده. ا**لعتيد أن يُتَكَلَّم به :** لتعاليم المسيح.

كابسن علمى بيته : صاحب ومالك كل شئ لأنه هو الخالق والفادى و هو رأس الكنيسة ومخلصها.

أمانة موسى كانت أمانة موكلة إليه كخادم فى خيمة الإجتماع ولرعاية بنى إسرائيل، لكن أمانية السيد المسيح على نفوس البشر، التى هى نحن، هى أمانة المالك لكل شئ لأنه هو الله الخيالق والفادى. ونحن المسيحيون سنتمتع بيركات أمانته وعمله الفدائى العظيم من أجلنا إن ثبتنا فى الثقة بشخصه ونشبتنا بالرجاء الذى يعطيه لنا الرب يسوع.

إذًا عندما قارن القديس بولس في فارق المجد بين ربنا يسوع المسيح وبين موسى النبي، نستطيع القول أنه قارن في شقَين أساسيين :

أ - إتساع أمانة شخص ربنا يسوع المسيح (بانى الكل) عن موسى وأمانته على بيت
 إسر ائيل.

ب – سلطان الرب يسوع كابن فى بيته (الكل) وعمل موسى كخادم فى بيت إسرائيل. **\*** لينك تتمسك برجائك فى الله مهما أحاطت بك المشاكل أو زادت عليك حروب ليليس أو كثرت سقطاتك، فالمسيح قادر أن يقيمك من هذه كلها، وإن تألمت واحتملت فارفع عينيك إلى رجاء الأبدية التى سيعوضك فيها مسيحك بما لا يعبر عنه من أفراح وأمجاد.

### **\***Y2**\***

(٢) قساوة القلب (ع٧-١١):

٧ لذَلكَ كَمَا يَقُولُ الرُّوحُ الْقُدُسُ: «الْيَوْمَ إِنْ سَمِعْتُمْ صَوْتَهُ ٨ فَلاَ تُقَسُّوا قُلُوبَكُمْ، كَمَا فِي الإَسْخَاطَ، يَوْمَ التَّجْرِبَة فِي الْقَفْرِ ٩ حَيْثُ جَرَّبَنِي آبَاؤُكُمُ. اَخْتَبَرُونِي وَأَبْصَرُوا أَعْمَالِي أَرْبَعِينَ سَنَةً. ١٠ الإِسْخَاطَ، يَوْمَ التَّجْرِبَة فِي الْقَفْرِ ٩ حَيْثُ جَرَّبَنِي آبَاؤُكُمُ. اَخْتَبَرُونِي وَأَبْصَرُوا أَعْمَالِي أَرْبَعِينَ سَنَةً. ١٠ الإِسْخَاطَ، يَوْمَ التَّجْرِبَة فِي الْقَفْرِ ٩ حَيْثُ جَرَّبَنِي آبَاؤُكُمُ. اَخْتَبَرُونِي وَأَبْصَرُوا أَعْمَالِي أَرْبَعِينَ سَنَةً. ١٩ لَرُسْخَاطَ، يَوْمَ التَّجْرِبَة فِي الْقَفْرِ ٩ حَيْثُ جَرَّبَنِي آبَاؤُكُمُ. الختبَرُونِي وَأَبْصَرُوا أَعْمَالِي أَرْبَعِينَ سَنَةً. ١٩ لَمُ يَعْرَفُوا سُبُلِي أَنْ وَقُلْتُ لَكَمَ لَمْ يَعْرِفُوا سُبُلِي. ١٩ حَتَى أَنْتَتَ لَذَلكَ مَقَتَتُ ذَلِكَ الْجَيلُ، وَقُلْتُ إِنَّهُمْ دَائِمَا يَضِيلُونَ فِي قُلُوبِهِمْ، وَلَكَنَّهُمْ لَمْ يَعْرِفُوا سُبُلِي. ١٩ حَتَى أَقُسَمْتُ فَي عُنُونَ فِي قُلُوبِهِمْ، وَلَكَنَهُمْ لَمْ يَعْرِفُوا سُبُلِي. ١٩ حَتَى أَقُسَمَتُ فِي غَضَبِي لَنْ يَدْخُلُوا رَاحَتِي».

ع٧، ٨: **لذلك** : لأنكم أو لاد الله المؤمنون به كما تشير الآية السابقة. الروح القدس : على لسان داود في (مز ٩٥: ٧–١١).

**اليو**م : يقصد به المعنى الحرفى، أى اليوم بالنسبة للسامع حين يكلمه الله فى الكتاب المقدس أو بأى وسيلة ينبهه، فلا يهمله أو يعصاه.

تقسوا : القلب مقصود به مركز العواطف، فلا يجعل الإنسان قلبه جامدًا خاليًا من المشاعر نحو كلام الله فيرفضه.

الإسخاط : التذمر والغضب الشديد.

**يوم التجربة** : اليوم الذى تذمّر فيه بنو إسرائيل على موسى لعدم وجود ماء وضرب الصخرة أمامهم فأخرجت ماء وسمى المكان مريبة أو مسة (خر ١٧: ١–٧). ومزمور (٩٥) يذكر اسم مريبة ليوضح معنى يوم التجربة. وليس المقصود هنا تذمر بنى إسرائيل فى مريبة فقط بل تذمر هم المتكرر فى برية سيناء وقبل العبور إليها.

القفر : برية سيناء.

ينتقل بولس الرسول من علاقة المسيح بموسى إلى علاقته بشعبه اليهود المتنصرين، فيدعوهم إلى طاعته والإيمان بتعاليمه وعدم التشكك والتذمر بسبب أفكار اليهود الغير مؤمنين، ولا يتشبهوا بأجدادهم عندما تذمروا على الله قبل عبورهم البحر الأحمر وأثناء تجوالهم فى برية سيناء عندما عطشوا أو وجدوا ماء مرًا أو سئموا من المن... إلخ (خر ١٤: ١١، خر ١٦: ٣).

عه: جربنی : امتحننی.

## \*10\*

اختبرونى : رأوا رعايتى واهتمامى بهم وقدرتى على عمل المعجزات لهم. كان بنو إسرائيل يؤمنون بالله إله آبائهم، ولكن فى برية سيناء تعرفوا على الله من خلال رعايته وتدبيره لاحتياجاتهم وقيادته لهم، وكان ذلك لمدة طويلة وهى أربعون سنة، ولكن للأسف طبوال هذه المدة كانوا يمتحنون الله ويغضبون عليه ويتذمرون مرات كثيرة وهو يتمهل ويفيض من بركاته عليهم.

> ع١٠: لذلك : لأجل إمتحانهم لى وتذمر هم وتشككهم فى قدرتى. مقت : كر هت.

هذا الجيل : شعب إسرائيل في برية سيناء، والمقصود خطاياهم وليس أشخاصهم إذ ظل ير عاهم لعلهم يتوبون.

يضلون فى قلوبهم : يتشككون ويتذمرون فتبتعد قلوبهم عنى ويفكرون فى الماديات. لم يعرفوا سبلى : لم يؤمنوا ويسلكوا سلوكًا روحيًا بطاعة واتكال.

غضب الله لأجل تذمر الشعب عليه وانشغالهم عنه بالماديات فلم يحيوا معه، مع أن الغرض من تخصيصهم شعب له وإخراجهم من مصر هو التفرغ لعبادة الله والتمتع بعشرته بعيدًا عن تشويش العبادات الوثنية في مصر.

ع١١: **أقمـــمت** : يشبه داود النبى فى المزمور الله بالإنسان فى القسم أى الكلمة التى لا يرجع فيها، وذلك لتوضيح ضرورة إتمام كلام الله.

راحتى : أرض الميعاد.

من أجل إصرار بنى إسرائيل على التذمر وعدم الإيمان، قرَّر الله حرمانهم من دخول أرض الميعاد، فأتاههم فى برية سيناء أربعين سنة حتى مات كل الكبار الذين تعلقوا بأرض مصر وبقمى الأطفال الذين ترَّبوا فى البرية وتعلَّموا عبادة الله واحتملوا آلام القفر وعاينوا رعاية الله وآمنوا به، فاستحقوا التمتع بخيراته فى أرض الميعاد. ولم يدخل معهم إلا إثنان من الكبار اللذان تميزا بالإيمان وهما يشوع وكالدب.

#### \*77×

ألن الله يسفاديك بوسائل مختلفة، سواء بخيراته وعطاياه لتشكره أو بضيقات لتلتجئ الِيه أو ب بوصساياه المكستوبة أو المسسموعة لتنتبه وتحيا معه، فلا تهمل صوته بل ليكن لك اليوم فرصة للتوبة وتجديد عهودك معه فيفيض عليك ببركات لا تتخيلها ونتلذَّذ باختبار عشرته.

(٣) الإيمان (ع ١٢-١٩):

٢ النظروا أيُّهَا الإِخْوَةُ أَنْ لاَ يَكُونَ فِي أَحَدِكُمْ قَلْبٌ شرِّيرٌ بِعَدَمِ إِيمَان فِي الارْتِدَاد عَنِ اللهُ الْحَيِّ، ٢ ابَلْ عِظُوا أَنْفُسَكُمْ كُلَّ يَوْم، مَا دَامَ الْوَقْتُ يُدْعَى الْيَوْمَ، لَكَيْ لاَ يُقَسَّى أَحَدَ مَنْكُمْ بِغُرُورَ الْحَطِيَّة. ٢ الأَنَّذَا قَدْ صَرْنًا شُرَكَاءَ الْمسيح، إِنْ تَمَسَّكْنَا بِبَدَاءَة النَّقَة ثَابِتَةً إِلَى النَّهَايَة، ١٣ مَعُرُورَ الْخَطِيَّة. ٢ الأَنَّذَا قَدْ صَرْنًا شُرَكَاءَ الْمسيح، إِنْ تَمَسَّكْنَا بِبَدَاءَة النَّقَة ثَابِتَةً إِلَى النَّهَايَة، ١٦ إِذْ قِيلَ: الْخَطِيَّة. ٢ الأَنَّذَا قَدْ صَرْنًا شُرَكَاءَ الْمسيح، إِنْ تَمَسَّكْنَا بِبَدَاءَة النَّقَة ثَابِتَةً إِلَى النَّهَايَة، ١٦ (ذَ قَدَرَ، الْحَطِيَّة. ٢ الأَنَّذَ قَدْ صَرْنًا شُرَكَاءَ الْمَسيح، إِنْ تَمَسَّكْنَا بِبَدَاءَة النَّقَة ثَابِتَةً إِلَى النَّهَايَة، ١٦ (ذَ سَمَعُوا الْحَطَيَّة. ٢ الْأَنَى النَّقَاتَة، عَالَة، مَا إِنْ سَمِعْتُمْ صَوْتَهُ فَلَا تُقَسُوا قُلُوبَكُمْ، كَمَا فِي الإِسْخَاطَ». ٢ أَفْمَنْ هُمُ اللَّذَينَ إِذْ سَمَعُوا الْنَوْلَا أَلَيْسَ جَميعُ اللَاينَ خَرَجُوا مَنْ مصر بواسطَة مُوسَى؟ ١٧ وَمَنْ مَقَتَ أَرْبَعِينَ سَنَةً؟ أَلَيْسَ الَّذِينَ أَنْ مَعُوا ؟ أَلَيْ سَ جَميعُ الَّذِينَ خَرَجُوا مَنْ مصر بواسطَة مُوسَى؟ ١٧ وَمَنْ مَقَتَ أَرْبَعِينَ سَنَةً؟ أَلَيْسَ الَذَينَ الذَينَ الذَينَ عَمَ عَالا يَنَ مَعَتَ أَرْبَعِينَ سَنَةً؟ أَلَيْسَ الَذَينَ عَرَبُ عَلَيْ أَوْ اللَّقَمَ مَاتَةً إِلَى اللَّهُ مَا الَذَينَ عَ أَصْخَطُوا؟ أَلَيْسَ جَمْعِهُ اللَا يَنَ عَرَجُولُوا مَنْ مصر بواسطَة مُوسَى؟ ١٧ وَمَنْ مَقَتَ أَرْبَعِينَ سَنَةً

ع١٢٢: ينتقل ق. بولس من كلامه عن قساوة قلوب بنى إسرائيل وتذمر هم فى البرية إلى غرضه و هو تثبيت إيمان اليهود المتنصرين، فينبههم ألا يحتفظ إنسان بالشر فى قلبه بتشككه فى الإيمان المسيحى أو قبول كلام اليهود الذين يشعرونهم بحرمانهم من العبادة اليهودية كأنهم خسروا العلاقة مع الله، فلا يرجع أحد بسبب هذه الشكوك إلى اليهودية بل يثبت فى إيمانه بالمسيح.

> ع١٣: عظوا أنفسكم : نبهّوا بعضكم بعضاً. كل يوم : إنتهاز كل فرصة لتثبيت إيمان بعضكم البعض. ما دام الوقت يدعى اليوم : ما دامت هناك فرصة للتوبة والحياة مع الله. غرور الخطية : شهوات الخطية والكبرياء الذى قد ينتج عنها.

#### <u>\*</u>YY\*

السكاكة إكى العبرانيين

ينبه بولس الرسول المؤمنين أن يشجعوا بعضهم بعضًا حتى يثبتوا فى الإيمان بالمسبح، منتهزيــن كل فرصة للتعليم والوعظ حتى لا يفقدوا مشاعر هم الروحية نحو الله ويسقطوا فى الشــهوات الشــريرة والكــبرياء الذى وقع فيه اليهود بسبب إعتزازهم بأنهم الشعب المختار وأفضل من كل البشر حتى أنهم رفضوا المسيح والإيمان به.

> ع١٤: شركاء المسيح : اشتراكنا في الإيمان وبركاته بعضويتنا في الكنيسة. بداءة الثقة : الإيمان الذي بدأنا به.

يوضح عظمة البركات التى يتمتع بها المؤمنون فى الكنيسة إذ صاروا أعضاءً فى جسد المسيح وينالون الأسرار المقدسة ويتمتعون بوسائط النعمة مثل الصلوات والأصوام. كل هذا إن نثبتوا حتى نهاية حياتهم فى الإيمان المستقيم الذى بدأوا به ولم يصغوا لتشكيكات اليهود.

ع١٥: يذكِّر هم أيضنًا بالإستمر ار في حياتهم الروحية ومشاعر هم الحية نحو الله حتى لا يسقطوا في التذمر والغضب من الله بسبب الشهوات المادية.

٦٦: أسخطوا : أغضبوا الله أو جعلوه يغضب عليهم.

رغم أن الله أخرج بنى إسرائيل بمعجزات عظيمة من أرض مصر، وهى الضربات العشر، وشق البحر الأحمر أمامهم، ولكن مع هذا عادوا فأغضبوه بسبب تذمراتهم وعدم طاعتهم فى دخول أرض الميعاد.

ع١٧: كره الله تذمر ات بنى إسرائيل وعدم إيمانهم وطاعتهم له فى دخول أرض المبعاد فأتاههم فى البرية أربعين سنة، مات فيها جميع الكبار ودُفِنَت جئثهم فى برية سيناء ولم يدخلوا أرض الميعاد ما عدا يشوع وكالب.

ع١٨**: لم يطيعو**ا : لم يطيعوا كلام الله، أى لم يؤمنوا به فيطيعوه. بسبب عدم إيمان بنى إسرائيل وتذمر هم، قرر الله حرمانهم من دخول أرض الميعاد.

## \*14\*

ع١٩: يلخص ق. بولس ويحدد أن عدم الإيمان هو سبب حرمان بنى إسرائيل من التمتع بمو اعيد الله فى دخول أرض الميعاد، والتى تعنى تمتعهم بعشرته وترمز لكنعان السماوية. \* علاقتك المستمرة مع الله فى صلوات وقراءات كل يوم تثبت ايمانك به فيسهل عليك طاعة وصاياه. فانتهز كل فرصة للوجود مع الله فى الكنيسة وفى مخدعك فتتمتع بعشرته على الأرض وفى السماء.

## \*\*\*

الأصحاح الرأيع

مقارنة بين الراحة فنى أرض كنعان والراحة فنى المسيع

× 🕂 ×

فى هذا الأصحاح مقارنة بين الراحة فى يوم السبت ويشوع الذى أدخل شعب الله إلى الراحة فى أرض الميعاد وبين المسيح الذى يدخل المؤمنين به إلى الراحة الحقيقية فى ملكوت السموات.

(۱) الراحة لاتنمز في السبت (۱۶-۰):

١ فَلْنَحْفْ، أَنَّهُ مَعَ بَقَاء وَعْد بِالدُّحُولِ إِلَى رَاحَتِه، يُرَى أَحَدٌ مِنْكُمْ أَنَّهُ قَدْ حَابَ مِنْهُ! ٢ لأَنَّنَا لَحْنُ أَيْضًا قَدْ بُشِّرْنَا كَمَا أُولَئِكَ، لَكُنْ لَمْ تَنْفَعْ كَلَمَةُ الْخَبَرِ أُولَئِكَ. إِذْ لَمْ تَكُنْ مُمْتَزِجَةً بِالإِيمَانِ فِي الَّالِينَ أَيْضًا قَدْ بُشِّرْنَا كَمَا أُولَئِكَ، لَكُنْ لَمْ تَنْفَعْ كَلَمَةُ الْخَبَرِ أُولَئِكَ. إِذْ لَمْ تَكُنْ مُمْتَزِجَةً بِالإِيمَانِ فِي الَّلِينَ سَمعُوا. ٣ لأَنَّنَا نَحْنُ الْمُؤَمِّنِينَ نَدَخُلُوا رَاحَتَى اللَّذِينَ مَعْتَزِجَة بِالإِيمَانِ فِي اللَّذِينَ سَمعُوا. ٣ لأَنَّنَا نَحْنُ الْمُؤَمِنِينَ نَدَخُلُ الرَّاحَة، كَمَا قَالَ: «حَتَّى أَقْسَمْتُ فِي غَضَبِي لَنْ يَدْخُلُوا رَاحَتِي!» مَعْمَوا. ٣ لأَنَّذَا نَحْنُ الْمُؤَمِنِينَ نَدَخُلُوا لَرَاحَة، كَمَا قَالَ: «حَتَّى أَقْسَمْتُ فِي غَضَبِي لَنْ يَدْخُلُوا رَاحَتِي!» مَعْتَنِ مَعْتَ مَعْتَنِ عَدْخُلُوا رَاحَتِي!» مَعْمَنِي لَنْ يَدْخُلُوا رَاحَتِي!» مَعْتَى أَعْنَ عَضَي فَي غَضَبِي لَنْ يَدْخُلُوا رَاحَتِي!» مَعْتَى في غَضَبِي لَنْ يَدْخُلُوا رَاحَتَى!» مَعْتَى فَى غَضَبِي لَنْ يُولِ اللَّي اللَّهُ فَى مَوْضِع عَن السَّابِعِ: «وَاسْتَرَاحَ اللَهُ فِي الْأَنَا لَحُنْ الْنَعْمَ فَى غَضَبَي لَنْ عَمَالَهُ مَنْ أَعْذَا لَهُ فَى مُوضِع عَن السَّابِعِ: «وَاسْتَرَاحَ اللَهُ فِي الْمُعْمَالِ قَدْ أَكْمَلَتَ مُنْذُ تَأْسَيسِ الْعَالَمِ. ٤ لأَنَّهُ قَالَ فِي مَوْضِع عَن السَّابِعِ: «وَاسْتَرَاحَ اللَهُ فِي الْتَنْ إِنْ الْمُ عَمَن مَ مَنْ جَمِيع أَعْمَالِهِ إِنَ الْعَالَمِ مِنْ جَمِنَ عَلَى إِنَ مَ الْمُولِي الْنَا لَحُنُ أَنْ الْمُ أَنْ الْحُنَا الْ إِنْ إِنَا لَعْنَ إِنْ إِنَا الْعَالَمُ مُنْ أَنْتُ مَ مَنْ مَا لَمُ مَنْ إِنَهُ مَعْنُ إِنَا الْحَمَا فَقَا مَعْتَى أَعْسَمَ مَنْ أَعْمَنَهُ مَا عَائِكُولُ مَا لَكُنَا اللَعْنُ مَا لَنَا الْحُنُ مَا أَنْ أَعْنَ مَا مَ مَعْنُ مَا مَعْتَ مَالَا إِنَ مَا أَعْنَ مَ مَنْ أَعْبَنَ مَنْ مَا مُ مَالَكُ مَ الْنَعْتَنَ فِي مَالَا لَعْنَ مَا مَا إِنْ مَا مَا إِنَ مَا مَا إِنْ مَا مُ مُنْ مَا مَعْ مَنْ مَعْنَ إِنْ مَا أَ

> ع١: وعد بالدخول إلى راحته : وعد الله المؤمنين بالراحة الأبدية. خاب منه : أى لم يحصل عليه.

وعد الله شعبه قديمًا بدخول أرض الميعاد، وهذا الوعد لم ينله كل الشعب لأن الأكثرين الذين تذمروا ورفضوا الدخول سقطوا وماتوا في برية سيناء. فينبهنا الرسول إلى ضرورة الحذر لئلا لا نحصل على وعد الله بالراحة مثل هؤلاء الذين لم يدخلوا.

أمخافة الله تعطيك تدقيقا وابتعادا عن الخطية فتنال مراحم الله ومساندته وتدفعك للجهاد الروحى فتضمن بنعمة الله مكانًا فى الملكوت. تذكر الله الذى يراك عندما يحاربك فكر الخطية لتبتعد سريعًا عنها.

#### \*\*\*\*

٢٢: كلمة الخبر : وعد الله وبشارته لشعبه قديمًا بدخول أرض الميعاد.

ينبه ينا بول س الرسول أننا قد سمعنا البشارة بالمسيح المخلص كما سمع اليهود قديمًا البشارة بدخول أرض الميعاد، ولكن معظمهم لم يدخلوا لعدم إيمانهم وتذمر هم على موسى فماتوا في البرية (عد١٤ : ١-٣).

ع٣: الأعمال قد أكملت منذ تأسيس العالم : خلقة الله للعالم بما فيه أرض الميعاد وكذلك ملكوت السموات.

نحن المؤمنون ندخل الراحة الأبدية من أجل إيماننا بالمسيح، ولكن لم يدخل شعب إسرائيل قديمًا أرض الميعاد لعدم إيمانهم، مع أن الله قد أكمل خلقة كل شئ قبل أن يخلق الإنسان.

ع٤: أول إعــلان عــن الراحة فى الكتاب المقدس كان فى اليوم السابع (تك٢: ٢) حيث أكمــل الله خلقة العالم. والراحة هنا ليس معناها الكف عن العمل، بل فرح الله بما عمله لأن المسيح يقول "أ**بى يعمل حتى الآن وأنا أعمل**" (يو ٥: ١٧).

ع٥: فى هذا : أى فى يوم السبت الذى كان رمزًا للراحة الأبدية. لم يتمتع اليهود بالراحة فى يوم السبت لأنهم : ١- فهموا الراحة بمعنى الكف عن العمل وليس عمل الخير. ٢- لم يؤمنوا بالمسيح المخلِّص الذى هو رب السبت ومعطى الراحة الحقيقية. ٢ الإيمان بالمسيح يعطيك طمأنينة فى كل خطواتك بل يشعرك بلذة عشرته ويقودك إلى التمتع الدائم بالأبدية.

(٢) الراحة لاتكمل في أرض الميعاد (٦٤-١٠):

٦ فَإِذْ بَقِيَ أَنَّ قَوْماً يَدْخُلُونَهَا، وَالَّذِينَ بُشِّرُوا أَوَّلاً لَمْ يَدْخُلُوا لِسَبَبِ الْعِصْيَانِ، ٧ يُعَيِّنُ أَيْضاً يَوْماً قَائِلاً فِي دَاوُدَ: «الْيَوْمَ» بَعْدَ زَمَانٍ هَذَا مِقْدَارُهُ، كَمَا قِيلَ: «الْيَوْمَ إِنَّ سَمِعْتُمْ صَوْتَهُ فَلاَ تُقَسُّوا

#### \*\*/\*

الرسالَة إلَى الْعبْرَ إَنِينَ

قُلُوبَكُمْ». ٨لأَنَّهُ لَوْ كَانَ يَشُوعُ قَدْ أَرَاحَهُمْ لَمَا تَكَلَّمَ بَعْدَ ذَلِكَ عَنْ يَوْمٍ آخَرَ. ٩إِذاً بَقِيَتْ رَاحَةٌ لِشَعْبَ اللهِ ١٠ لأَنَّ الَّذِي دَخَلَ رَاحَتَهُ اسْتَرَاحَ هُوَ أَيْضاً مِنْ أَعْمَالِهِ، كَمَا اللهُ مِنْ أَعْمَالِهِ.

ع**: فإذ بقى :** يوجد شئ آخر غير راحة السبت وأرض كنعان وهو ملكوت السموات. قوما يدخلونها : المؤمنون بالمسيح.

الذين بُشُروا أولا : اليهود الذين دعاهم موسى لدخول أرض الميعاد ورفضوا لعدم إيمانهم بقوة الله التي تقهر الأعداء أمامهم.

لم يدخلوا لسبب العصيان : لم يدخلوا أرض الميعاد بسبب عدم طاعتهم لله على بد موسى.

يفهم مما سبق أن المؤمنين بالمسيح سيدخلون الملكوت السماوى، أما بنى إسرائيل الذين دعاهم الله لدخول أرض الميعاد رمزا لدخول ملكوت السموات – تذمروا ولم يطيعوا الله – فلم يدخلوا.

٢٤: يعين أيضًا يومًا : يوما يعد فيه براحة الملكوت.

قائلا في داود : أى في سفر المز امير الذي كتب داود معظمه (مز ٩٠: ٧، ٨).

اليوم بعد زمان هذا مقداره : اليوم هو أيام داود وهو بعد زمن حوالى ٥٠٠ عام من دخول بنى إسرائيل أرض الميعاد. فداود يتكلم بالطبع عن راحة أخرى غير أرض الميعاد التى سبق فدخلوها.

كما قيل اليوم إن سمعتم صوته فلا تقسوا قلوبكم : ينادى داود البشر جميعا أنهم إن سمعوا البشارة بالمسيح المخلِّص، فلا يقسوا قلوبهم ويرفضوها حتى لا يُحرَموا من دخول ملكوت السموات.

لأن الراحة الحقيقية هي في ملكوت السموات، فداود الذي عاش بعد دخول أرض الميعاد بزمن طويل ينادي البشر ليؤمنوا بالمسيح المخلص الذي يهبهم الحياة الأبدية.

### \*\*\*\*

ع٨: يؤكــد بولس أنه لو كانت الراحة الحقيقية في أرض كنعان على يد يشوع، لما تكلم داود عن راحة أخرى ندخلها بالإيمان بالمسيح إن سمعنا البشارة به.

ع٩: يُفهَــم مما سبق أن هناك راحة أخرى لشعب الله، أى اليهود، ليست هى السبت ولا أرض كــنعان، وهـــى الــراحة الأبديــة التى ينالها شعب الله الجديد أى المؤمنون بالمسيح المخلص.

ع١٠: لأن الذى دخل راحته : المؤمن بالمسيح الذى دخل إلى الأبدية. إستراح هو أيضًا من أعماله : أعمال الجهاد الروحى وأتعاب هذه الحياة. كما الله من أعماله : كما استراح الله فى اليوم السابع بعد إتمام خلقة العالم وفرح بما أتمه، هكذا أيضًا المؤمنون عندما يدخلون السماء يفرحون بالوجود مع الله بعد جهادهم على الأرض.

المؤمــن بالمســيح الذى يدخل إلى الأبدية السعيدة يتمتع بالراحة الحقيقية كالراحة التى يشعر بها الله بعد إكمال خلقة العالم وهى الراحة الروحية.

لا تنشـــغل كثيرًا براحة جسدك وتنعمه فهذا كله مؤقت وزائل. على قدر ما تستطيع أعطِ فرصة لنفسك أن تصلى وتخدم ولو على حساب راحة الجسد جزئيًا فتتمتع بعشرة الله.

(٣) الجهاد للخول الراحة (١٦-١١):

١ فَلْنَجْتَهِدْ أَنْ نَدْخُلَ تِلْكَ الرَّاحَةَ، لئَلاً يَسْقُطَ أَحَدٌ في عبْرَة الْعصْيَان هَذه عَيْنهَا. ٢ الأَنْ كَلُمَةَ الله حَيَّة وَفَعَّالَة وَأَمْضَى مَنْ كُلَّ سَيْف ذِي حَدَّيْنِ، وَخَارِقَة إلَى مَفُرَق النَّفْسَ وَالرُوح وَالْمَفَاصِلِ وَالمَحَاحَ، وَمَمَيِّزَة أَفْكَار الْقَلْب وَنِيَّاته. ٣ أَوَلَيْسَتْ خَلِيقَة غَيْر ظَاهرَة قُدًامَه، بَلْ كُلُّ شَيْء عُرْيَانً وَالمَعَاصِلِ وَالمَعْتَى مَنْ كُلٌ سَيْف ذِي حَدَّيْنِ، وَخَارِقَة إلَى مَفُرَق النَّفْسَ وَالرُوح وَالْمَفَاصِلِ وَالمَحَاحَ، وَمُمَيِّزَة أَفْكَار الْقَلْب وَنِيَّاته. ٣ أوَلَيْسَتْ خَلِيقَة غَيْر ظَاهرَة قُدًامَه، بَلْ كُلُّ شَيْء عُرْيَانَ وَالمَحَاحَ، وَمَمَيِّزَة أَفْكَار الْقَلْب وَنِيَّاته. ٣ أوَلَيْسَتْ خَلِيقَة غَيْر ظَاهرَة قُدًامَه، بَلْ كُلُ شَيْء عُرْيَانَ وَمَكَشُوفٌ لِعَيْنَيْ ذَلِكَ الَّذي مَعَهُ أَمْرُنَا ٤ لا فَإِذْ لَنَا رَئِيسُ كَهَنَة عَظِيمَ قَد اجْتَاز السَّمَاوَات، يَسُوعُ ابْنُ وَمَكَشُوفٌ لِعَيْنَيْ ذَلِكَ الَّذِي مَعَهُ أَمْرُنَا ٤ لا فَإِذْ لَنا رَئِيسُ كَهُنَة عَظِيمَ قَد اجْتَاز السَّمَاوَات، يَسُوعُ ابْنُ الله فَنْتَمَسَلُكْ بِالإِقُرَار . وَ 1 لأَنْ لَيْسَ لَنَا رَئِيسُ كَهَنَة عَنْ وَلَيْ قَاد أَنْ يَوْتُ لَعَيْنَى فَوَ عُنَى أَنْ كُلُ سُيَعْ فَي عُيْنَ فَيْ عَالِقُتُ عَنْ مَعْتُ اللهُ مُوَاتا، بَلْ مُجَوَى الله مُعَانا، بَلْ مُعَرَوبَ في كُلَّ الله مَنْتَمَ مَنا بَعَيْنَا مَا لا مَعْتَقَتَ مَعْنَ عَامِ الْعَمَة عَالا مُ مَعْتَى مُ عُرْبَا فِي حَيْنَ </p

#### \*\*\*\*

السكاكة إكمى العبرانيين

ع١١: حيث تأكدنا أن الراحة الحقيقية هى فى المسيح المخلص الذى يعطيها لنا فى السموات، فلنجاهد روحيًا لترك كل خطية والتمسك بالإيمان وحياة البر فيكون لنا مكان فى السماء، ولا نسقط فى عدم طاعة وصايا الله كما عصى اليهود قديمًا، بل نتعظ من عدم إيمانهم.

> ع١٢: ما يساعدنا على الجهاد أن كلمات الله في الكتاب المقدس : حية وفعالة : لا تشيخ بل دائمًا قوية وتؤثر في النفوس.

أمضى من كل سيف ذى حدين : حادة جدًا أكثر من السيف ذى الحدين الذى يقطع مينًا ويسارًا، فهى تكشف جميع الأخطاء.

خارقة إلى مفرق النفس والروح والمفاصل والمخاخ ومميزة أفكار القلب ونياته : عميقة في تأثيرها فتصل إلى أعماق نفس الإنسان وروحه كما يصل السيف الحاد إلى أعماق الجسد فتكشف خطايا الفكر والقلب وتدعو الإنسان للتوبة.

كلمــة الله خير سند للمجاهد الروحى في كَتَنَف خطاياه فيبعد عنها ويرجع إلى الله لينمو في كل عمل صالح.

ع١٣: يؤكد ق. بولس أن الله خالق كل المخلوقات يعرف كل ما في داخلها لأنه خالقها ومدبرها، وهذا يدعونا بالتالي إلى مخافة الله ورفض الخطية.

ع١٤: رئيس كهنة عظيم : كان هرون رئيس الكهنة هو الذى يدخل وحده السى الأقداس، أما المسيح كاهن العهد الجديد العظيم هو الذى يدخل وحده إلى السموات ليعد لنا مكانًا.

قد اجتاز السموات : كان رئيس الكهنة قديمًا يدخل بالدم ويجتاز إلى قدس الأقداس ليكفر عــن الشعب وكان هذا رمزًا للمسيح. وعندما يقول السموات يقصد أنه اجتاز جميع السموات

### \*\*\*\*

الـــتى يعــرفها البشــر ســواء سماء الطيور أو الكواكب أو السموات العليا ليصل إلى سماء السموات أى الملكوت.

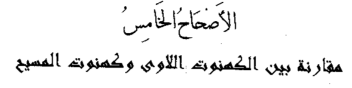
الإقرار : الإيمان بالمسيح.

فسى جهادنـــا للوصول إلى السماء، فلنتمسك بكلمة الله ومخافته وكذلك بالإيمان بالمسيح رئيس كهنتنا ومخلِّصنا الذي أعدَّ لنا مكانًا في السماء ويساعدنا حتى يوصلنا إليه.

ع١٥: الـــذى يشـــجِّعنا علـــى التمسك بالإيمان أى مسيحنا ليس إلهًا بعيدًا عنا، بل تجسد واحـــتمل الألام مثلنا ليشعرنا بقربه إلينا وإشفاقه على ضعفنا، وفى نفس الوقت هو بلا خطية أى قادر أن يخلِّصنا منها.

ع١٦؟: يدفعـــنا بولس الرسول إلى الجرأة والثقة فى التقدم إلى إلهنا العظيم، ليس فقط الله الجالس على عرشه، بل الذى يفيض نعمته علينا لأنه أحبنا ومات عنا ليسامحنا على خطايانا ويسندنا برحمته كل حين ويعطينا معونته فى كل ضبيقة نلتجئ إليه فيها.

ثقر في محبة الله الفادى لك وتَقَدَّم نحوه مهما كانت خطاياك ومهما زادت الضيقات، فهو قسادر أن ينقذك لأنه يحبك ولن يتركك فيرفعك من أتعابك ويسندك في طريق حياتك حتى يوصلك إليه .. ثق في نصرتك به على كل الصعاب.



×÷×

(۱) مرئيس الکهنتر اليهو (۷) - ٤):

ا لأَنَّ كُلُّ رَئِيسٍ كَهَنَة مَأْخُوذ مِنَ النَّاسِ يُقَامُ لأَجْلِ النَّاسِ فِي مَا للَّه، لِكَيْ يُقَدِّمَ قَرَابِينَ وَأَبَائِحَ عَنِ الْحَطَايَا، ٣قَادِراً أَنْ يَتَرَقَّقَ بِالْجُهََّالَ وَالصَّالَيْنَ، إِذْ هُوَ أَيْضاً مُحَاطٌ بِالصُّعْف. ٣وَلِهَذَا الضَّعْف لِلْتَزِمُ آنَهُ كَمَا يُقَدِّمُ عَنِ الْحَطَايَا لأَجْلِ الشَّعْبِ هَكَذَا أَيْطاً لأَجْلِ نَفْسِهِ. ٢ وَلاَ يَأْخُذُ أَحَد بَلِ الْمَدْغُوُ مِنَ اللهِ، كَمَا هَارُونُ أَيْضاً.

ع١: يتكلم بولس الرسول عن صفات الكهنوت اللاوى أى هرون وكل رؤساء الكهنة خلفائه، الذين يؤخذون من البشر الضعفاء لخدمة الله، فيقدّمون الذبائح عن الناس لنوال غفران خطاياهم من الله.

ع٢: لأن رؤساء الكهنة : هؤلاء من البشر وتحت الضعف البشرى، فهم قادرون على الإحساس والرأفة بالخاطئين الحمقي والبعيدين المنحرفين عن ناموس الله.

ع٣: لأن رئـيس الكهنة اليهودى إنسان ضعيف مُعَرَّض للخطية، فيقدم ذبائح أيضًا عن خطايـاه ولـيس فقط عن خطايا الشعب. وهذا طبعًا بخلاف المسيح الغير محتاج لذبيحة عن نفسه لأنه بار وقدوس.

### \*\*\*\*

ع٤: وظيفة رئاسة الكهنوت هذه لا يستطيع أحد أن يأخذها أو يعيِّن نفسه بنفسه فيها، بل لابـــد له من دعوة من الله كهرون أيضنًا الذى تمَّت دعوته بالاسم من الله لهذه الوظيفة "قــرب إليك هرون أخاك وبنيه معه بين بنى إسرائيل ليكهن لى" (خر ٢٨: ١). ألقد شعر المسيح بضعفاتنا وحملها رغم أنه القوى. أفلا يليق بنا أن نشعر بضعفات الناس

ونحن بشر تحت الضعف مثلهم ؟!

(٢) المسيح رئيس الكهنة (ع٥-١٤):

٥ كَذَلِكَ الْمسيح أَيْضاً لَمْ يُمَجِّدْ نَفْسَهُ لِيَصِيرَ رَئِيسَ كَهَنَة، بَلِ الَّذِي قَالَ لَهُ: «أَنْتَ ابْنِي أَنَا الْيَوْمَ
 وَلَدْتُكَ». ٢ كَمَا يَقُولُ أَيْضاً في مَوْضِع آخَرَ: «أَنْتَ كَاهِنَ إِلَى الأَبَدَ عَلَى رُثْبَة مَلْكي صَادقَ». ٧
 الَّذِي، في أَيَّامِ جَسَده، إذْ قَدَّمَ بِصُرَاحٍ شَدِيد وَدُمُوعٍ طَلْبَات وَتَضَرُّعات لِلْقَادِرِ أَنْ يُحَلَّصَه منَ
 الَّذِينَ يُطِعُونَهُ سَبَبَ خَلاص أَبْديَّ، ١ مَعْرَاحٍ شَدِيد وَدُمُوعٍ طَلْبَات وَتَضَرُّعات لِلْقَادِرَ أَنْ يُحَلَّصَه من
 الَّذِينَ يُطِعُونَهُ سَبَبَ خَلاص أَبَديَّ، ١ مَعْرَاحٍ شَديد وَدُمُوعٍ طَلْبَات وَتَضَرُّعَات لِلْقَادِرِ أَنْ يُحَلَّصَه من
 الَّذِينَ يُطِعُونَهُ سَبَبَ خَلاص أَبَديَّ، ١ مَدْعَواً مَن اللَّهُ رَئِيسَ كَهَنَة عَلَى رُبَّبَة مَلْكي صَادق. ١ أَنَّذَي مَنْ جَهَتِهِ الْذِينَ يُطِعُونَهُ سَبَبَ خَلاص أَبَديَّ، ١ مَعْرَاحُولُ أَمَن اللَّهُ رَئِيسَ كَهَنَة عَلَى رُبَيَة مَلْكي صَادق. ١ أَنَّذَي مَنْ جَهَتِهُ الْكَلَامُ مَنْ أَعْلَ لَكَي صَادق.
 مَنْ جَهَتُه الْكَلَامُ كَثِيرٌ عُنْدَنَا، وَعَسُرُ التَفْسِيرِ لَنَنْطَقَ بَهَ، إَذْ قَدْ صَرُّمُ مُتَبَاطِي الْمَسَامع. ٢٢ لَأَنَّكُمُ إِذْ مَنْ جَهَتُه الْكَلَامُ كَثِيرً عُنْدَاء، وَعَسَرُ التَّفْسِيرِ لَنَتْقُ مَنْ اللَّهُ وَعَدَى أَنْ يُعَلِّمُكُمُ أَحَدٌ مَا هَي أَرْكَانُ بَدَاءَة
 مَنْ جَهَتَه عَلَى رَبَيَة عَلَى اللَّعَن عَلَي مَنْ عَلَى مَنْ عَلَي عَلَي مَعْبَاطِي الْمَعْتَى إِنْ عَلَى مَعْنَا عَنْ عَالَهُ عَنْ عَائِي مَا بَعْتَ عَلَى مَنْ يَعَلَّعُنَ الْقَوْلَ عَلَى مَعْنَ عَدَى مَعْتَعَامِ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ عَامَ مَنْ عَدْمَة مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَامِ عَامَ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَالَي مَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ عَنْعَ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَ عَنْ عَلَى مَنْ عَامِ عَلَى مَنْ عَ عَامَ عَلَى مَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ عَنْ عَنْ عَامَ عَنْ عَامَ مَنْ عَنْ عَا عَتَى مَعْتَ عَلَى مَا عَى مَعْ عَا عَامَ مَنْ عَا مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَعْتَ عَالَمَ عَلَى مَ عَامَ مَنْ عَنْ عَا عَعْ عَى ع

عه: بالمثل، فالسيد المسيح لم يأخذ وظيفة رئيس الكهنة من نفسه بل الله الآب دعاه لهذا ضمنا عندما كشف لنا الوحى فى (مز ٢: ٧) مدى عمق العلاقة بين الله الآب والمسيح الإبن و هو ما لابد أن يتوفر فى رئيس الكهنة من قدرة على ربط شعبه بالله.

وفى ملء الزمان أرسله الآب ليتجسد ويفدى البشرية بقوله "**اليوم ولدتك**"، فهذا تقسيم وظيفى داخل الذات الإلهية، أن يقوم أقنوم الابن بالتجسد لإتمام الفداء. فإن كان هرون يعتبره

### **\***77**\***

السكاكَة لِكَى الْعِبْرَانِيْيَنَ

اليهود رئيس كمهنة لأن الله دعاه، فبالأحرى المسيح هو رئيس الكهنة الحقيقي الذي يرمز إليه هرون، لأن الله دعاه لهذه الخدمة كما يعلن المزمور .

ع٦: كذلك أيضًا تظهر دعوة السيد المسيح للكهنوت، أى استحقاقه وقدرته على إتمام العمل الكهنوتى كإله متجسد، فى (مز ١١٠: ٤)، عندما يخاطب الآب الابن المتجسد أنك كاهن أبدى على نظام كهنوت ملكى صادق (وهو كاهن فى العهد القديم سيأتى بالتفصيل شرحه فى الأصحاح السابع) ولم يذكر شئ عن نسبه أو موته ليكون رمز كهنوت الرب الأزلى الأبدى.

ع٧: تَمَيَّز كهنوت المسيح هذا ظهر بقوة في أيام وجوده بالجسد على الأرض عندما كان السيد المسيح يقدم، ككاهن وشفيع ونائب عن البشر، طلبات وتضرعات بدموع وأناَّت شديدة عن شيعبه وهو العالم أجمع عالمًا وشاعرًا بضعف البشر؛ لكى يقبل الله تخليص العالم من الموت في شخص السيد المسيح ككاهن نائب عن البشر، فظهر وتثبَّت لنا أنه رئيس الكهنة الحقيقي الذي يستطيع أن ينجينا من الموت في شخصه وبشفاعته الكفارية عنا أمام ألله، إذ استجاب له الله لأنه بدون خطية تحجب صوته وإرادته عن الله لأنه هو وآلله واحد.

فصر اخه وهو فى بستان جنسيمانى يظهر مدى قسوة الآلام التى يحتملها كرئيس كهنة يقدم ذاته كذبيحة لفداء شعبه، ولأنه بار بلا خطية، سمع له الآب أى استطاع أن يرفع خطايا البشرية وفداها بموته ثم قام من الأموات أى أقامه الآب مستجيبًا لصر اخه، فاللاهوت أقام الناسوت لأنه متحد به حتى وهو فى القبر.

و هــذه الآيـــة تظهــر ناسوت المسيح الحقيقي في احتماله الآلام وفي نفس الوقت تظهر لاهوته في بره الكامل وقيامته من الأموات.

۶: تعلم الطاعة : أى أظهر الطاعة.

### **\***7/\*

بالرغم من أن السيد المسيح هو ابن الله وواحد معه فى الجوهر، فمن أجل حبه لنا ومعرفته وشعوره باحتياجنا، تنازل عن مجده وأظهر خضوعه لإرادة الله العادل فى احتمال كل الآلام عن البشرية حتى موت الصليب.

عه: بعد ما أكمل المسيح الفداء ثم قام وصعد إلى السماء، أصبح كل من يؤمن به ويطيع وصاياه ويخضع له ويقبله بالإيمان، يتمتع بالخلاص الأبدى الذى صنعه هو بنفسه لنا.

ع١٠: بدخول المؤمنين إلى الأبدية يظهر إتمام المسيح لعمله كرنيس كهنة، الذى دعاه إليه الله الآب، ويظلّ كاهنًا إلى الأبد على طقس ملكى صادق بتمجيد أولاده بالسماء كمخلص وفادى لهم. فكهنوت هرون كان مؤقتًا بتقديم الذبائح التى ترمز للمسيح، أما كهنوت المسيح فأبدى على طقس ونظام ملكى صادق الذى سيأتى شرحه فى الأصحاح السابع.

ع١١: ملكى صادق هذا الذى يرمز للمسيح أيها العبرانيين عندنا بخصوصه الكثير من التفسير ولكننا لن نستطيع أن نتكلم بهذا الآن لأنكم لن تفهموا ما سيقال عنه، إذ أنكم نتيجة للتردد والإرتياب الذى أصابكم فى الإيمان ورغبة بعضكم فى الإرتداد إلى العبادة اليهودية، قد صارت آذانكم غير قادرة على فهم الأمور الأعمق.

ع٢٢: **طول الزمان** : معرفتكم عن المسيح من نبوات ورموز العهد القديم. أركان بداءة أقوال الله : أساسيات الإيمان بالمسيح. اللبن : الطعام البسيط السهل الذى يُعطَى للأطفال، أى التعاليم البدائية للإيمان بالمسيح. طعام قوى : الكلام العميق عن المسيح.

يوبخ بولس المسيحيين من أصل يهودى لعدم إدراكهم للكلام العميق عن المسيح بسبب تمسكهم برموز العهد القديم مثل الختان وشكوكهم فى المسيح. فبدلا من أن يأكلوا الطعام القوى أى الكلام العميق عن المسيح ويعلِّموا غيرهم من المبتدئين، صاروا هم مبتدئين فى

### \*\*\*\*

السكاكة إكمى العرانين

الإيمان ويحتاجون لإثبات أساسيات الإيمان المسيحى وأن كهنوت المسيح هو الذى كانت ترمز إليه كل رموز العهد القديم.

ع١٣: يواصل توبيخه لهم بأن استمرار هم في قبول أساسيات الإيمان فقط يعطلهم عن التعمق في حياة البر المسيحي والنمو الروحي.

ع<<p>۲٤: البالغين : الثابتين في الإيمان والمهتمين بالنمو الروحي.
التمرن : أي الجهاد الروحي.

الحواس: يقصد الحواس الداخلية أي الفهم الروحي.

يوضح بولس الرسول أن الكلام العميق عن الحياة المسيحية يُعطَى للثابتين فى الإيمان والمهتمين بخلاص نفوسهم لرفض الشر مثل الكبرياء والشك، إذ لتدربهم فى الجهاد الروحى يقبلون بسهولة ما ينمى علاقتهم بالله ويزدادون فى عمل الخير، وذلك غير المبتدئين الذين ماز الوا يناقشون أساسيات بالإيمان.

أيا رئيس كهنة السماء يا يسوع المسيح ابن الله، يا من قبلت كل الآلام من أجلى، يا من تقف فى قدس أقداس السماء تترآف على أذا المريض بالخطية لكى تهبنى نصيبًا معك فى ملكوتك. يا من حملت ضعفى فيك لتحوله إلى قوة، وأخذت خطيتى لتلبسنى ثوب برك يا رئيس كهينة الخيرات العتيدة، أسبحك لأنك الشفقت على. أشكرك أيها الرئيس الرؤوف القرادر أن ترثى لضعفى، علمنى أن أطيع كما أطعت أنت، علمنى أن أشترك فى آلامك لكى يكون لى هذا خلاصًا أبديًا آمين.

# الأصحاح السأدس

المدر من الإرتداد والتمسك بالأعمال الصالحة والرجاء

× + ×

(١) الإم تداد عن الإيان (١-٨):

الذَلكَ وَنَحْنُ تَارِكُونَ كَلاَمَ بَدَاءَة الْمَسِيحِ لَنَتَقَدَّمْ إِلَى الْكَمَالِ، غَيْرَ وَاضعينَ أَيْضاً أَسَاسَ التَّوْبَة منَ الأَعْمَالِ الْمَيَّتَة، وَالإيمَان بالله، ٢ تَعْلَيمَ الْمَعْمُودَيَّات، وَوَضْعَ الأَيَادي، قَيَامَةَ الأَمُوات، والدَّيْنُونَةَ الأَبَديَّة – ٣ وَهَذَا سَنَفْعَلُهُ إِنْ أَذِنَ اللهُ. ٢ تَعْلَيمَ الْمَعْمُودَيَّات، وَوَضْعَ الأَيادي، قَيَامَةَ السَّمَاوَيَّة وَصَارُوا شُرَكَاءَ الرُّوحِ الْقُدُس، هوَذَاقُوا كَلمَة الله الصَّالحَة وَقُوَّات الدَّهْرِ الآتي، ٢ وَسَقَطُوا، لاَ يُمْكنُ شَرَكَاءَ الرُّوحِ الْقُدُس، هوَذَاقُوا كَلمَة الله الصَّالحَة وَقُوَّات الدَّهْرِ الآتي، ٢ وَسَقَطُوا، لاَ يُمْكنُ تَجْدِيدُهُمْ أَيْضاً للتَّوْبَة، إذ هُمْ يَصْلبُونَ لأَنْفُسَهِمُ ابْنَ الله ثَانيَة وَيُشَهِرُونَهُ. ٧ لَأَنَّ أَرْضاً قَدْ شَرَبَت الْمَطَرَ تَجْدِيدُهُمْ أَيْضاً للتَّوْبَة، إذ هُمْ يَصْلبُونَ لأَنْفُسَهِمُ ابْنَ اللهِ ثَانيَةً وَيُشَهِرُونَهُ. ٧ لَأَنَّ أَرْضاً قَدْ شَرَبَت الْمَطَرَ الآتي عَلَيْها مراراً كَثِيرة، إذ هُمْ يَصْلبُونَ عَشْبا صَالحاً للَّذِينَ فَلُ أَن كَوْنَتَهُ مَ يَنْاللهُ مَن اللهِ الْتَقَدَّة، وَتُعَمَّدَة مَن أَخْذَى أَرْضا الآتي عَلَيْها مراراً كَثِيرةً، وأَنْتَجَتَ عُشْبا مالحاً للَّذِينَ فَلَعْهُ مَعْنيلَهُمُ ابْنَ أَنْوَا مَنْ أَعْرَضَ إِنْ أَخْرَجَتْ شَوْرا مَوْرَا وَالذَي أَنْ أَنْوَاللهُ مَالاً مُوَنَا مَنْ عَنْهُ أَنْ أَذَنْ أَنْذُ أَنْ أَنْ

> ع١-٣:بداءة المسيح : أساسيات الحياة المسيحية. الكمال : النمو الروحى. غير واضعين : غير منشغلين. الأعمال الميتة : الخطايا التي تستوجب الموت.

المعموديات : يقصد سر المعمودية بتفاصيل صلواته وأنواعه للأطفال أو الكبار .

وضع الأيادى : وضع ايدى الرسل والأساقفة لإعطاء الروح القدس بعد المعمودية (أى سر الميرون).

يدعو الرسول بولس المؤمنين إلى ترك الحديث عن أساسيات الحياة المسيحية للتقدم في النمو الروحي وهذه الأساسيات هي :

التوبة والإيمان ويمثلان أساس استعداد الإنسان للدخول إلى المسيحية.

### ¥{\\*

٢- المعمودية والميرون وهما أول سرّين يهبهما الله للمقبلين على المسيحية.
 ٣- القيامة والدينونة وهما رجاء الذين بدأوا في الحياة المسيحية، أى قيامة أجسادهم في اليوم الأخير واجتياز الدينونة الأخيرة لدخول الملكوت.

هذه الأساسيات كلها قد انتهى من الكلام عنها ويحتاجون أن ينشغلوا بالنمو الروحى. هذا ما يشير إليه الرسول أنه الأهم وسيفعله، أى سيتكلم عن كيفية النمو الروحى للتمتع بعشرة الله

ع٤-٦: استنيروا مرة : نالوا سر المعمودية. الموهبة السماوية : سر الميرون أى حلول الروح القدس. قـوات الدهر الآتى : صنعوا معجزات واختبروا الله فى حياتهم بمشاعر روحية عميقة هى بصيص من نور الأبدية.

سقطوا : ارتدوا عن الإيمان المسيحي.

لا يمكن تجديدهم : لا يمكن إعادة معمو ديتهم إن تابو ا ورجعو ا للإيمان.

يصلبون لأنفسهم ابن الله ثانية ويشهرونه : المُعَمَّد بموت مع المسيح بدفنه فى ماء المعمودية ثم يقوم معه، فالذى يعتمد ينال قوة صلب المسيح وموته وقيامته وهذا يحدث مرة واحدة ولا يمكن أن يصلب المسيح مرتين للإنسان المُعَمَّد، فإذا أعيدت المعمودية كأننا نصلب المسيح مرة أخرى ونشهر به أى نلبسه العار بعد أن قام من الأموات.

فى هذه الأعداد يجيب بولس الرسول عن سؤال بخصوص من ارتدوا عن الإيمان، بعد نوالهم سر المعمودية والميرون ومواهب الروح القدس وتمتعهم بكلام الله بل وعمل المعجرات واختبار عمل الله فيهم، فهل تعاد معموديتهم ؟ فيقول أنه لا يمكن إعادة معموديتهم لأن التجديد معناه المعمودية وليس التوبة فى سر الإعتراف، والتجديد يحدث مرة واحدة لأنه موت وقيامة مع المسيح الذى مات وقام مرة واحدة، فيحدث ذلك فى الإنسان مرة واحدة وينال طبيعة جديدة، فإن اتسخت بالخطية حتى ولو كان الإرتداد عن الإيمان تعالج بالتوبة والإعتراف. هذا الرأى السابق هو رأى القديس يوحنا ذهبى الغم.

### ¥27\*

وهــناك آراء لآبـاء آخريـن مثل ترتليانوس وهى أنه يُقصد بهذه الآيات اليهود الذين تنصـروا ثـم عادوا إلى حياتهم اليهودية ومصرين على عدم الرجوع للمسيحية، أو كل من يصـر على خطاياه ولا يريد التوبة والرجوع للمسيح، فيفسروا كلمة سقطوا بمعنى الإصرار والإستمرار فى الخطية طوال العمر وبالتالى عدم تجديدهم ونوالهم الغفران فى سر الإعتراف راجع لرفضهم وليس رفض الله لهم، وهم بخطاياهم يصلبون المسيح مرة ثانية ويلبسونه العار والخزى لرفضهم التوبة.

عv : يشبه الإنسان الروحى الثابت فى الإيمان بأرض ينزل عليها المطر أى بركات الله مــن خلال التعاليم الروحية وعطايا الروح القدس، فتعطى نباتات جيدة أى ثمار للروح القدس يتمتع بها المؤمنون ويفرح الله بهم ويعطيهم أمجاد الملكوت.

٢٨: يكمل التشبيه فيقول ولكن هذه الأرض إن لم تتتج ثمارًا صالحة بعد نوالها الأمطار الكثـيرة، ويقصــد الذين أمنوا وعاشوا مع المسيح فترة ثم ارتدوا وسقطوا فى خطايا مختلفة، فــإنهم مرفوضــون مــن الله وقريبون من الهلاك والحل هو توبتهم ورجوعهم للإيمان الذى ارتدوا عنه فيغفر لهم الله ويستعيدون عضويتهم فى الكنيسة.

ليتك تستفيد من بركات الله المستمرة لك التي تنالها من الكنيسة في الأسرار المقدسة ووسائط النعمة، فلا تأخذها بشكل سطحي فتفقد عملها فيك، وسر التوبة يعيد لك حماسك الروحي لتنشط من جديد وتتعمق في علاقتك مع الله.

(٢) الشجع على الأعمال الصالحة (ع٩-١٢):

٩ وَلَكَنَّنَا قَدْ تَيَقَّنًا مِنْ جِهَتِكُمْ أَيُّهَا الأَحبَّاءُ أَمُوراً أَفْضَلَ، وَمُخْتَصَّةً بِالْخَلَاصِ، وَإِنْ كُنَّا لَتَكَلَّمُ هَكَذَا. ١٩ لَأَنَّ اللهُ لَيْسَ بِظَالِمٍ حَتَّى يَنْسَى عَمَلَكُمْ وتَعَبَ الْمَحَبَّةِ الَّتِي أَظْهَرَ ثُمُوهَا نَحْوَ اسْمه، إِذْ قَدْ حَدَمْتُمُ الْقدِّيسِينَ وَتَخْدَمُونَهُمْ. ١١ وَلَكَنَّنَا نَسْتَهِي أَنَّ كُلَّ وَاحِد مَنْكُمْ يُظْهِرُ هَذَا الاجْتِهَادَ عَيْنَهُ لِيَقِينِ الرَّجَاءِ إِلَى النَّهَايَةِ، ٢٢ لَكَيْ لاَ تَكُونُوا مُتَبَاطِئِينَ بَلْ مُتَمَشَّلِينَ بِالَّذِينَ بَالإِيمَانِ وَالأَنَاةِ يَرِثُونَ الْمُوَاعِيدَ.

#### ¥27¥

السكاكة إكمي العبرانيين

ع٩: يستدرك الرسول كلامه فيشجّع المسيحيين من أصل يهودى بثقته فى تمتعهم بالحياة المسيحية وبركات الخلاص فى الكنيسة وأنه يقصد بكلامه السابق التحذير من الإرتداد عن المسيح، ولو سقط أحد فيهم فيمكن قبول توبته فى سر الإعتراف. فهو يهتم بتشجيعهم حتى لا يسقطوا فى صغر النفس أو اليأس بسبب ضعفاتهم.

ع ١٠: لأن الله غـير ظالم لكى يغفل عن الأعمال الصالحة وحبهم الصادق الذى أظهروه فـــى الأتعاب لأجل اسمه له المجد، إذ أنهم لم يتوقفوا عن خدمة المؤمنين بل ومستمرون فى ذلك إلى هذا الوقت.

ع١١: أظهر بعض المسيحيين إهتمامهم بخدمة المحتاجين، فيتمنى بولس أن يهتم كل المؤمنين بهذه الخدمات ويشجعهم على الإستمرار والإهتمام بالأعمال الصالحة طوال حياتهم، فهى دليل إيمانهم ورجائهم في الله.

ع١٢: يواصل تشجيعهم لرفض الكسل والتشبه بالآباء القديسين، مثل إبر اهيم، فى التمسك بالإيمان و الصبر على الشدائد ومو اصلة الجهاد حتى ينالوا مو اعيد الله ويرثوا الملكوت. *إله تم بتشحيع الآخرين فهو فى معظم الأحيان أكثر قبولا وفاعلية فى الناس من العتاب والتوبييخ. وإن كان التوبيخ والعقاب هام فى بعض الأحيان ولكن بسبب المعاناة من كثرة الضيوات والتوبيغ. وإن كان التوبيخ والعقاب هام فى بعض الأحيان ولكن بسبب المعاناة من كثرة وراتوبيخ. والتهاب من والتشجيع يعض الأحيان أكثر قبولا وفاعلية فى الناس من العتاب والتوبييخ. وإن كان التوبيخ والعقاب هام فى بعض الأحيان ولكن بسبب المعاناة من كثرة وراتوبيخ. والتي أكثر قبولا أكثر قبولا وفاعلية فى الناس من العتاب والتوبيخ. وإن كان التوبيخ والعقاب هام فى بعض الأحيان ولكن بسبب المعاناة من كثرة وراتوبيخ. والتى تؤدى إلى التهاون والتكاسل أحيانًا، يحتاج الناس لاستعادة ثقتهم بأنفسهم وبمحبة الله من خلال كلماتك الطبية. وهذا التشجيع يعطيك أنت أيضًا ورجاءً.* 

(٣) الرجا في مواعيد الله (ع٢٢-٢٠):

١٣ فَإِنَّهُ لَمَّا وَعَدَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ، إِذْ لَمْ يَكُنْ لَهُ أَعْظَمُ يُقْسِمُ بِهِ، أَقْسَمَ بِنَفْسِه، ٤ اقَائِلاً: «إِلَّي لَّأَبَارِكَنَّكَ بَرَكَةً وَأَكَثَّرَتَكَ تَكْثِيراً». ١٥ وَهَكَذَا إِذْ تَأَنَّى نَالَ الْمَوْعَدَ. ١٦ فَإِنَّ النَّاسَ يَقْسمُونَ بِالأَعْظَمِ، وَنِهَايَةُ كُلِّ مُشَاجَرَةٍ عِنْدَهُمْ لَأَجْلِ التَّشْبِيتِ هِيَ الْقَسَمُ. ١٧ فَلِذَلِكَ إِذْ أَرَادَ اللهُ أَنْ يُظْهِرَ أَكُثَرَ كَثِيراً

¥٤٤₩

لِوَرَثَةِ الْمَوْعِد عَدَمَ تَغَيُّرِ قَضَائِه، تَوَسَّطَ بِقَسَمٍ، ١٨ حَتَّى بِأَمْرَيْنِ عَدِيمي التَّغَيُّر، لاَ يُمْكِنُ أَنَّ اللَّهَ يَكْذِبُ فيهِماً، تَكُونُ لَنَا تَعْزِيَةٌ قَوِيَّةٌ، نَحْنُ الَّذِينَ الْتَجَأْنَا لَنُمْسِكَ بِالرَّجَاءِ الْمُوْضُوعِ أَمَامَنَا، ١٩ الَّذي هُوَ لَنَا كَمَرْسَاة لِلنَّفُسِ مُؤْتَمَنَة وَثَابِتَة، تَدْخُلُ إَلَى مَا دَاخِلَ الْحَجَابِ، ٢٠ حَيْثُ دَخَلَ يَسُوعُ كَسَابِقٍ لأَجْلِنَا، صَائِراً عَلَى رُثْبَةٍ مَلْكِي صَادَقَ، رَئِيسَ كَهَنَةٍ إِلَى الأَبَدِ.

ع١٣: أر اد الله تأكيد وعده لإبراهيم بقسم كما اعتاد الناس أن يؤكدوا كلامهم، وإذ لم يجد شخصنًا أعظم منه يقسم به أقسم بنفسه ليؤكد صدق ما يعد به.

ع١٤: وعد الله إبراهيم ببركات كثيرة ونسل يصعب إحصاءه لكثرته.

ع١٥: أمن إبراهيم وصبر فى احتمال الآلام وعاش حياة صالحة فنال مواعيد الله عندما ولــد إسحق وهو فى عمر المائة عام وسارة فى عمر التسعين، وكان هذا مقدمةُ لبركات الله التى سينالها إبراهيم فى السماء.

عدا: لأنه من عادة الناس عند تأكيد حقائق لسامعيهم في حالة حدوث أى خلاف بينهم أن يقسموا بأعظم ما يعرفوه لكى يؤكدوا إتفاقهم وعهودهم. وقد سمح الله بالقسم باسمه في العهد القديم لإعلان أنه الإله الواحد وليس آلهة الأمم الوثنية، أما في العهد الجديد فنهى عنه لأنه لم تكن حاجة إليه بعد استقرار الإيمان به.

ع١٧: لذلــك عــندما أراد الله تأكــيد وعده لإبراهيم ولأولاده، الذين هم نحن المؤمنين، استخدم القسم.

> ع١٨: لكى يفرِّحنا الله ويثبَّت رجاءنا فيه أكدَّ صدق كلامه بأمرين هما : ١- وعده بالبركة. ٢- القسم.

#### ¥2°X

الرساكَة إلَى الْعِبْرَانِيْنَ

ع٢٠، ٢٠: مرساة : الهلب الذي يُلقى في البحر ليثبت في قاعه ويثبت السفينة فلا تبعدها الأمواج عن الشاطئ، وهو يرمز للرجاء الذي يثبت الإنسان الروحي في الحياة مع الله.

الحجاب : الستر الذى يفصل بين القدس وقدس الأقداس ولا يجتازه إلا رئيس الكهنة مرة واحدة كل عام ومعه دم ليكفر به أمام تابوت العهد الموجود فى قدس الأقداس. واجتياز الحجاب يرمز إلى اجتياز المسيح وصعوده إلى السموات كرئيس كهنة ليشفع فينا ويعد لنا مكانًا هناك.

يشبه الرسول الرجاء بمرساة نثبت الإنسان الروحى فى محبة الأبدية، التى أعدَّها لنا المسيح واجتاز كنائب عنا إليها بصعوده بعد قيامته ويظل هناك يشفع فينا إلى الأبد لأنه كاهن على رتبة ملكى صادق أى الكهنوت الأبدى وليس كهنوت هرون المؤقت الرمزى والمستخدم فيه الذبائح الدموية.

أنظر إلى رجاء الحياة الأبدية ووعود الله لك لكى تتشجع مهما أحاطت بك الضيقات، فهى مؤقسة، وثق من محبة الله الذى يحوّل الضيقات إلى بركات ويعطيك بدلا منها أمجادًا فى السماء.

: .



(۱) کهنوت ملکی صادق أعظمرمن کهنوت هرون (ع۱-۱۰):

الْمُلُسوك وَبَارَكَسُه، ٢ الَّذِي قَسَمَ لَهُ إِبْرَاهِيم، كَاهِنَ الله الْعَليِّ، الَّذِي اسْتَقْبَلَ إِبْرَاهِيم رَاجعاً مِنْ كَسْرَة الْمُلُسوك وَبَارَكَسُه، ٢ الَّذِي قَسَمَ لَهُ إِبْرَاهِيم عُشْراً مَنْ كُلَّ شَيْء. الْمُتَرْجَمَ أَوَّلاً «مَلك الْبِرَ» ثُمَّ آيَنظاً «مَلكَ سَساليم» أَيْ مَلكَ السَّلَام ٣ بِلاَ أَمَّ بَلاَ نَسَب. لاَ بَدَاءَة أَيَّام لَهُ وَلاَ نَهَايَة حَيَاة. بَلْ هُوَ مُشَبَّة بابْنِ الله. هذا يَتْقَى كَاهناً إلَى الأَبَد. ٤ ثُمَّ الظُورا مَا أَعْظَم هَذَا الَّذِي أَعْظَهُ إِبْرَاهِيم رَئيسُ الآبَاء عُمَّ أَلُه بَلاَ نَسَب. لاَ بَدَاءَة أَيَّام لَهُ وَلاَ نَهَايَة حَيَاة. بَلْ هُوَ مُشَبَّة بابْنِ الله. هذا الله عَلَمَ مَنْ رَأْس الْغَنَام. وَوَأَمَّا الَّذِينَ هُمْ مَنْ بَني لاَوِي، الذينَ يَأْخُذُونَ الْكَهَنُوتَ، فَلَهُمْ وَصَيَّة أَنَ عُمْرُوا أَيْضا مَنْ رَأْس الْغَنَام. وَوَأَمَّا الَذِينَ هُمْ منْ بَني لاَوِي، الذينَ يَأْخُذُونَ الْكَهَنُوتَ، فَلَهُمْ وَصَيَّة أَنَ عُمْرُوا الشَّعْبَ بَعْنَ رَأْس الْغَنَام. وَوَأَمَّا الَذِينَ هُمْ منْ بَني لاَوِي، الذينَ يَأْخُذُونَ الْكَهَنُوتَ، فَلَهُمْ وَصَيَّة أَنَ يُعَشَروا الشَّعْنَ مَنْ رَأْس الْغَنَام. وَوَأَمَّا الَذِينَ هُمْ مَنْ بَنِي لاَ وَي يَاخُذُونَ الْكَهَنُوتَ، فَلَهُمْ وَصَيَّة أَنْ عُشْرًا أَيْضا مَنْ رَأْسُ الْغَنَامِ. وَوَأَمَّا الَذِينَ هُمْ مَنْ بَنِي لاَوِي، اللَّذِي لَهُ مَن رَأْسَ مَنْ رَأْسُ أَنْهُمْ وَمَا إِبْرَاهِ مَنْ بَعْذَى يَامِ إِبْرَاهِيمَ وَوَلَة مَا أَنْهُ مُوَ مُ عُنُولُ إِنْ اللَذِي لَيْ مَنْ وَاللَ عَنْ رَأُسُ الْغَنْتَقَتَضَى اللَّا مَعْتَمَ مَا اللَذِي لَعُمْ وَى مَنْ مَا عَنْ وَلْ أَعْمَ بَعْتَ وَى أَنْ اللَّنِ مَا يَنْ مَا وَالْمَ مَنْ وَلَا مَنْ وَلَهُ مَا أَنُو مُو مُ مُنَا مَنْ مَا اللهُ مَنَا عَنْ وَالْمَ مَا عُنُونَ مُنْ مَنْ عَالَة مَنْ مَنْ عُمُ مُنُ وَى أَنْ وَي مَا مَنْ مَا عُنُونَ مُكَمُ مَ مُ مَنْهُمُ مَنْ مَ مَنْ مَنْ مَا مَ مَنْ مَنْ وَالْمَ مَا مَنْ مَ مُ مُ مَا مَنْ عَمْ مُ مَنْ وَى مَوْ مَا مَ مَا عَامُ مَ مَا مَعْهُ مَ مَنْ مَ مَا مَنْ أَعْمَ مَ مَنْ مَ مَ مَنْ مَا مَ مَنْ مَ مَا مَنْ مَ مَا مَ مَا مَ مَا مُ مَا مَ مَنْ مَ مَ مَا مَ مَا مَ مَالَكُهُ مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مَا مَ

ع١: لأن ملكمى صادق هذا العظيم ملك أورشليم، وكان اسمها سابقًا ساليم أى سلام أو ملك السلام، كان وهو فى أيام الآباء الأوائل كاهنًا لله العلى، هذا الكاهن والملك تقابل مع أبينا إبراهيم أب الآباء والمكرم جدًا لدى العبرانيين، عندما كان راجعًا منتصرًا على الأربعة ملوك الذين سبوا لوط، ويذكر العهد القديم أن ملكى صادق هذا قد بارك أب الآباء إبراهيم (تك١٤).

ع٢: شعر إبراهيم بعظمة ملكى صادق فأعطاه عشر الغنائم التى نالها من انتصاره على الأربعة ملوك، وعطاء العشر كان علامة لكهنوته وطلب إبراهيم البركة من ملكى صادق. ومعنى اسم ملكى صادق باللغة العربية هو ملك البر، وأيضًا ملك ساليم باللغة العبرية : أى ملك السلام.

#### **\***{V**\***

السكاكة إكمى العبرة نين

ع٣: ظهر ملكى صادق هذا فجأة فى الوحى الإلهى بدون أى ذكر عن من هو أباه أو أمه أو نسبه حتى يثبت صحة كهنوته، إذ كان فى الكهنوت الهارونى يجب التأكد من صحة نسب الشـخص لهرون لكى يكون مقبو لا ككاهن يهودى (عز ٢: ٢٢). ولم يذكر العهد القديم بداية حـياة ملكى صادق ونهايتها لأنه يشبه بربنا يسوع المسيح الذى ليس له أب بالجسد وليس له بداية ولا نهاية، فهو أزلى أبدى ولأن ربنا يسوع المسيح هو ابن الله فهو يبقى كاهنًا أبديًا.

ع٤: لاحظوا أيها الإخوة العبرانيون كم كانت عظمة ملكى صادق هذا، لأن أبانا إبراهيم رئيس الآباء الأولين وصاحب الدعوة الإلهية والذى جاء منه الشعب العبرانى بأكمله، قد أعطاه العشير من الغنائم التى لديه، وهى علامة الخضوع من إبراهيم لملكى صادق بطلب البركة منه.

ع٥: بيــنما كان إبراهيم يعطى العشور لملكى صادق هكذا دون أى أمر يسبق ذكر، عن ملكى صادق، نجد أن الكهنة من سبط لاوى الذين لهم حق الكهنوت فى العهد القديم بإسر أئيل يأخذون العشور من إخوتهم - بكرامة أقل - بوصية من الناموس وليس مثلما أعطى إبر اهيم ملكى صادق العشور من تلقاء نفسه علامة للخضوع وطلب البركة.

ونلاحظ أن كل الأسباط تعطى العشور لسبط لاوى مع أن هذه الأسباط لها كرامة إبر اهميم لأنهم نسله، ولكن الوصية تأمر هم بإعطاء العشور لسبط لاوى الذى هو مثلهم من نسل إبر اهميم. فيظهر من هذا أن كرامة سبط لاوى أقل من كرامة ملكى صادق، مع أن الإثنين يأخذان العشور.

عr: ملكى صادق الذى لا يُعرف نسبه بارك إبراهيم الذى نال المواعيد من الله وأخذ منه العشور ومنه سبط لاوى الذى يأخذ العشور من إخوته أى باقى الأسباط.

ع٧: بدون مشاجرة : من المؤكد وبلا نزاع.

### **※**٤∧₩

الأصحاح السأبيح

لا شك أن من يعطى البركة أعظم من الذى يتقبل البركة، أى أن ملكى صادق كان أكثر كرامة من إبراهيم.

۲۰ مانتون : تنتهى حياتهم بالموت.

الكهسنة من سبط لاوى الذين يأخذون العشور ننتهى حياتهم بالموت، أما المسيح رئيس الكهسنة فهسو حى إلى الأبد على مثال ملكى صادق الذى أخذ العشر من إيراهيم، لأن ملكى صادق يرمز للمسيح، فالمسيح حى أما الكهنوت اللاوى فمجرد رمز له لأن كهنة العهد القديم يموتون.

عه، ١٠: حستى أنى أقول لكم كلمة تحسم المقارنة بين الكهنوت اللاوى الذى قد يحاول بعضكم التمسك به، وكهنوت السيد المسيح الذى هو على نظام كهنوت ملكى صادق، أن لاوى الذى كان يأخذ العشور من الشعب فى شخص هرون الكاهن قد أعطى العشور لملكى صادق – علامة الكرامة – لأنه كان لا يزال فى صلب أبيه إبراهيم الذى يمثل الشعب العبر انى كله، إذ أنه من نسله أى من نسل إبراهيم قد خرجت أسباط الشعب كلها متضمنة سبط لاوى.
1 إن كنت متضعًا تستطيع أن تنال بركات الله من كثيرين وترى فضائلهم وتتعلم منهم، وإذ المحموم، وإذ المعام، وكيمن الترابي المعب فى علي نظام كمن الذى من الشعب العبر انى كله، الذى كان يأخذ العشور من الشعب فى علب أبيه إبراهيم الذى يمثل الشعب العبر انى كله، الذى كان يأد المعب العبر انى كله، الذى يمثل الشعب العبر انى كله، الذى من نسله أى من نسل إبراهيم قد خرجت أسباط الشعب كلها متضمنة سبط لاوى.

(٢) الكمال في كهنوت المسيح (١٦-١٩):

١ فَلَوْ كَانَ بِالْكَهَنُوت اللاَّوِيِّ كَمَالٌ – إِذِ الشَّعْبُ أَخَذَ النَّامُوسَ عَلَيْهِ – مَاذَا كَانَت الْحَاجَةُ بَعْدُ إِلَى أَنْ يَقُومَ كَاهِنٌ آخَرُ عَلَى رُثْبَة مَلْكِي صَادَق، وَلاَ يُقَالُ «عَلَى رُثْبَة هَارُونَ»؟ ١ لأَنَّهُ إِنْ تَعَيَّرَ الْكَهَنُوتُ فَبِالضَّرُورَة يَصِيرُ تَعَيُّرَ للنَّامُوسَ أَيْضاً. ٣ لأَنَّهُ إِنْ تَعَيَّرَ الْنَعَهُ فَعَالُ «عَلَى رُثْبَة هَارُونَ»؟ ١ لأَنَّهُ إِنْ تَعَيَّرَ الْكَهَنُوتُ فَبِالضَّرُورَة يَصِيرُ تَعَيُّرَ للنَّامُوسَ أَيْضاً. ٣ لأَنَ الَّذِي يُقَالُ «عَلَى رُثْبَة هَارَونَ»؟ ٢ الأَنَّهُ إِنْ تَعَيَّرَ الْكَهَنُوتُ فَبِالضَّرُورَة يَصِيرُ تَعَيُّرَ للنَّامُوسَ أَيْضاً. ٣ الأَنَّ الَّذِي يُقَالُ عَنْهُ هَذَا كَانَ شَرِيكاً في سبْط آخَرَ لَمْ يُعَالُ مَنْهُ هَذَا كَانَ شَرِيكاً في سبْط آخَرَ لَمْ يُعَالُ مَنْهُ أَحَدِ مَنْهُ الْمَدْبَحَ. ٢ لَيْ أَنْ الَّذِي يُقَالُ عَنْهُ هَذَا كَانَ شَرِيكاً في سبْط آخَرَ لَمَ لَكَهَنُوتُ فَبِالضَرُورَة يَصِيرُ تَعَيَّرُ للنَّامُوسَ أَيْضاً. ٣ لَكَهُ مَنْ اللَّذِي يُقَالُ عَنْهُ هَذَا كَانَ شَرِيكاً في سبْط آخَرَ لَنَ لَعَنْ مُ عَنْهُ أَنْ الَذِي يُعَالُ عَنْهُ هَذَا مَ عَلْهُ مَ عَنْهُ مَوْسَ عَلْحَابَة مُوسَى مَنْ سبْط يَهُوذَا، الَّذِي لَمْ يَتَكَلَّمُ عَنَهُ مُوسَى شَيْنَا مَ يُقَالُ عَنْهُ أَنْ مَنْ عُونَ مَا عَنْهُ مُوسَى مَعْنَى مُنْ عُنَهُ مُوسَى مَنْ عُنُو مَ عَيْرَ مَعْ مَنْ عُنَا مُوسَ عَنْهُ مُوسَى مَا مُ عَنْ عُنْهُ مُوسَى مَنْ عُنُو مَ عَنْهُ مُوسَ عَانُونَ مَا عُرَا لا إِنْ عَنْهُ مُوسَى مَعْنُو مُ عَنْهُ مَنْ عَنْ عُرُ مَ عَنْهُ مُوسَى مُوسَ عَنْهُ مَا لا عَنْ عُنَ عُنَا مَ عَنْ عُنْ عُنُهُ مُوسَ عَنْ عَالَهُ عَلَى مَنْ عَنْ عُنْ عُنَهُ مَنْ عَنْ عَالَةُ عَالَةُ مُعَنْ عُنْ عُنَا مُ عَنْهُ مَا عَامَ مَا عَنْ عَامَ مَا عَنْهُ مَا عُنَا عُنْ عَالَ مَنْ عَامَ مُ عَنْهُ مُ عَنْهُ مَ عَنْهُ مَا عَا عَنْ عُونَ مَ عَنْ عُنْمُ مُ عَنْهُ مُ عَنْهُ مَ عَنْهُ مَا عَامَ مَ عَنْعُ مُ عُ مَنْ مَنْ عُنُونُ مَ عَنْ عَامَ مَا عُنَا مُ عَنْهُ مَ مَنْ مُ مَا مَ عُنْ عُنْ مُ عَنْ عَامَ مُ عَلْعُ مَ مَ ع مُنْ عَنْهُ مَا عَا عَنْهُ مَا مُ عَامًا مُ مُنْهُ مُ مَاعَانُ مَ مَ مَا عُ مَ مُ عُنْ عُ مَ مُ عَا مُ مُ مَ عُ عُنْ مُ

#### ¥29¥

السكاكة إلى العبرانيين

آخَرُ، ١٦ قَدْ صَارَ لَيْسَ بِحَسَبِ نَامُوسِ وَصِيَّة جَسَدَيَّة، بَلْ بِحَسَبِ قُوَّة حَيَاةٍ لاَ تَزُولُ. ١٧ لأَنَّهُ يَلْنُهَدُ أَنَّكَ «كَاهِنْ إِلَى الأَبَد عَلَى رُثْبَةً مَلْكِي صَادَقَّ». ١٨ فَإِنَّهُ يَصِيرُ إِبْطَالُ الْوَصِيَّة السَّابِقَةِ مِنْ أَجْلِ طُعْفِهَا وَعَدَمِ نَفْعِهَا، ١٩ إِذِ النَّامُوسُ لَمْ يُكَمَّلْ شَيْئاً. وَلَكِنْ يَصِيرُ إِدْخَالُ رَجَاءٍ أَفْضَلَ بِهِ نَقْتَرِبُ إِلَى اللهِ.

عدما أخذ شعب بنى إسرائيل على يديه الناموس الموسوى وشريعة العهد القديم، فلماذا تنبأت المزامير عن مجئ كاهن آخر على نظام كهنوت ملكى صادق وليس على نظام كهنوت لاوى أى كهنوت هارون "أقسم الرب ولن يندم أنت كاهن إلى الأبد على رتبة ملكى صادق" (مز ١١٠: ٤).

ع٢٢: فلأن الكهنوت من ضمن مهامه توصيل رسالة الناموس من الله إلى الشعب، فذكر تغير الكهمنوت من سبط لاوى إلى كهنوت ملكى صادق فى المزمور هو دليل قاطع على الحاجة إلى تغير المناموس اللازم للخلاص الذى يريد أن يعلمه الله للشعب، فيتغير من الماموس المذى قد أعطى على يد الكهنوت اللاوى، وهو ناموس لم يهب كمالاً لأحد، إلى نموس نعمة المسيح يسوع الذى جاء على نظام كهنوت ملكى صادق، محققًا النبوة التى جاءت عنه فى (مز ١١٠: ٤).

١٢، ١٣٤: الذي يقال عنه هذا : يقصد المسيح.

لأن المتحدث عنه في هذه النبوة – ربنا يسوع المسبح – كان من سبط لم يكهن منه أحد أو لازم المذبح، لأنه معروف لدى الجميع أن ربنا يسوع المسيح قد جاء من سبط يهوذا الذى لم يوصيه موسى بالقيام بعمل الكهنوت.

ع١٥: تأكـبدًا على أنه لابد من أن يتغيَّر الناموس، فإن المزمور أوضح أن هناك كاهنًا آخر على شبه ملكى صادق سيأتى بعد ذلك وهو المسيح.

الأصحاح السآبيخ

عدا: كهـ نوت السـ يد المسـيح، الذى هو على نظام ملكى صادق هذا، لم يكن لنا لكى يعطيــنا وصية خارجية جسدية لا تؤثر فى نفوسنا أو تغيرها، بل هو كهنوت أعطانا قوة بر ونعمة التغيير الداخلى وحياة أبدية لا تزول.

ع١٧: يشــهد المزمور (مز ١١٠: ٤) أن السيد المسيح سيكون كاهنًا إلى الأبد على نظام ملكـــى صادق، أى أنه كما قدم ملكى صادق فى كهنوته نقدمة الخبز والخمر ولم يقدم ذبيحة حيوانية هكذا قدَّم أيضًا السيد المسيح ذبيحة جسدية تحت أعراض (شكل) الخبز والخمر (مت ٢٦: ٢٦-٢٧).

ع١٨: بالمسـيح بطل نفع الناموس وظهر قصور ما قدَّمه الكهنوت اللاوى من عمل، إذ قــدَّم لــنا وصية خارجية فقط تكشف الخطية لكن لا تعطى قوة على التخلص منها، ووصية تحتُّ على البر لكن دون أن تعطى لنا قدرة على ممارسته.

ع١٩: لأن الـــناموس لم يكمل خلاصنا، فاحتاجنا بالضرورة إلى خلاص آخر وهو ما تم بالمسيح الذى يعطينا رجاء، هذا الرجاء نستطيع به أن نقترب إلى الله، على عكس الشعب فى العهــد القديم الذى كان لابد لـــه أن يقف بعيدًا لا يستطيع أن يقترب من الله أو القدس وقدس الأقداس.

لا تــرفض أى فكرة جديدة لأنك قد اعتدت فكراً آخر، بل افحصها باهتمام فقد تكون هى الأصبح والصلاة مع إرشاد المرشدين تستدك لمعرفة ما هو أفضل.

(٣) أسباب عظمة كهنوت المسيح (ع ٢ - ٢٨):

٢٠ وَعَلَى قَدْرُ مَا إِنَّهُ لَيْسَ بِدُونِ قَسَمٍ - ٢٢ لأَنَّ أُولَئِكَ بِدُونِ قَسَمٍ قَدْ صَارُوا كَهَنَةً، وَأَمَّا هَذَا فَيَهَمَ مِنَ الْقَائِلِ لَهُ: «أَقْسَمَ الرَّبُ وَلَنْ يَنْدَمَ، أَنْتَ كَاهِنٌ إِلَى الأَبَدِ عَلَى رُبَّبَةٍ مَلْكِي صَادِقَ». ٢٢ عَلَى فَيقَسَمٍ مِنَ الْقَائِلِ لَهُ: «أَقْسَمَ الرَّبُ وَلَنْ يَنْدَمَ، أَنْتَ كَاهِنٌ إِلَى الأَبَدِ عَلَى رُبَّبَةٍ مَلْكِي صَادِقَ». ٢٢ عَلَى فَيقَسَمٍ مِنَ الْقَائِلِ لَهُ: «أَقْسَمَ الرَّبُ وَلَنْ يَنْدَمَ، أَنْتَ كَاهِنٌ إِلَى الأَبَدِ عَلَى رُبَّبَةٍ مَلْكِي صَادِقَ». ٢٦ عَلَى فَيقَسَمٍ مِنَ الْقَائِلِ لَهُ:

السكاكة إلى العبر آيين

قَدْرِ ذَلِكَ قَدْ صَارَ يَسُوعُ ضَامناً لِعَهْد أَفْضَلَ. ٣٣ وَأُولَئِكَ قَدْ صَارُوا كَهَنَةً كَثيرِينَ لأَنَّ الْمَوْتَ مَعْهَمُ مِنَ الْبَقَاءِ، ٢٤ وَأَمَّا هَذَا فَلاَّئَهُ يَبْقَى إِلَى الأَبَدِ، لَهُ كَهَنُوتَ لاَ يَزُولُ. ٢٥ فَمِنْ ثَمَّ يَقْدِرُ أَنْ يُحَلَّصَ أَيْضاً إِلَى التَّمَامِ الَّذِينَ يَتَقَدَّمُونَ بِه إِلَى الله، إِذْ هُوَ حَيٍّ فِي كُلَّ حِين لِيَشْفَعَ فِيهِمْ. ٢٢ لأَنَّهُ كَانَ يَلِيقُ بِنَا رَئِيسُ كَهَنَة مَثْلُ هَذَا، قُدُوسٌ بِلاَ شَرَّ وَلاَ دَنَس، قَدَ الْفَصَلَ عَنِ الْخُطَاة وَصَارَ أَعْلَى من لاَ اللَّذِي لَيُسُ كَهَنَة مَثْلُ هَذَا، قُدُوسٌ بِلاَ شَرَّ وَلاَ دَنَس، قَدَ الْفَصَلَ عَنِ الْخُطَاة وَصَارَ أَعْلَى مِنَ السَّمَاوَات بَعَنَ التَّعَلَى اللَّيْنَ لَهُ اصْطرَارٌ كُلَّ يَوْمٍ مَثْلُ رُوَسَاء الْكَهَنَة أَنْ يُقَدِّمَ ذَبَائِحَ أَوَّلاً عَنْ خَطَايَا نَفْسِهِ ثُمَّ حَطَايَا الشَّعْبِ، لأَنَّهُ فَعَلَ هَذَا مَوَّةً وَاحَدَةً، إِذَ قَدَمَ نُفَسَهُ لَهُ مَعْنُ مَعْنَ السَّمَاوَات خَطَايَا الشَّعْبِ، لأَنَهُ فَعَلَ هَذَا مَوَّةً وَاحَدَةً، إِذَ قَدَعَمَ نَفَيَة أَنْ يُقَدِّمَ ذَبَائِعَ أَنُفُضُو مَنْ مَعْفَى فَكَ مَنْ مَنَ الشَّعَنِهُ مُعَيْبَة مَنْ السَّمَاوَات رَوَسَاءَ وَصَارَ أَعْلَى عَنْ مَا مَعْذَا وَلا يَعْهُ مَعْنَ

ع. ٢، ٢١: السبب الأول لعظمة كهنوت المسيح هو أن الله أكَّده بقسم لكن هؤلاء الكهنة الذين على النظام اللاوى قد أصبحوا كهنة بدون كلمة قسم، لأنهم كانوا مجرد رمزًا للمر موز إليه وهو السيد المسيح له المجد الكاهن الحقيقى، هذا الذى أكد لنا الله بقسم فى الوحى الإلهى فى المزمور قائلا أن الله أقسم ولن يتراجع عن قوله البتة أنك أنت (المسيح) ستبقى كاهنًا إلى الأبد على نظام ملكى صادق (مز ١١٠: ٤).

ع٢٢: لعظمة القسم الإلهى صار المسيح كنائب عن البشرية وكاهنًا عن أنفسنا يضمن لنا عهدًا جديدًا أفضل بمواعيده الروحية وعمل نعمة الله الغنية في حياتنا.

ع٢٣: السبب الثاني لعظمة كمهنوت المسيح هو ضعف كهنة العهد القديم، لأنهم بشر يموتون فكانوا بالتالي كثيرين ليحلّ الواحد محل الآخر.

ع٢٤: لكن ربنا يسوع المسيح لأنه هو الله الظاهر فى الجسد والحى إلى الأبد، فهو يتميز ويختلف عن الكهنة من سبط لاوى البشريين المائتين، ببقائه إلى الأبد ونتيجة لهذا فإن كهنوته لا يزول ولا ينتهى لأن شخص المسيح له المجد لا يموت.

> ع۲۵: **یتقدمون به** : یستترون فی دمه الذی یکفر عنهم. ۲۰۰ الذی یکفر عنهم.

على هذا وبسبب بقاء المسيح له المجد حى إلى الأبد، فهو قادر أن يخلص إلى التمام أى حتى بعد موننا ومثولنا أمام الله فى الحياة الأبدية، فإننا أيضًا نجده مؤازرًا لنا بعد موننا يشفع فينا أمام الآب ككاهن يشعر بضعفاتنا ونستنر فيه أمام الله المخوف العادل، هذا لأنه هو حى فى كل حين فوق الأزمان.

وهنا نلاحظ أن رئيس الكهنة الهارونى تقف خدمته الكهنوتية بموته، بينما ربنا يسوع المسيح بدأ بموته كذبيح عن خطايا العالم خدمته الكهنوتية التي تدوم إلى الابد.

ع77، ٢٧: السبب الثالث لعظمة كهنوت المسيح هو قداسته وبراءته من كل خطية، هذا الذى إثباتًا لمبره قد ارتفع عن مشاركة عالمنا الخاطئ فى أفعاله، ممجدًا بكرامة عظيمة، واستطاع الدخول إلى قدس أقداس السماء بدون أن يقدم ذبيحة عن نفسه مثل رؤساء الكهنة من الكهنوت اللاوى، هؤلاء الذين يضطرون دائمًا للتكفير عن خطايا الشعب أن يقدموا عدة ذبائح وليست ذبيحة واحدة فهم يقدمون ذبائح عن أنفسهم أولا لأنهم خطاة مثل باقى الشعب الذين يقدمون من أجله الذبائح، أما المسيح فلا يحتاج إلى ذبيحة لأنه بلا خطية، بل قدم نفسه نبيحة كفارية عن العالم كله مرة واحدة لأن فى عمله الفدائى كمال الخلاص فلا يحتاج منه إلى تكرار.

ع٢٨٠ لأن ناموس العهد القديم قد أقام لنا نحن البشر أناسًا ضعفاء كرؤساء كهنة بالرمز فقط لا يستطيعون أن يقدموا لنا خلاصًا كاملا، أما كلمة الله فى قسمه التى وضحت لنا فى المزمور الذى جاء بعد الناموس فقد كشفت لنا عن شخص ربنا يسوع المسيح الكاهن الحقيقى الذى أكمل لنا ومن أجلنا هذا الخلاص الأبدى. وهذا دليل على عدم كفاية ما جاء فى الناموس لخلاصنا نحن البشر.

ال این کسان المسیح قد قدَّم لنا خلاصًا عظیمًا مثل هذا، فلنتمسك به بارتباطنا بالكنیسة والبعد العد عن كل خطیة، وعلی قدر ما نشكره فاننا نحیا فی بره مهتمین بكل عمل صالح.

### \*°\*\*

الأصحاحُالنَّامِنُ

المسيع يمبنا السماء توبر كابت العمد البديد

× + ×

يستمر القديس بولس فى هذا الأصحاح فى عقد مقارنة بين رئيس الكهنة الأرضى العبرانى من سبط لاوى وبين السيد المسيح، ويبرز هنا تَمَيُّز السيد المسيح له المجد، فهو فى عمله الكهنوتى يستطيع أن يدخل إلى قدس أقداس السماء عينها لا إلى قدس أقداس مسكن أرضى قد صنعه البشر كنموذج قدَّمه الله للإنسان للمسكن الحقيقى السمائى الذى يسكنه الله.

(۱) المسيحالڪاهنالسماوي(۱۶-۲):

١ وَأَمَّا رَأْسُ الْكَلَامِ فَهُو أَنَّ لَنَا رَئِيسَ كَهَنَة مَثْلَ هَذَا ،قَدْ جَلَسَ في يَمِين عَرْشِ الْعَظَمَة في السَّمَاوَات ٢ خادماً للأَقْدَاس وَالْمَسْكَنِ الْحقيقيِّ الَّذِي نَصَبَهُ الرَّبُ لاَ إِنْسَانٌ. ٣ لاَنَ كُلَّ رَئِيسِ كَهَنَة يُقَامُ لَكَيْ يُقَدِّمَ قَرَابِينَ وَذَبَائِحَ. فَمَنْ ثَمَّ يَلْزَمُ أَنْ يَكُونَ لِهَذَا أَيْضاً شَيْءٌ يُقَدِّمَ قَرَابِينَ وَذَبَائِحَ. فَمَنْ ثَمَّ يَلْزَمُ أَنْ يَكُونَ لِهَذَا أَيْضاً شَيْءٌ يُقَدِّمَ قَرَابِينَ وَذَبَائِحَ. فَمَنْ ثَمَ يَلْزَمُ أَنْ يَكُونَ لِهَذَا أَيْضاً شَيْءٌ يُقَدِّمَ قَرَابِينَ وَذَبَائِحَ. فَمَنْ ثَمَ يَلْزَمُ أَنْ يَكُونَ لِهَذَا أَيْضاً شَيْءٌ يُقَدِّمُهُ. ٤ فَإِنَّهُ لَوْ كَانَ عَلَى الأَرْضِ لَمَا كَانَ كَانَ كَانَ عَلَى الأَرْضِ لَمَا كَانَ كَانَ كَانَ عَلَى الأَرْضِ لَمَا كَانَ كَامَ كَانَ كَامَا إِنْ يَحْدُمُونَ شَبْهُ الأَرْضِ لَمَا كَانَ كَامَ عَلَى الْمَعْمَة اللَّذِينَ يَحْدُمُونَ شَبْه الأَرْضِ لَمَا كَانَ كَامَ كَانَ كَامَ أَنْ يَحْدَمُونَ شَبْهُ الأَرْضِ لَمَا كَانَ كَامَ كَانَ كَامَا إِنْ لَكُمَنْ أَنْ عَلَى عَمَ اللَّهُ مَنْ ثَمَ يَعْتَمُ اللَّهُ مَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَنْ عَرْضَ الْعَنْمَة فَي الْمَنْعَانَ عَامَا اللَّذَينَ يَحْدُمُونَ شَبْهُ لَقْقَ الْمَنْ عَتَبَهُ الْمَنْ عَلَى عَلَى عَنْ عَنْ عَلَى عَنْ عَلَى عَنْ عَنْ عَلَى اللَّهُ مَنْ عَنْ عَلَى عَنْ عَائَتَ وَظْمَنْ عَمَ الْمُنْعَا الْعَنْ عَلَى عَنْ عَائَتَ وَظْلَة اللَّهُ قَالَ: يَعْدَمُ عَنْ عَنْ عُنْ عَنْ عَائِي مَنْ عَنْ عَلَى إِنْ الْعَنْ عَانَ عَلَى عَنْ عَائَ عَنْ عَائِ اللَّذَي عَائَ عَنْ عَنْ عَلَى الْعَنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْنَا مَنْ عَلَى عَلَى عَلَى الْعَنْ عَلَى عَائَ عَلَى عَلَى عَلَى الْعَنْ عَلَى الْمُنْعَى عَلَى عَلَى عَلَى الْعَنْ عَلَى الْ عَنْ عَلَى الْعَنْ عَلَى عَائَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى

ع١: رأس الكلام : أى خلاصة الكلام. جلس : أى استقر وتعنى دوامه فى المجد. يمين : المجد والقوة. عرش : الكرامة العظمى.

жо£ж

يستنتج من المقارنات فى الأصحاحات السابقة بين المسيح من ناحية والملائكة وموسى ويشوع وهرون من الناحية الأخرى، أنه قد تمَّم كرئيس كهنة فداءنا على الصليب وصعد إلى السماوات إلى مجده الأول ليدوم فيه إلى الأبد، يشفع فينا وينتظرنا لنتمجد معه.

ع٢: خادمًا : رئيس كهنة يشفع فينا بدمه إلى الأبد. للأقداس : عرش الله السماوى الذى كان يرمز إليه قدس الأقداس فى خيمة الاجتماع. المسكن الحقيقى : السموات التى كانت ترمز إليها خيمة الإجتماع وتسمى المسكن، أى مسكن الله وسط شعبه.

صبعد المسيح بعد إتمامه فدائنا، ليشفع فينا في السموات التي خلقها وأعدها الله بنفسه، وليس خيمة الإجتماع أو هيكل سليمان الذي صنعه البشر.

ع٣: رئــيس الكهنة اللاوى لابد أن يقدم ذبائح دموية للتكفير عن نفسه وشعبه أمام الله، وهى ترمز للمسيح، وبالتالى المسيح رئيس كهنتنا قدَّم ذبيحة نفسه على الصليب لفدائنا ويقدمها لنا كل يوم على المذبح جسدًا ودمًا حقيقيين.

٤٤: يؤكد بولس الرسول أن المسيح هو الكاهن السماوى الذى ننتظره ليعطينا الخلاص والحسياة الأبدية، لأنه لو ظلّ على الأرض ولم يمت ويفدينا لكان مثل الكهنة الذين من سبط لاوى الذين يقدمون ذبائح دموية ترمز للكاهن الآتى الذى يرفعنا إلى السموات.

ع٥: رؤساء الكهنة اليهود لم يكونوا يخدمون السماويات نفسها مثل السيد المسيح، بل مـــثال الأشياء السماوية ورموزها، وهذا واضبح في سفر الخروج (خر ٤٠: ٤٠) من كلام الله لموسي أن يحرص على صنع خيمة الإجتماع وكل ما فيها بحسب النموذج الذي أوضحه له وهو معه على جبل سيناء، تأكيداً من القديس بولس أن الذي يخدموه مثال ورمز.

#### \*00¥

عr: خدمة أفضل : ذبيحة المسيح على الصليب بدلا من الذبائح الحيوانية. عهد أعظم : عهد النعمة التي نسند الإنسان في نتفيذ الوصية وليس عهد الناموس الذي يحكم على ضعف الإنسان وتقصيره.

مواعديد أفضل : مديرات ملكوت السموات وليس ميرات أرض الميعاد أى كلعان الأرضية.

يلخّص ق. بولس عمل المسيح الفدائي بأنه خدمة أفضل من خدمة كهنوت العهد القديم الـــتى فـــى الذبـــائح الدموية، وبفدائه لنا على الصليب بدأ عهد النعمة الذى يسندنا فيه لتنفيذ وصاياه فننال المواعيد العظمى وهى ملكوت السموات.

التشلنى أيها الحبيب ربى يسوع المسيح من سطحية الأرضيات إلى عمق روحيات السماء، انتشلنى أنا البائس من المزبلة واجلسنى بفضلك وبنعمتك مع أشراف أبنائك فى السماء، حول عينى كى لا أرى ولا أنظر ولا أهتم بأباطيل الأرض بل أتمتع برؤياك حقا فى من حولى. يا رئيس كهنة السماء، يا من وجدك لك كل القدرة على رفعى إلى السماء أعن ضعفى وحرر نى من أفكار التراب إلى مجد السماء، أمت حواسى الأرضية يا إلهى وأيقظ حواسى الروحية، أنت تعلم وأنا أعلم ضعفى لكن لى ثقة كاملة يا إلهى يسوع المسيح فى قوة عملك وفى قوة حبك آمين.

(۲) بركات العهد الجديد (ع۷-۱۳):

٧ فَإِنَّهُ لَوْ كَانَ ذَلِكَ الأَوَّلُ بِلاَ عَيْبِ لَمَا طُلِبَ مَوْضِعٌ لَثَان. ٨ لأَنَّهُ يَقُولُ لَهُمْ لأَئِماً: «هُوَذَا آَيَّامُ تَأْتِي يَقُولُ الرَّبُ، حِينَ أَكَمَّلُ مَعَ بَيْت إِسْرَائِيلَ وَمَعَ بَيْت يَهُوذَا عَهْداً جَدِيداً. ٩ لاَ كَالْعَهْد الَّذي عَملْتُهُ مَعَ آبَائِهِمْ يَوْمَ أَمْسَكُتْ حِينَ أَكَمَّلُ مَعَ بَيْت إِسْرَائِيلَ وَمَعَ بَيْت يَهُوذَا عَهْداً جَدِيداً. ٩ لاَ كَالْعَهْد الَّذي عَملْتُهُ مَعَ آبَائِهِمْ يَوْمَ أَمْسَكُت بيَدِهمْ لأُخرَجَهُمْ مَنْ أَرْضِ مَصَرَ، لأَنَّهُمْ لَمْ يَشْبَوا في عَهْدي، وَأَنَا أَهْ مَلْتَهُمْ مَعَ آبَائِهِمْ يَوْمَ أَمْسَكُت بيَدِهمْ لأُخرَجَهُمْ مَنْ أَرْضِ مَصَرَ، لأَنَّهُمْ لَمْ يَشْبَوا في عَهْدي، وَأَنَا أَهْ مَلْتَهُمْ يَقُولُ الرَّبُ. ٩ لأَنَ هَذَا هُوَ الْعَهْدُ الَّذِي أَعْهَدُهُ مَعَ بَيْت إِسْرَائِيلَ بَعْدَ تِلْكَ الأَيَّامِ يَقُولُ الرَّبُ: إَجْعَلُ يَقُولُ الرَّبُ. ٩ لأَنَ هذا هُوَ الْعَهْدُ الَّذِي أَعْهَدُهُ مَعَ بَيْت إِسْرَائِيلَ بَعْدَ تِلْكَ الأَيَّامِ يَقُولُ الرَّبُ.

إِلَى كَبِيرِهِمْ. ١٢ لأَنِّي أَكُونُ صَفُوحاً عَنْ آثَامِهِمْ، وَلاَ أَذْكُرُ خَطَايَاهُمْ وَتَعَدَّيَاتِهِمْ فِي مَا بَعْدُ». ١٣ فَإِذْ قَالَ «جَدِيداً» عَتَّقَ الأَوَّلَ. وَأَمَّا مَا عَتَقَ وَشَاخَ فَهُوَ قَرِيبٌ مِنَ الإِضْمِحْلاَلِ.

ع٧: لأنه لو كان العهد الأول الذى يسبق السيد المسيح بنواميسه وبعمل رؤساء الكهنة الأرضيين قد أعطى برًا للبشر وخلَّصهم من خطاياهم، لما تكلم الله فى سفر أرميا عن الإحتياج إلى عهد آخر (أر ٣١: ٣١–٣٤).

ع٨: يستكمل بولسس الرسول كلام الله في أرميا المذكور في (أر ٣١)، موضحًا أن الله بوبخهم لكثرة خطاياهم وانقسامهم إلى مملكتين هما إسرائيل ويهوذا، وفي نفس الوقت يشجّعهم برجاء في العهد الجديد الذي يقطعه معهم بفدائه لهم على الصليب وهو أسمى من العهد القديم ذي الذبائح الدموية التي ترمز للمسيح.

ع٩: العهد الجديد الدى بدم المسيح الفادى ليس مثل العهد الأول الذى قد عمله أيام خروجهم من مصر على يد موسى بذبح خروف الفصح، وحذر هم من الرجوع عنه حين قال "احسترزوا من أن تنسوا عهد الرب إلهكم الذى قطعه معكم وتصنعوا لأنفسكم تمثالا منحوتًا صورة كل ما نهاك عنه الرب إلهك" (تث٤: ٢٣).

ولكن بعد أن حرَّر هم من عبودية مصر خانوا العهد وعبدوا العجل الذهبي (خر ٣٢: ٨)، فغضب عليهم الله وتخلى عنهم جزئيًا ليتوبوا.

ع١٠٠: يكمل الرسول كلم الله في أرميا عن عهده مع شعبه إسرائيل الذين يؤمنون بالمسيح الفادى، هذا العهد الجديد يجدد الله فيه قلوبهم فيؤمنون بوصاياه ويتمسكون بها بقلوبهم وأفكارهم وليس مجرد تطبيقًا حرفيًا لها بل يثبتون فيها، ويبدأ عهد صلح معه فتكون ألوهيته لهم مصدر فرح بهم كشعبه الخاص المقرب إليه.

#### \*°V\*

الرساكَة إلَى الْعِبْرَانِينَ

ع١١: يواصل الله حديثة في أرميا، فينيئهم عن عمل روحه القدوس في المؤمنين به بالعهد الجديد حيث يسكن الروح القدس في كل مؤمن ويعرفه بالله ويربطه به في الكنيسة المقدسة، فيكون الله معلنًا لكل أولاده المؤمنين به في العالم كله وليس معروفًا لشعب و وهو السيهود أو للأنبياء فقط، بل يعمل الروح القدس في الجميع الكبار والصغار، المتعمقين والبسطاء، المتقدمين والمبتدئين.

وهذا بالطبع ليس ضد التلمذة الروحية والتعلم في الكنيسة من الروح القدس، لأن الروح واحد وهو الذي يعمل في كل إنسان وفي الكنيمية ككل.

ع١٢: يضيف أرميا أن الله يغفر خطايا شعبه المؤمن به في العهد الجديد بدم المسيح الفادي وهذا يتم في أسرار المعمودية والإعتراف والتناول.

ع١٣ : العهد الجديد الذى صنعه المسيح الفادى جعل عهد الذبائح الرمزية قديمًا، إذ كان يرمز للعهد الجديد، والقديم الرمزى يزول بمجئ الجديد كما أن أى إنسان يشيخ فى الأيام هو قريب من الموت أو أى مادة لها زمان طويل هى قديمة ومعرَّضة للزوال والفساد. فيعان بوضوح للمسيحيين من أصل يهودى ضرورة أن يتمسكوا بالإيمان المسيحى ويتركوا عنهم كل العوائد الناموسية التى أصبحت بلا قيمة بعد مجئ المسيح.

ليتك تتمتع بنعمة العهد الجديد من خلال الأسرار المقدسة لتنال غفران خطاياك وقوة للنمو الروحي وتمتعًا بوصايا الله. إهتم بالصلوات والتأملات لتنال فيضًا من نعمة الله.



فى هذا الأصحاح يوضح القديس بولس عمل المسبح الكفارى فى تطهيرنا من خطابانا، وهذا ما تعجز عنه الذبائح الدموية.

(۱) خيمتهالإجنماع (ع۱-۱۰):

التُمَّ الْعُهْدُ الأَوَّلُ كَانَ لَهُ أَيْضاً فَرَائِضُ حدْمَة وَالْقُدْسُ الْعَالَمِيُّ، ٢ لأَنَّهُ نُصِبَ الْمَسْكَنُ الأَوَّلُ اللّذي يُقَالُ لَهُ «الْقُدْسُ» الَّذِي كَانَ فِيه الْمَنَارَةَ، وَالْمَائِدَةُ، وَحُبْزُ التَّقْدِمَة. ٣ وَوَرَاءَ الْحجَابِ النَّانِي الْمَسْكَنُ اللّذي يُقَالُ لَهُ «الْقُدْسُ» الَّذِي كَانَ فِيه الْمَنَارَةُ، وَالْمَائِدَةُ، وَحُبْزُ التَقْدِمَة. ٣ وَوَرَاءَ الْحجَابِ النَّانِي الْمَسْكَنُ اللّذي يُقَالُ لَهُ «قُدْسُ اللّذي كَانَ فِيه الْمَنَارَةُ، وَعَصَا هَارُونَ الَّتِقْدِمَة. ٣ وَوَوَرَاءَ الْحجَابِ النَّانِي الْمَسْكَنُ اللّذي يُقَالُ لَهُ «قُدْسُ الأَقْداسَ» لللهُ منْخَمَة مَنْ ذَهَب، وتَابُوتَ الْعَهْد مُعَشًى مَنْ كُلَّ جهَة بِاللَّهُمَانَ اللَّذِي فِيه قَسْطٌ مَنْ ذَهَب فَيه الْمَنَ، وَعَصَا هَارُونَ الَّتِي أَفْرَحَتْ، وَلَوْحَا الْعَهْد. ٥ وَنَوَقَةُ بِاللَّقُصِيل. ٦ ثُمَّ إذ صارَتَ هَذه مُهَيَّاة مَرَوبَ الْلَمَجْدَ مُظَلَّيْنَ الْعَطَاءَ. أَشْيَاءُ لَيْسَ لَنَا الآنَ أَنْ تَتَكَلَّمَ عَنْهَا بالتَفْصِيل. ٦ ثُمَ إذ صارَتَ هَذه مُهَيَّاة مَكْدا، يَدْخُلُ الْكَهَنَة إلَى الْمَسْكَنِ الأَوَّلُ كُلَّ حين، صانعين الْحَدْمَة. ٧ وَأَمَّا إلَى الثَّاني فَرَئِيسُ أَلْكَهَنَة مَعْتَاة مُعَانَةُ فَرُوبَ الْذَي فَرَيْسَ أَنْكَهَنَة مَنْ وَالْعَنْ إِنْ وَحُبْنَ الْعَدْمَةُ عَنْ وَرَيْسَ أَنْحَهُمَة مَنْ أَنْ عَنْ مَنْ أَنْ عَنْكَلَمَ فَرَيْسَ أَنْ لَكَهُبَة فَي السَّنَة، إلَى الْعَاني فَرَئِيسُ أَنْكَهُبَة مَوَقَعْ أَعْمَة. ٧ وَأَنْ أَنْ عَنْمَة مُوا مَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَلَى أَنْ أَنْ عَنْ الْعَنْ إِنَّ عَنْ مَنْ أَنْ كَمَ الْحَدَانِ الْتَعْذَى الْعَانِ أَنْ كَمَاء الللهُ عَنْ مَنْ أَنْ عَنْمَة مَوْقُ الْعَنْ الْعَالَى أَنْ أَنْ فَدَامَة فَرَاسَ مَا مَنْ أَنْ أَنْ مَا عَنْ أَعْذَا مَعْتَى مَنْ عَلَ مَنْ أَنْ أَنْ مَنْ أَنْ عُنَ أَعْذَا مُ مَنْ عَدْمَة اللَهُ مَنْ أَعْمَة مَا وَعَنْ أَنْ فَنْ مَ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْعَمَة اللَقُونَ أَنْ فَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَائَتَ مَائَ مُ أَنْ أَنْ مَا اللَّذِي الْعَنْكَة مَ أَنْ أَعْ أَنْ أَنْتُ أَنْ أَنْ أَنْ مَا أَعْمَة مَنْ مَ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْنُ أَعْمَ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ عُلُ أَنْ أَنَة مَ إِنَ أَعْمَانِ أَنْ مَا أ

ع١: إن العهــد الأول الذى صنعه الله مع موسى لشعب إسرائيل، بصنع خيمة الإجتماع لــيحلَّ فيها وسطهم، وضع لـــه نظم للعبادة وتقديم الذبائح. وكان للخيمة قدس أرضى يرمز للمسكن السماوى.

ع٢: المسكن الأول : يسمى القدس ويدخله الكهنة فقط ويفصله عن قدس الأقداس ستر .

المنارة : شمعدان له سبعة سرج أى فتائل فى قوالب مستديرة بشكل زهرة اللوز وتصاء بزيت الزيتون، وترمز للروح القدس وتوجد على يسار الداخل إلى القدس.

المسائدة : طولهما ٩٠سم وعرضها ٤٥سم وارتفاعها نحو ٢٨سم، وهي مصنوعة من خشب السنط، وهو خشب قوى، ومكسوة بالذهب وتوجد على يمين الداخل إلى القدس.

خبز التقدمة : ويسمى أيضًا خبر الوجوه، يوضع على المائدة السابقة وعدده دائمًا ١٢ خبرة، تكون أمام وجه الرب من سبت إلى سبت ويأكله الكهنة في يوم السبت ليوضع خبر جديد.

يحــوى القــدس المنارة ومائدة خبز الوجوه بالإضافة إلى مذبح البخور الذى يوجد في الوسط وسيشار إليه في الآيات التالية.

ع٣: كسان فسى مدخل القدس حجاب وهو الحجاب الأول الذى يفصل القدس عن الدار الخارجسية، كمسا هو موضح بشكل (١)، ثم يحجب القدس عن المنطقة التى بها تابوت العهد حجساب آخسر (الحجساب الثانى)، وهذه المنطقة التى بعد الحجاب الثانى كانت تلقب بقدس الأقداس لأن الرب كان يتراءى فيها بين الكروبين فى هيئة سحاب.

ع٤: مبخرة من ذهب يأخذ فيها بخورًا من على مذبح البخور الموجود في القدس وبدخل بها إلى قدس الأقداس ليقدم بخورًا أمام تابوت العهد.

تابوت العهد : صندوق طوله ١٢,٥ اسم وعرضه ٢٧,٥ م و إرتفاعه ٢٧,٥ مصنوع من خشب السنط ومغشى بالذهب وفوقه الكاروبان.

قسط من ذهب : إناء من الذهب موضوع فيه جزء من المن.

المــن : طعــام كــان الله يعطيه لشعبه كل يوم في البرية، و هو يرمز للمسيح طعامنا الحقيقي.

### **₩**1•₩

عصب هسرون : وضبع موسى عصى أسباط بنى إسرائيل فى خيمة الإجتماع، فأفرخت عصا هرون وأعطت أزهارًا وثمارًا تأكيدًا لاختيار الله له ككاهن وليس كل إسرائيل (عدد١٢: ٨).

لوحا العهد : لوحان من الحجر أخذهما موسى من الله على الجبل ومكتوب عليهما الوصايا العشر.

قــدس الأقــداس فيه تابوت العهد ويوجد داخل التابوت لوحا العهد وقسط المن وعصا هــرون. ويدخــل رئيس الكهنة بمبخرة إلى قدس الأقداس مرة كل عام ليبخر أمام التابوت. (شكل٢، ٣).

ع٥: كروبا المجد : تمثالان لملكين من رتبة الكاروبين أى الشاروبيم وهى رتبة ملائكية ترمــــز للعــدل الإلهى وهذان الملكان مثبتان على غطاء التابوت ويظللان بأجنحتهما عليه (شكل٢).

الغطاء : هو غطاء التابوت ويسمى كرسى الرحمة الذى يرش عليه رئيس الكهنة الدم فــيراه العــدل الإلمهى الذى يرمز إليه الكاروبيم ويصفح الله عن خطايا الشعب فهو رمز لدم المسيح الذى خلصنا برحمته ووفًى العدل الإلمهى.

بعـد ان ذكر بولس مختصرًا لما فى داخل القدس وقدس الأقداس، يعلن أن هذه رموز لذبيحة المسيح ولا يريد الدخول فى تفاصيل صنعها ومعانيها الروحية لأنه يريد أن يركِّز على المرموز إليه وهو ذبيحة المسيح.

٦۶: المسكن الأول : القدس.

بعد أن أقام موسى الخيمة بالترتيب الذى أعلنه له الله على الجبل كان الكهنة يدخلون كل يوم. وهنا يقصد القديس بولس التنويه عن أن الخدمة التي كان يقوم بها الكهنة لم نكن كافية، لـــذا كانت تُقَدَّم مرارًا أي كل حين في القدس فقط دليلاً على عدم وجود صلح بين الله والبشر

### \*//\*

السكاكة إكى العبرانيين

نت يجة عدم وجود ذبيحة قادرة على التكفير عن الخطية التي تحجب بين الله والبشر، فكانت الذب أنح الدموية تقدم أمام القدس على مذبح المحرفة كل يوم إلى أن يأتي المسيح الذي يقدم ذبيحة نفسه على الصليب ويدخل إلى الأقداس العليا أي السماء ويكفر عنا.

ع٧: بخصــوص قدس الأقداس وهو المسكن الثانى، فإن رئيس الكهنة فقط هو الذى كان يدخلــه مرة واحدة فى السنة فى عيد الكفارة (ل١٦: ٢، خر ٣٠: ١٠)، وعندما يدخل هرون رئيس الكهنة إلى قدس الأقداس فإنه يحتاج إلى تقديم ذبيحة عن نفسه وعن الشعب، لأنه غير كامل كرئيس كهنة من البشر الخطاة، فهو يحتاج إلى التكفير عن ذنوبه وجهالاته مع جهالات الشعب. وهذه الذبيحة كانت ترمز للمسيح.

ع٨: بوجود القدس أى المسكن الأول والحجاب يعلن الله أن الطريق إلى قدس الأقداس لاز ال غير مفتوح وأن الصلح بين الله والناس وحدوث الكفارة الحقيقية لم تحدث بعد، هذا لأن هناك حائلا بين الله والبشر الذى يرمز إليه القدس والحجاب الثانى، هذا الحجاب لا يفوتنا أن نذكر أنه قد انشق فى وقت الصليب عند موت السيد المسيح، ليعلن الله بهذا أن الطريق إلى السماء صار مفتوحًا بكمال الكفارة التى تمت على عود الصليب بدم ربنا يسوع المسيح، وهذا ما سيؤكده القديس بولس فى الأعداد القادمة من هذا الأصحاح.

> ع٩: الذى : خيمة الإجتماع أو هيكل سليمان. الوقت الحاضر : العهد الجديد أى بعد إتمام الفداء.

لا يمكن من جهة الضمير أن تكمل الذي يخدم : لا تطهَّر وتغفر خطايا الكاهن والشَّعب. القرابيــن والذبــائح الــتى تقدم في خيمة الإجتماع أو هيكل سليمان لا تستطيع أن تطهر من يقدمها.

### \*77¥

الأصحاح الناسيح

۲۰۶: وقت الإصلاح : الفداء على الصليب.

الذبـــائح و الـــتقدمات الـــيهودية كانت عبارة عن أطعمة ومشروبات واغتسالات عديدة وفرائض خارجية تمارس فقط كرموز إلى الوقت الذى ستجئ فيه الذبيحة الحقيقية، أى السيد المسيح، الذى له القدرة على تجديد طبيعة الإنسان وإصلاحها.

الله الما دام الطريق مفتوحًا أمامك للوصول إلى الله بالمسيح الفادى، فأسرع إلى الصلاة بدالة الله البنوة وتمتع بالوجود بين يديه فى كل حين، وعلى قدر ما تستطيع ابتحد به بتناولك لجسده ودمه فتفرح فرحًا لا يُعَبَّر عنه.

(٢) «مرالمسيح و«مرالذبائح (١٢-٢٢):

١ أَمْ الْمُسَبِحُ، وَهُوَ قَدْ جَاءَ رَئِيسَ كَهَنَة للْخَبْرَاتِ الْعَتيدَة، فَبِالْمَسْكَنِ الأَعْظَمِ وَالأَكْمَل، غَيْرِ الْمَصْنُوع بَيَد، أَي الَّذي لَيْسَ مَنْ هَذَه الْخَلِيقَة. ٢ (وَلَيْسَ بِدَم تُيُوسُ وَعُجُول، بَلْ بِدَم تُفْسِه، دَخَلَ مَرَّةُ وَاحدَةً إَلَى الأَقْدَاس، فَوَجَدَ فَدَاء أَبَديًا. ٣ (لأَنَّه إِنْ كَانَ دَم ثيرَا وَتُيُوسُ ورَمَادَ عَجْلَة مَرْشُوشْ عَلَى الْمُنَجَسِيرة، اللَّهُ الْمُسَبِح، يَعْدَم أَلَوَى أَبْديًا. ٢ (لأَنَّه إِنْ كَانَ دَم ثيرَا وتُيُوسُ ورَمَادَ عَجْلَة مَرْشُوشْ عَلَى الْمُنَجَسِيرة، إلَى طَهَارَة الْجَسَد، ٢ الأَنَّه إِنْ كَانَ دَم ثيراً وتَيُوسُ ورَمَادَ عَجْلَة مَرْشُوشْ عَلَى الْمُنَجَسِيرة، إلَى طَهَارَة الْجَسَد، ٢ الأَنَّه بَنَعَ لَعْدَم اللَّه بِلاَ عَيْب، يُطَهَّرُ ضَمَائِرَكُمْ منَ أَعْمَال مَيْتَة لتَخدمُوا اللَّه الْحَيْ أَه وَاللَّعْلَ مَعْدَا هُوَ وَسِيطُ عَمْدَة لَعْد جَدَيد، لَكَي يُكُونَ الْمَدْغَوْونَ – إِذْ صَارَ مَوْتَ لَفَدَاء التَعَدَيات التي في الْعَهْد الأَوَل – يَنَالُونَ تَعْمال مَتْعَد بَدَيد، لَكَي يُكُونَ الْمَدغُونَ فَ حَمْدَة نُوحَيَّة لَيْعَد مَوْتَ الْعَداء اللَّه اللَه اللَه بِلاَ عَيْن اللَّعْظَم واللَّحْمَلُ مَنْ أَعْمَالُونَ عَيْدَة مَعْ الْعَهْدِ الْأَوْلَ مَدْعَلَى مَعْتَ لَعْدَاء اللَّعَدي مَا لَمَ فَعَيْنَ الْمَعْمَى مَعْهَد الْحَلَى مَعْ مَا عَعْذَ أَنْهُ الْعَد اللَه بِكَرَ أَنْ الْوَصَيَّة تَابَعَة عَلَى عَنْ أَنْهُ الْمَوْتَى إِذَا لَكَنَ أَعْهَا الْبَقُوسَ مَعْ عَامَة مَعْدَى مَا لَعْهُولُ الْعَنْ الْمَعْتَى اللَّعَن الْمَوْعَ عَلَى مَعْ مَا وَعَمْ أَنْه مَعْرَى إِنَا أَنْعَنَا لَهُ عَنْ مَ عَنْ عَمَ وَعْتَى أَعْمَ الْمَارَة الْحَدَى الْعَنْ أَنْهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ كَانَ مَنْ عَمْ اللَه بِنَا أَنْ عَنْ أَنْهُ الْمَنْ عَلَى مَعْتَى مَنْ عَنْ عَالَ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْعَنْ الْمَ عَلَ عَنْ مَا عَمْ مُ مَا عَمَانَه مَعْمَ اللَهُ مَا اللَهُ الْعَنْ أَنْهُ مَا عَلَى أَنْ مُ وَعْنَا لَهُ الْعَنْ الْمَا مَعْ عَانَا أَنْهَ الْمَنْعَانَ مَنْ عَنْ مَا أَنْ عَنْ أَنْهُ اللَهُ مَا عَالَة مُ مَ عَدَرَا عَالَ مَنْ عَمْ مَ مَا عَمَ مَ عَامَ مَعْمَ الْعَمَ مَ مَا عَالَيْ عَا الْعَاعَ مَالَكُ مَ مَعْمَ الْعَامُ مَع

> ع١١: للخيرات العتيدة : الأمجاد الأبدية. المسكن الأعظم والأكمل : ملكوت السموات.

### <u>\*17\*</u>

البسكاكة إكمي العيرانيين

رئـيس الكهنة اليهودى كان يدخل إلى قدس الأقداس الذى فيه تابوت العهد، أما المسيح رئـيس الكهـنة الحقيقى الذى يهبنا أمجاد الأبدية ويرمز إليه رؤساء كهنة اليهود فيدخلنا إلى ملكوت السموات الذى صنعه الله وليس أيدى البشر.

۲۲: الأقداس : ملكوت السموات.

لم يحتاج المسيح إلى ذبائح دموية، بل بموته على الصليب قدَّم نفسه ذبيحة مرة و حدة وأتم الفداء ودخل به إلى ملكوت السموات ليعلن إمكانية دخول من يؤمنون به إلى هذا المكان.

۱۳۶: **تيوس :** ذكور الماعز .

رماد عجلة مرشوش على المنجسين : من طقوس اليهود ذبح بقرة حمراء وحرقها أمام الله ثم وضع ماء على رمادها يرش به من يتنجس ليتطهر (عد١٩).

يعلن بولس أن دم الذبائح الحيوانية من ثيران وتيوس وبقايا الحريق للبقرة الحمراء يطهر أجساد المنجسين بلمس ميت أو أى شئ نجس.

> ع٢٤: **بروح أزلى :** الروح القدس. أعمال ميتة : الخطايا التي تؤدي إلى الموت الأبدي.

إن كانبت الذبائح الدموية تطهر الجسد، فبالأولى دم المسيح الذى بلا خطية وقدمه عنا أمام الآب يطهر ليس فقط أجسادنا بل أرواحنا من جميع الخطايا ونتائجها التى هى الموت الأبدى، ويعطينا حياة جديدة فيه بل ونخدمه إلى الأبد.

إن كان المسيح قد طهرنا بفدائه وأنقدنا من سلطان الخطية والموت لنحيا له، فينبغى أن نشيغل بمحبقه واقتناء الفضائل والسعى لخدمة كل من حولنا، فهذا هو هدفنا الوحيد من الوجود.

ع١٥: المدعوون : الذين يؤمنون بالمسيح.

### <u>\*15</u>

الستعديات الستى فى العهد الأول : الخطايا التى عجز العهد القديم عن غفرانها بالذبائح الدموية.

لأجــل عجــز الذبائح الحيوانية عن غفران خطايا البشر، تقدم المسيح بدمه ليكون هو وسيط العهد الجديد بموته على الصليب، فيعطى خلاصًا لكل من يؤمن به لينال الحياة الأبدية.

ع17، ١٧: تـــأخذ الوصية قوتها في حالة موت الذي أوصبي بها بحسب القوانين المدنية، لكن إن لم يمت فالوصية لا تُنَفَّذ.

والموصسى هسو الله والوصية هي وعده بالخلاص الذي أعطاه في العهد القديم للأباء، وهذه الوعود لا تتم إلا بموت المسيح أي الله المتجسد، فننال الخلاص والحياة الأبدية.

ع١٨: الأول : موسى النبى. لضـرورة مـوت المسيح حتى يفدينا، يعلن أن تكريس وتقديس كل شئ فى العهد القديم كـان بمـوت الذبـائح وسفك دمها، فموسى النبى تقدس بسفك دم ذبائح حيوانية وهى ترمز للمسيح الذى بدمه يقدسنا.

ع١٩**: قرمزيًا : اللون الأح**مر الداكن. **زوفا :** فروع نباتية بها أوراق تمسك كحزمة وتغمس فى الدم ويرش بها على الأشياء. ا**لكتاب :** الذى يحوى ناموس الرب.

بعدمـــا أوصـــى موسى الشعب بكل تعاليم الناموس ذبح ذبائح ورش من دمها بالصوف والزوفا على كتاب الناموس وعلى الشعب (خر ٢٤: ٨).

ع٢٠٠: أعلـــن موسى عند رش الدم أنه به يثبت العهد بينهم وبين الله، فالعهد لا يتم بدون الدم.

### ¥10¥

الرسكاكة إلى العبرانيين

ع٢١: أكمــل موســـى تقديس خيمة الإجتماع وكل أوانى وأدوات الخدمة بها برش الدم عليها.

ع٢٢: نلاحظ في طقوس العهد القديم أن معظم التطهير يتم برش الدم وبهذا تغفر خطايا الشعب، فالدم ضروري لغفران الخطية.

(٣) صعود المسيح ومجيء الثاني (ع٢٢-٢٨):

٣٣ فَكَانَ يَلْزَمُ أَنَّ أَمْثلَة الأَشْيَاء الَّتي في السَّمَاوَات تُطَهَّرُ بِهَذِه، وَأَمَّا السَّمَاوِيَّاتُ عَيْنُهَا فَبِلَّأَبَائِحَ أَفْضَلَ مِنْ هَذِه. ٢٢ لأَنَّ أَمْسِيحَ لَمْ يَدَخُلْ إِلَى أَقْدَاسٍ مَصْنُوعَة بِيَدَ أَشْبَاه الْحقيقيَّة، بَلْ إِلَى السَّمَاء عَيْنِهَا، لَيَظْهَرَ الآنَ أَمَامَ وَجْه الله لأَجْلنَا. ٢٥ وَلا لَيُقَدِّمَ نَفْسَهُ مرَّاراً كَثيرَةً، كَمَا يَدُخُلُ رَئِيسُ الْكَهَنَة عَيْنِهَا، لَيَظْهَرَ الآنَ أَمَامَ وَجْه الله لأَجْلنَا. ٢٥ وَلا لَيُقَدِّمَ نَفْسَهُ مرَّاراً كَثيرَةً، كَمَا يَدُخُلُ رَئِيسُ الْكَهَنَة إِلَى الأَقَدَاسِ كُلَّ سَنَة بِدَمِ آخَرَ. ٣٦ فَإِذْ ذَاكَ كَانَ يَجبُ أَنْ يَتَأَلَّمَ مُرَاراً كَثيرَةً مُنَد وَلَكَتُهُ الآنَ قَدْ أُظْهِرَ مَرَّةً عِنْدَ القضَاء الدُّهُورِ لَيُبْطِلَ الْخَطِيَّة بِذَبِيحَة نَفْسَه. ٧٢ وَكَمَا وَضِعَ لِلتَّاسِ الْفَالَمِ، وَلَكَتُهُ الآنَ قَدْ أُظْهِرَ مَرَّةً عِنْدَ القضَاء الدُّهُورِ لِيُبْطِلَ الْخَطِيَّة بِذَبِيحَة نَفْسه. ٧٢ وَكَمَا وَضِعَ لِلتَّاسِ الْ يَمُوتُوا مَرَّةً ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ الدَّيْوَنَةُ، ٨٦ هَكَذَا الْمُطَيَّة بِنَاء اللَّيُوَيَة بَمَا أَنْ سَيَظْهَرُ ثَانِيَةً بِلاَ حَطِيَّةَ لِلْحَلَاصَ للَّهُ فَضَاء الدَّيْوَنَة.

> ع٢٣: أمثلة الأشياء التى فى السماوات : خيمة الإجتماع ومحتوياتها. بهذه : الذبائح الحيوانية.

السماويات عينها : نفوس المؤمنين التي يسكنها الله فتصبير سماءً على الأرض وتسكن في السماء إلى الأبد.

بذبائح أفضل : ذبيحة المسيح التي تجتمع فيها كل رموز الذبائح الموسوية.

إن كانست خسيمة الاجستماع وكل ما فيها يتطهر برش دم الحيوانات عليها، فهذا يرمز للكنيسة والمؤمنيسن الذيسن يصيرون سماءً يسكنها الله فيتطهروا بذبيحة أفضل من الذبائح الحيوانية وهي دم المسيح.

ع٢٤: لــم يدخــل المسبح إلى القدس وقدس الأقداس الذى فى خيمة الإجتماع أو هيكل ســليمان، بــل بصعوده دخل إلى السماء وقدّم دمه فداءً لنا أمام الله ويظل يشفع فينا بدمه إلى الأبد.

ع٢٥٠: كــان رئيس الكهنة يوم عيد الكفارة يدخل بدم يرشه فى قدس الأقداس على تابوت العهــد، ويحدث هذا مرة كل سنة (ل١٦١: ٢٩، ٣٠)، أما المسيح فذبيحته غير محدودة تكفر عــن كل الخطايا، لذا قدَّم نفسه مرة واحدة على الصليب ودخل بهذا الفداء إلى السماء ليوفى العدل الإلهى ويعد لنا مكانًا.

ع٢٦: لـو كانت ذبيحة السيد المسيح غير كافية للخلاص مثل ذبيحة الكفارة، لكان يجب أن يشـابهها فى تكرارها أى فى ضعفها، فيتألم ويصلب ويموت مرات كثيرة منذ خلقة العالم ومع تكرار خطايا البشر، ولكن فى الأيام الاخيرة التى نحياها، ظهر مرة واحدة ليموت ويرفع عنا سلطان الخطية والموت، إذ أن ذبيحته غير محدودة فتطهر كل خطايا البشر الذين يؤمنون به.

ع٢٢، ٢٨: كما عيَّن الله لكل إنسان أن يموت مرة واحدة نتيجة خطاياه ثم يدان فى اليوم الأخــير، هكذا أيضنًا مات المسيح كنائب عن البشرية مرة واحدة ليفدينا ويخلِّصنا من خطايانا وسلطان الموت ثم يظهر فى يوم الدينونة ليشفع فينا بدمه ويخلِّصنا من الموت الأبدى ويدخلنا معه إلى ملكوت السموات.

 صعد المسيح ليعد لذا مكانًا، فليتنا نفكر في جمال الأبدية حتى نعطى وقتًا كافيًا لله ونتذوق عشرته في الصلوات والتأملات وحينئذ نتباعد عن الخطية التي لا تليق بالسمائيين.

#### ¥1V\*

الرسكالَةُ إِلَى الْعِبْرَانِيْنِ شكل عام يبين محتويات خيمة الانجتماع · قدس الأقداس ١ - التابسوت والمجتاب ، القدس ، مذبح البخبور . المنارة الذهبية - مائدة خبز الوجوه - المرحقيا · المذبح التحاسي شكل (١) ¥\/¥



المائدة خبز الوجوه

شکل (۲)

### \*79\*

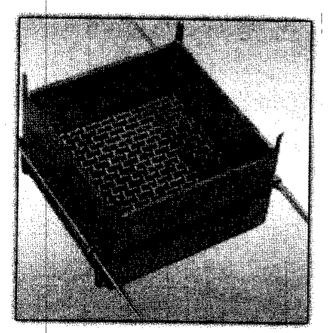
coptic-books.blogspot.com

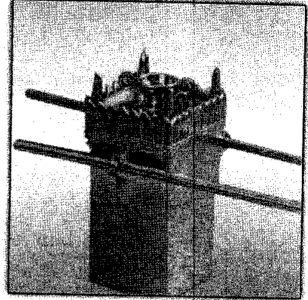
المنارة الذهبية

السِّيَالَةُ إِلَى الْعِبْرَانِيْنِ



المرحضة





مذبح البخور

# مذبح المحرقة (المذبح النحاسى)

شكل (٣)

\*Y•\*

الأصحاح العاش الثبابت فنى المسيع

\* <del>4</del> \*

(۱) مسة الآب في ذبيحة الابن (ع۱-۱۰):

الأَنَّ النَّامُوسَ، إِذْ لَهُ ظلُّ الْحَيْرَات الْعَتيدَة لاَ نَفْسُ صُورَة الأَشْيَاء، لاَ يَقْدَرُ أَبَداً بِنَفْسِ الذَّبَائِح كُلَّ سَنَة، الَّتِي يُقَدِّمُونَهَا عَلَى الدَّوَام، أَنْ يُكَمَّلُ الَّذِينَ يَتَقَدَّمُونَ. لاَ وَإِلاَّ، أَفَمَا زَالَتْ تُقَدَّمُ؟ منْ أَجْلِ أَنَّ الْحَادمينَ، وَهُمْ مُطَهَّرُونَ مَرَّةً، لاَ يَكُونُ لَهُمْ أَيْضاً صَميرُ خَطَايًا. "لَكَنْ فيها كُلَّ سَنَة ذكْرُ خَطَايًا. ٤ الْحَادمينَ، وَهُمْ مُطَهَّرُونَ مَرَّةً، لاَ يَكُونُ لَهُمْ أَيْضاً صَميرُ خَطَايًا. "لَكَنْ فيها كُلَّ سَنَة ذكْرُ خَطَايًا. ٤ الْحَادمينَ، وَهُمْ مُطَهَرُونَ مَرَّةً، لاَ يَكُونُ لَهُمْ أَيْضاً صَميرُ خَطَايًا. ٣ لَكَنْ فيها كُلَّ سَنَة ذكْرُ خَطَايًا. ٤ لأَنَّهُ لاَ يُمْكُنُ أَنَّ دَمَ ثيرَان وَتُيُوسِ يَرْفَعُ خَطَايًا. ٥ لذَلَكَ عَنْدَ دُخُولُه إَلَى الْعَالَم يَقُولُ: «ذَبِيحَةً وَقُرْبَاناً لَمُ تُرَدْ، وَلَكَنْ هَيَّأَتَ لِي جَمَداً. ٢ بمُحْرَقَات وَذَبَائِحَ للْخَطِيَّة لَمْ تُسَرَّ. ٧ ثُمَّ قُلْتُ: هَنَنَذَا أَجِيءُ فَي لَمْ تُرَد، وَلَكَنْ هَيَّأَتَ لي جَمَداً. ٢ بمُحْرَقَات وَذَبَائَحَ للْخَطِيَة لَمْ تُسَرَّ. ٧ ثُمَ قُلْتُ : هَنَذَا أَجِيءُ فَي لَمْ تُرَدْ، وَلَكَنْ هَيَّأَت لي جَمَداً لَ وَمُحْرَقَات وَذَبَانَة وَمُحْرَقَات وَذَبَائِكَ نَا لَكْكَمُ لَهُ لَذَي الْعَالَم يَقُولُ. وَقُرَبَانا وَمُحْرَقَات مَدْرُجُ الْحُولَة عَلَى مَنْ أَنْ وَمُحْرَقَات مُوْ مُعَيْتَكَ مَ تُتَتَرة اللهُ وَمُ عَلَى أَيْعَا أَعْمَا أَعْلَا وَمُحْرَقَات مَدْرُ مَنْتَ ذَكْنَ هُ عَلَي الْعَالَ وَمُحْرَقَات مُ فَيْرُونَ مَنْ يَتَعْدَمُ ومُحْرَقَات مَنْ مَ مُعَنَّ مَا مَنْ يَعْتَ مُ فَي مَنْ مَنْ مَ مُرُولُ الْحُمَا الْحَدُي مَعْ أَنْ مَنْهُ مَا فَنْ أَنْ أَنَا وَمُحْرَقَات مُنْ الْعَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ الْعَالَي مَا مَنْ يَعْتَ مَا مَنْ مَنْ مَ الْنَ الْنَعْنُ مَ مَنْ مَ مُنَ أَقَلَا مَ وَقُعُلُ ومَا مَا مُنْعَانَ مَنْ مَ مَعْتَ مَا مَنْ مَا مَ وَاحَا مَ إَنْ مَا مَ مَنْ مَا مَ مُ مُ مُولًا مَا مَنْ مَ مَا مَ مَنْ مَ مَنْ مَ مُعْرَقُ مَا وَقَرَا أَنْ أَعْمَ مَا مَا مَنْ مَ مَا مُ مَ مُنَا مَ مَنْ أَنَ مَا مَ مُنْ مَا مُولُ مَا مَا مُعْتَ مَا مَا مَا مَا مَا مُولُونَ مَوْ مَا مَ مَنْ مَ مُوا مَ مَ مَا مُولا مَ م

ع١: الناموس وكل عبادة العهد القديم ترمز لنعمة الله في كنيسة العهد الجديد التي ننالها فسى الأسرار المقدسة ووسائط النعمة، وبالتالي فإن الناموس لا يستطيع بالذبائح الحيوانية أن يطهِّر ويبرِّر من يقدمونها.

٢٤: لا يكون لهم ضمير خطايا : لا يخافون من عقوبة الخطية.

إن الذبائح الدموية التى يقدمها الكهنة واللاويون هى لتطهير قلوبهم من كل خطية ويلزم تكرارها، فلا يكفى مرة واحدة لأنها رمز للتطهير الكامل بدم المسيح.

#### **\*//**\*

ع٣، ٤: يستدرج فيقول أن الذبائح تتكرر كل سنة، فهذا دليل على عجزها عن تطهير القلوب من الخطية، فدم الحيوانات عاجز عن تطهير البشر من خطاياهم لكنه مجرد رمز.

ع٥، ٦: يــتكلم داود النبى بروح النبوة فى (مز ٤٠ : ٦) عن المسيح عند تجسده ودخوله إلـــى العالم، فيقول الابن للآب أنك لا تريد الذبائح الحيوانية فهى مجرد رمز، بل تريد ذبيحة جسدى التى أقدمها على الصليب، لذلك هيَّأت لى جسدًا بولادتى من العذراء.

ع<! درج الكـــتاب : كانت الكتب القديمة تكتب على رقوق وُتَلف وتسمى درج، ويقصد بالكتاب أسفار العهد القديم التي تتبأت عن مجئ المسيح.

المسيح المتجسد الذي تكلمت عنه الغبوات سيتجسد في ملء الزمان ليفعل مشيئة الله وهي الفداء على الصليب.

ع٨: **أنفًا** : سابقًا. كمــا ذكــر المــزمور (٤٠: ٦) سابقًا أن الله لم يُسَرّ بالذبائح الحيوانية، لذا ينبه بولس العبرانيين على أن هذه الذبائح مجرد رموز حتى لا يتمسكوا بها.

ع٩: إذ لا يسر الله بالذبائح الحيوانية بل بذبيحة المسيح، فالله بهذا يزيل الذبائح الحبوانية الرمـزية ويثبَّـت ذبـيحة المسيح التي يجب أن يؤمن بها العبر انيون ويتركوا عنهم الذبائح القديمة.

ع١٠: يقرر بولس الرسول فى النهاية أن القداسة تتم بمشيئة الله التى أتمها فى صلب المسيح وفدائه لذا. أن تشكر الله الذى منحنا بتناول جسده ودمه غفران خطايانا وقوة للحياة معه، فليتنا نتناول كثيرًا قدر ما نشعر بضعفنا واحتياجنا ومحبتنا له.

### \*\*\*

(٢) خلاص المسيح كامل (١٢-١٨):

١ اوَكُلُّ كَاهِنٍ يَقُومُ كُلَّ يَوْمٍ يَخْدَمُ وَيُقَدِّمُ مرَاراً كَثيرَةُ تَلْكَ الذَّبَائِحَ عَيْنَهَا، الَّتِي لاَ تَسْتَطِيعُ الْبَتَّة أَنْ تَنْزِعَ الْحَطِيَّةَ. ٢ أوَأَمَّا هَذَا فَبَعْدَمَا قَحَاً عَنِ الْحَطَايَا ذَبِيحَةٌ وَاحدَةً، جَلَسَ إِلَى الأَبَد عَنْ يَمَين الله، ٣ مُنْتَظراً بَعْدَ ذَلِكَ حَتَّى تُوضَعَ أَعْدَاؤُهُ مَوْطِئاً لِقَدَمَيْهِ. ٢ الأَنَّهُ بِقُرْبَان وَاحد قَدْ أَكْمَلَ إِلَى الأَبَد ٣ مُنْتَظراً بَعْدَ ذَلِكَ حَتَّى تُوضَعَ أَعْدَاؤُهُ مَوْطِئاً لِقَدَمَيْهِ. ٢ الأَنَّهُ بِقُرْبَان وَاحد قَدْ ١ مُفَقَدَّسِينَ. ١٥ وَيَشْهَدُ لَنَا الرُّوحُ الْقُدُسُ أَيْضاً. لَأَنَّهُ بَعْدَمَا قَالَ سَابِقاً: ٣ الأَنَهُ بقُرْبَان وَاحد قَدْ أَكْمَلَ إِلَى الأَبَد مَعَهُمْ بَعْدَ اللهُ اللَّاتَةِ عَلَى اللَّذِي أَعْهَدُهُ مَعَهُمْ بَعْدَ تَلْكَ الأَيَّامِ، يَقُولُ الرَّبُ أَعْمَالُ أَيْضاً. كَوَاعَدَمَ فَعْدَمَا قَالَ سَابِقاً: ٣ الْ مَعَهُمْ بَعْدَ الْكَامِ مَعْدَا لَهُ مَعْدَا أَعْهَدُهُ أَعْدَامُ أَيْضاً. وَاحد مَعَهُمْ بَعْدَ الْأَيَّامِ يقُولُ الرَّبُ المَّيْفَ لَكُمَا وَا مَعْدَامَ لَهُ وَا أَعْهَدُهُ اللَّذَي أَعْهَدُهُ مَعَلَمُ وَا تَكْتُبُهَا فِي أَذْهَانِهِمْ فِي مَا بَعْدَى الذَي الْبَتَةَ مَعْقَانَ مَعْذَابَهُمْ وَنَعَدًيْبَةًا هُوا الرَّبُ اللَهُ عَلَى المَا الْحَطَيَة.

ع١١: كــل كاهــن يهودى يقف يوميًا للخدمة الكهنوتية في العهد القديم ويعيد تقديم نفس الذبائح العاجزة تمامًا عن النطهير ورفع الخطية.

ع٢٢**: جلس عن يمين الله : أ**ظهر إستقرار قوته ومجده الإلهى. السيد المسيح بعدما صُلِبَ وقدَّم عن خطايا العالم جميعه ذبيحة واحدة كفارة عن الخطايا، أعلن بصعوده قوته ومجده التي يخلص بها أولاده على الدوام.

ع١٣: يظل المسيح يسند أولاده وينقذهم من حروب إبليس حتى يدخلهم ملكوت السموات في النهاية ويدوس كل قوة إبليس عندما يلقيه في العذاب الأبدى.

ع١٤: بذبيحة المسيح، التي ترمز إليها قرابين وذبائح العهد القديم، هذه الذبيحة أو القربان الواحد تعطى خلاصًا كاملًا للمؤمنين به.

ع10، ٦٦: تنسبأ الروح القدس سابقًا على لسان أرميا (أر ٣١، ٣٣، ٣٣) أنه بعد انقضاء العهد القديم وتجسد المسيح وفدائه، يثبَّت كلامه ووصاياه في أفكار وقلوب المؤمنين به وذلك بعمل الروح القدس فيهم وفي الكنيسة ومن خلال الأسرار المقدسة.

#### \*\*\*\*

ع١٧: يغفر الله خطايا شعبه من خلال أسرار الإعتراف والتناول، فتمحى تمامًا عنهم.

ع١٨: بعــد تمــتع المؤمنين بالغفر ان في الكنيسة، لا يحتاجون إلى تقديم ذبائح وقر بين العهد القديم.

أطلب في صلاة معونة الروح القدس عندما تقرأ كلمات الكتاب المقدس، ليعطيك فهمًا وتأثرًا بها ويثبتها داخلك فتطبقها وتحيا بها، وتفرح بعمله فيك.

(٣) الإيمان والرجا. في المسيح ومحبثا للآخرين (١٩٤-٢٥):

٩٩ فَإِذْ لَنَا أَيُّهَا الإِخْوَةُ ثقَةٌ بِالدُّخُولِ إِلَى «الأَقْدَاسِ» بِدَمٍ يَسُوعَ، ٢٠ طَرِيقاً كَرَّسَهُ لَنَا حَدِيثاً حَيَّاً، بِالْحجَاب، أَيْ جَسَده، ٢٢ وَكَاهِنٌ عَظِيمٌ عَلَى بَيْت الله، ٢٢ لَنَتَقَدَّمْ بِقَلْب صَادِق فِي يَقِينِ الإِيمَان، مَرُشُوشَةً قُلُوبُنَا مِنَ ضَمِيرٍ شرِّيرٍ، وَمُغْتَسلَةً أَجْسَادُنَا بِمَاء نَقِيٍّ. ٣٣ لَنَتَمَسَّكُ بِإَقْرَّارِ الرُّجَاءِ راسخاً، لأَنَّ الَّذِي وَعَدَ هُوَ أَمِينً. ٢٢ وَكُنْلاً حظ بَعْضُنَا بَعْضاً لِلتَّحْرِيضُ عَلَى الْمَحَبَّةِ وَالأَعْمَال الْحَسَنَة، راسخاً، لأَنَّ الذي وَعَدَ هُوَ أَمِينً. ٢٢ وَكُنْلاً حظ بَعْضُنَا بَعْضاً لِلتَّحْرِيضُ عَلَى الْمَحَبَّةِ وَالأَعْمَال الْمَسَنَة، وَتَعَوْنُ اللَّهُ مَا اللَّهِ مَعْدَى اللَّهُ مُعَانَ الْهُ مَعْتَسَانَةً مَعْصَلاً لِتَعْرَيضُ مَا لَقُومُ الأَ يَقُوبُهُ مَعْهُ اللَّعْرِيضُ مَعْتَسَانَة مُعَال الْمُعَمَّانِ الْعَمْ عَلَى الْمَعَانَ الْمَعْتَا وَالأَعْمَال

ع١٩<: بالإجمال أيها الإخوة المحبوبون، لأن لنا الآن جرأة أن ندخل إلى السماء عينها بدم المسيح، وقد قال يسوع فقط دون المسيح لأنه يريد هنا التأكيد على أنه نائب عن البشر كابن الإنسان ليعلن إمكانية دخول البشر المفديين إلى السماء بفدائه لنا.

ع. ٢: الحجاب : الستر الموجود بين القدس وقدس الأقداس وكان رمزًا للمسيح، وعندما صلب وانشق جسده أى مات على الصليب، انشق حجاب الهيكل معلنًا إتمام الخلاص وإمكانية دخول الإنسان إلى السماء أى الأقداس العليا وإمكانية تناولنا جسده ودمه فى الكنيسة كعربون للملكوت.

بفداء المسيح الذي أتمه حديثًا على الصليب أعدَّ لنا طريق الملكوت، وجسده الذي بذله على الصليب يقدمه لنا على المذبح كل يوم عربونًا للملكوت الذي أعده لنا.

**₩**Υ **٤**₩

ع٢١: لـــنا أيضـًــا كاهن أعظم كامل قدوس بلا شر، هو المسيح، على بيت الله الذى هو الكنيسة والسماء أيضـًا.

ع٢٢: يدعونا للنمو الروحى بقلوب نقية صريحة وثابتة فى الإيمان بالمسيح الفادى الذى ترميز إليه كل ذبائح العهد القديم، ولتتنقى ضمائرنا بدمه المسفوك عنا من خلال سر التوبة والإعتراف وتغتسل أجسادنا بماء المعمودية فتتجدد طبيعتنا ونحيا له، وذلك بدلا من رش دماء الذبائح لتطهير المنجسين والخطاة أو اغتسالهم بالماء للتطهير فى العهد القديم.

٢٣٤: إقرار الرجاء راسخًا : نعلن ونعترف برجاء ثابت.

إن كان لنا إيمان قوى صادق نستطيع أن ننال رجاء ثابتًا في المسيح الذي يعد بالحياة الأبدية لكل من يكمل حياته في الإيمان به ثابتًا في كنيسته المقدسة.

ع٢٤: يدعونا الرسول أن نهتم ونشجع بعضنا بعضًا على محبتنا للأخرين وخدمتهم وعمل كل أعمال الرحمة.

ع٢٥: يجب ألا نهمل الإجتماعات الروحية ولا نحضرها كمجرد تأدية واجب، بل نستغلها لتعليم ووعظ بعضنا البعض للنمو في الحياة الروحية إستعدادًا للأبدية. ويزداد تشجيعنا لبعضنا البعض قدر ما نشعر باقتراب مجئ المسيح وأن حياتنا غير معروف ميعاد نهايتها في هذا العالم.

نلاحظ هـنا أن القديـس بولس يؤكد على أهمية الشركة والجسد الواحد فى التشجيع وإعطاء الصبر فى الضيقة، إذ كان العبرانيون المسيحيون معرضين إلى اضطهاد من اليهود، فتشـجيع كل واحد للآخر يعطى ثباتًا وصبرًا فى الإيمان، إذ يشعر الإنسان أنه يوجد من يقف بجانبه فى الجهاد الروحى، فيتشجع ويثبت فى مسيحه المُضطَّهد من اليهود.

**%**\°%

الرسكاكت الكي العبر إذين

أعطنى يا المهى روح الإيجابية فأثبت وأثبت من حولى. هبنى أن يرى فى الناس غصنًا ثابتًا فـــى كرمك فأجذبهم بثمارى الحلوة من فعل روحك القدوس. هب لى أن أتذكر كم عالمًا فـــى كرمك فأجذبهم بثمارى الحلوة من فعل روحك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على على من مالك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على على من مالك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على مالك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على مالك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على على مالك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على على مالك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على على على على على مالك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على على على على على أن أتذكر كم على على على مالك القدوس. هب لى أن أتذكر كم على على على على أن أتذكر كم على أن أتذكر كم على أن أتذكر كم على على أن أتذكر كم على مالك القدول القدول العدو القرابي مالك مالك العدو القدول المالك العدو القدول المالك العدو القدول المالك العدو القرابي مالك أن أديال مالك أن أديال العدو القدول القدول القدول المالك العدو القرابي المالك أن أديال العدو القدول القدول المالك العدو القدول القدول المالك العدو القدول القدول المالك العدو القدول المالك العدو القدول القدول المالك العدو القدول المالي العدو القدول الق القدول القدو القدول الق

(٤) النحذين من الإمرتدماد (ع٢٦-٣٢):

٢ ٢ فَإِنَّهُ إِنْ أَحْطَأْنَا بِاخْتِيَارِنَا بَعْدَمَا أَخَذْنَا مَعْرِفَةَ الْحَقِّ، لاَ تَبْقَى بَعْدُ ذَبِيحَةٌ عَنِ الْحَطَايَا، ٢ ٢ بَلْ قُبُولُ دَيْنُونَة مُحِيفٌ، وَغَيْرَةُ نَارٍ عَتيدَة أَنْ تَأْكُلَ الْمُصَادِّينَ. ٢ ٨ مَنْ خَالَفَ نَامُوسَ مُوسَى فَعَلَى شَاهِ يَنِ أَوْ ثَلاَثَة شُهُود يَمُوتُ بِدُون رَأَفَةَ ٩ كَفَكَمْ عَقَابًا أَشَرَّ تَظُنُونَ أَنَّهُ يُحْسَبُ مُسْتَحَقًا مَنْ دَاسَ ابْنَ الله وَحَسبَ دَمَ الْعَهْد الَّذِي قُدَسَ به دَنساً، وَاَزْدَرَى بِرُوح التَّعْمَة؟ ٣ هُوَانَنَا نَعْرَفُ الَّذِي قَالَ: الانتقام، أنَا أَجَازِيَ، يَقُولُ الرَّبُّ». وَأَيْضاً: «الرَّبُّ يَدِينُ شَعْبَهُ». ٢ ٢ مُخيفٌ هُوَ الْوُقُوعَ في يَدَي الله النُحَيًّا بُوَنَعْهَمُ الله الذي تُقَدَّسَ بُه دَنساً، وَازَدْدَرَى بِرُوح التَّعْمَة؟ النُحَيًّا مَنْ أَعَهُ مُعَلَى مُعَايَّا الذِي اللهُ الْذِي قُولُ الرَّبُ

ع٢٦: أخطأنا باختيارنا : يقصد الإرتداد عن المسيحية والرجوع للعبادة اليهودية بسبب إضطهاد اليهود، ويمكن أن تعنى أيضًا الإصرار على أى خطية.

يحــذر المؤمنيــن مــن الإرتداد عن الإيمان المسيحى، لأنه لن تفيدنا الذبائح الحيولنية اليهودية وسنحرم من فداء المسيح وذبيحته الكفارية.

ع٢٧: مــن يُصرّ على رفض المسيح لن ينتظره إلا دينونة الله له في اليوم الأخير وهي ديــنونة رهيــبة، ويقف ضده بغيرة شديدة ليلقيه في العذاب الأبدى المُعَدّ للأشرار ورافضى المسيح.

ع٢٨: إن الناموس الذى يؤمن به اليهود ينص على قتل من يخالفه إن ثبتت عليه الخطية بشهادة إثنين أو ثلاثة، ولا يفيد أى عذر أو يجد شفقة، هذا ليعلن الناموس مخافة الله واحترام الوصية (مت١٨: ١٦).

### \*//\*

ع٢٩٠: يظهـر ق. بولس شناعة خطية من ينكر الإيمان، فهو يدوس المسيح ويحتقر دمه الكـريم الفادى برجوعه للذبائح الحيوانية ويستهين بنعمة العهد الجديد التى نالها فى الأسرار المقدســة واختــبرها فى حياته. فإن كان عقاب مخالفة الناموس هو الموت، فرفض المسيح يستحق عذابًا أبديًا لا يمكن تخيّل مدى شناعته. وهو يعلن هنا لاهوت المسيح بقوله ابن الله.

ع٣٠: يستشــهد ق. بولــس بكــلام الله فى سفر التثنية (تت٣٢ ، ٣٦، ٣٦) أن الله يدين الأشــرار وينتقم منهم. وهو يستخدم المشاعر البشرية وهى الإنتقام ليؤكد العقاب الإلهى لمن يرفضونه.

ع٣١: إن الله عادل وحى إلى الأبد وعظيم جدًا، فمن ينكره ويُصرِ على عصيانه لابد أن يقع في النهاية بين يديه في يوم الدينونة، فينال عقابًا مخوفًا فوق كل تصور .

ف بعد أن أقسنع ق. بولس اليهود بأن كل طقوسهم ترمز للمسيح، يحذر هم من أن يرتد المؤمس الذى من أصل يهودى عن المسيح فينال عقابًا وعذابًا أبديًا. أعلن الرسول كل هذا لينقذ المرتدين من الهلاك ليعودوا بالتوبة.

أتذكر الدينونة بنبها لكن ما نرجع عن خطايانا وتهاوننا، فرحمة الله لخائفيه وليس للمستهينين، وضعفنا لا يعط عمله ولكن استهانتنا والإصرار على الخطية هو الذي يعرضنا للعقاب الإلهي.

(٥) الثبات في المسيح (٣٢٤-٣٩):

٣٣ وَلَكِنْ تَذَكَّرُوا الأَيَّامَ السَّالَفَةَ الَّتِي فِيهَا بَعْدَمَا أُنِرْتُمْ صَبِرْتُمْ عَلَى مُجَاهَدَة آلاَم كَثيرَة. ٣٣ مَنْ جهَة مَسْهُورِينَ بَتَعْييرَات وَضِيقَات، وَمَنْ جهَة صَائِرِينَ شُرَكَاءَ الَّذِينَ تُصُرِّفَ فِيهَمْ هَكَذَا. رَثَيْتُمٌ لِقُيُودِي أَيْضاً، وَقَبَلْتُمْ سَلْبَ أَمُوَالكُمْ بَفَرَحَ، عَالِمِينَ فِي أَلْفُسكُمْ أَنَّ لَكُمْ مَالاً أَفْضَلَ فِي السَّمَاوَات وَبَاقِياً. ٣٥فَلاً تَطْرَحُوا ثقَتَكُمُ الَّتِي لَهَا مُجَازَاةً عَظَيمَةً. ٣٣لأَنَّكُمْ تَحْتَاجُونَ إِلَى الصَّبُرِ، حَتَّى إِذَا صَنَعْتُمْ مَشِيئَةُ اللهِ تَنَالُونَ الْمَوْعِدَ. ٣٧لأَنَهُ بَعْدَ قَلِيلٍ جِدًا «سَيَأْتِي الآتِي وَلاَ يُبْطِئُ.

#### \*\*/

السكاكة إلى العبرانين

الْبَارُ فَبِالإِيمَانِ يَحْيَا، وَإِنِ ارْتَدَّ لاَ تُسَرُّ بِهِ نَفْسِي». ٣٩وَأَمَّا نَحْنُ فَلَسْنَا مِنَ الاِرْتِدَادِ لِلْهَلَاكِ، بَلْ مِنَ الإِيمَانِ لاِقْنِنَاءِ النَّفْسِ.

ع٣٢: بعد المتحذير الشديد يلطف كلامه بتشجيعهم، معلنًا فضائلهم وهى الصبر على الضميقات المتى قابلوهما من غير المسيحيين بعد معموديتهم. فثباتهم هذا وصبرهم يدعوهم للرجوع إلى المسيح والثبات في الإيمان.

ع٣٣: لقد كنتم مشهورين بفضيلة الإحتمال للألام وبهذا شاركتم الشهداء والقديسين اللَّين احتملوا العذابات مثل استفانوس.

ع٣٥: لا تهملــوا إيمانكم بالمسيح الذي يهبكم بركات في الأرض وفي السماء .. بركمات كثيرة لا يعبَّر عنها.

ع٣٦: يدعو هـم للصــبر في احتمال الإضطهادات، مشجعًا لهم بنوال وعود الله بالبركة ومساندتهم اثناء جهادهم ومكافأتهم في الملكوت.

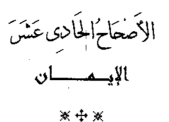
#### **\***/\\*

ع٣٧: هذا لأن الرب سيأتى سريعًا جدًا إن قارنًا حياتنا الأرضية الوقتية بالأبدية السعيدة، لأن حياة البشر على الأرض كلها مهما طالت لا شئ أمام الأبدية التى ليس لها نهاية، فسيأتى المسيح سريعًا ويمجد أولاده معه في السماء.

ع٣٨: لكسى مسا تو اصلو احياة البر و القداسة، تمسكوا بإيمانكم المسيحى. ويعلن الله فى (حسب : ٤) أن البار بالإيمان يحيا. ويكمل بولس الرسول فيوضح عدم مسرة الله بالبار إن ارتد عن بره و إيمانه ليحذر المسيحيين من أصل يهودى لنلا يرتدو ا عن إيمانهم.

ع٣٩: يشــجعهم في النهاية للثبات على الإيمان بأنهم ليسوا من المرتدين الذين ينتظرهم الهلاك بل هم ثابتون على الإيمان بالمسيح.

### \*/٩\*



(١) الإيمان والخليقة (١٢-٣):

٩ وَأَمَّــا الإِيمَــانُ فَهُــوَ النَّقَةُ بِمَا يُرْجَى وَالإِيقَانُ بِأُمُورِ لاَ تُرَى. ٢ فَإِنَّهُ فِي هَذَا شُهِدَ لِلْقُدَمَاءِ. ٣ بِالإِيمَانِ نَفْهَمُ أَنَّ الْعَالَمِينَ أَثْقِنَتْ بِكَلِمَةٍ اللهِ، حَتَّى لَمْ يَتَكَوَّنْ مَا يُرَى مِمَّا هُوَ ظَاهَرٌ.

ع١، ٢: أنهى بولس الرسول الأصحاح السابق بأهمية الثبات فى الإيمان بالمسيح حتى نحتمل الآلام والاضطهادات. ويبدأ هذا الأصحاح بتعريف الإيمان فيقول أنه هو الثقة فى قدرة الله التى تعطينا ما لا نراه بأعيننا الآن ولكن نقرجاه من نعمته، وأن هذا الإيمان هو الذى تميز به أولاد الله على مر التاريخ منذ بداية الخليقة.

ع٣: نحن نؤمن أولاً بالله خالق جميع المخلوقات سواء في عالم الأرض أو السماء، وقد تكونت من العدم بأمر الله وليس من أى شئ سابق كان موجودًا. 1 إن كان الله قد خلق كل شئ من العدم، فهو قادر أن يخلق في قلبًا جديدًا يحبه ويسعى نحوه

ويعطيني ميلاً لخدمة من حولي وقوة لمساعدتهم، فأثق فيه وأنقدم بجرأة مهما كان ضعفي.

(٢) إيمان هابيل وأخنوخ ونوح (ع٤-٧):

٤ بِالإِعَان قَدَّمَ هَابِيلُ للَّه ذَبِيحَةً أَفْضَلَ مِنْ قَايِينَ، فَبِه شَهِدَ لَهُ أَنَّهُ بَارٌّ، إِذْ شَهِدَ اللَّهُ لَقَرَابِينه. وَبِه، وَإِنْ مَاتَ، يَتَكَلَّمْ بَعْدُ! ٥ بِالإَيمَانَ لَقلَ أَخْنُوخُ لِكَيْ لاَ يَرَى الْمَوْتَ، وَلَمْ يُوجَدْ لأَنَّ اللَّهُ نَقَلَهُ – إِذَا قَبَلَ نَقْلُه شُهِدَ لَهُ بأَنَّهُ قَدْ أَرْضَى اللَّهَ. ٦ وَلَكَنْ بِدُونَ إِيمَان لاَ يُمْكِنُ إِرْضَاؤُهُ، لأَنَهُ يَجِبُ أَنَّ اللَّهُ نَقَلَهُ بَعْدُ اللَّهُ يَؤْمِنُ بأَنَهُ مَوْجُودٌ، وَأَلَهُ يُجَازِي اللَّذِي يَظْلُبُونَهُ. ٧ بِالإِيمَان لَوَ يَعْنُ أَمُورٍ خَافَ، فَبَنَى فُلْكاً أُوحِيَ إِلَيْهُ عَنْ أُمُورٍ لَمْ تُوَ

**₩\' • ₩** 

ع٤: تعلَّم هابيل من أبيه آدم أنه سينال رضا الله بتقديم ذبائح حيوانية كما ذبح الله حيوانًا وألبس أبويه من جلده فاستترا (تك٣: ٢١)، وعلمهما أنه بتقديم الذبائح ينالا رضا الله، ومن أجل إيمان وطاعة هابيل تبرر أمام الله أما قابين فلم يؤمن بتعليم الله وقدم من أثمار الأرض، لهذا بعد قتل قابين لهابيل ظل إيمانه بشهد له (تك ٤: ٤).

ع٥: عاش أخنوخ وهو سابع شخص من آدم في حياة مرضية لله، ومن كثرة تقواه رفعه الله وهـو حي إلى السماء وماز ال يحيا هناك بطريقة معجزية وسينزل إلى الأرض قبل نهاية الأيـام بقليل (تك٥: ٢٢، ٢٤) وشهد يشوع ابن سيراخ بإرضائه لله (سيراخ٤٤: ١٦) (سفر يشوع ابن سيراخ من الأسفار القانونية التي حذفها البروتستانت).

عr: تأثر بولس بكلام يشوع بن سيراخ، فقال في هذه الآية أن الإيمان هو الوسيلة للحياة المرضية لله والتي تنال في النهاية المكافأة الأبدية.

ع٧: لمسا أعلسن الله لنوح أنه سيهلك العالم بطوفان، آمن بكلام الله وصنع فلكًا استغرق بناؤه ١٢٠ عام، وكان هو وسيلة التبشير ليتوب البشر ولكنهم لم يؤمنوا فكان هذا الفلك دينونة لهم، أما هو فقد تبرر بإيمانه وصار له نصيب في الملكوت (تك ٦: ١٣، ٢٢). 1 الإيمان يولًد الطاعة لوصايا الله، فاقبل وصاياه مهما بنت صعبة واثقًا من معونته التي تساعدك على تنفيذها فيمتلئ قلبك سلامًا وتضمن أبدية سعيدة.

(٣) إيمان إبراهيم (٢٥-١٩):

٨بالإيمَان إبْرَاهيمُ لَمَّا دُعِيَ أَطَاعَ أَنْ يَخْرُجَ إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي كَانَ عَتِيداً أَنْ يَأْخُذَهُ ميرَاثًا، فَخَرَجَ وَهُوَ لاَ يَعْلَمُ إَلَى أَيْنَ يَأْتِي. ٩بالإيمَان تَغَرَّبَ فِي أَرْضِ الْمَوْعِدَ كَأَنَّهَا غَرِيبَةٌ، سَاكناً فِي خِيَامٍ مَعَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ الْوَارِثَيْنِ مَعَهُ لَهَذَا الْمَوْعِدَ عَيْنِهِ. • الأَنَّهُ كَانَ يَنْتَظَرُ الْمَدينَة الَّتِي لَهَا الأَسَاسَاتُ، الَّتِي صَانِعُهَا وَبَارِئُهَا اللهُ. ١١ بِالإِيمَانِ سَارَةُ نَفْسَهَا أَيَّضاً أَخَذَتْ قُدْرَةً عَلَى إِنْسَاءٍ لَ

#### **₩\\**₩

السكاكَة إلَى الْعَبْرَ آذَيْنَ

وَلَدَتْ، إِذْ حَسِبَتِ الَّذِي وَعَدَ صَادِقاً. ١٢ لَذَلِكَ وُلِدَ أَيْضاً مَنْ وَاحد، وَذَلِكَ مِنْ مُمَات، مَثْلُ نُجُومِ السَّمَاء فِي الْكَثْرُة، وَكَالرَّمْلِ الَّذِي عَلَى شَاطِئِ الْبَحْرِ الَّذِي لاَ يُعَدَّ. ٣ افِي الإيمَان مات هَوُلاَء أَجْمَعُونَ، وَهُمْ لَمْ يَتَالُوا الْمَوَاعِدَ، بَلْ مَنْ بَعِيد نَظَرُوهَا وَصَدَّقُوها وَحَيُّوها، وَأَقَرُوا بِأَنَّهُمْ غُرَبَاءُ وَلَزَلاَءُ عَلَى الأَرْضِ. ٤ افَإِنَّ الَّذِي يَقُولُونَ مَثْلَ هَذَا يُظْهِرُونَ أَنَّهُمْ يَطْلُبُونَ وَطَناً. ٥ فَلَوْ عَلَى الأَرْضِ. ٤ افَإِنَّ اللَّذِي يَقُولُونَ مَثْلَ هَذَا يُظْهِرُونَ أَنَّهُمْ يَطْلُبُونَ وَطَناً. ٥ فَلَوْ عَلَى الأَرْضِ. ٤ افَإِنَّ اللَّذِي يَقُولُونَ مَثْلَ هَذَا يُظْهِرُونَ أَنَّهُمْ يَطْلُبُونَ وَطَناً. ٥ افَلَوْ عَلَى الأَرْضِ. ٤ افَوْنَ اللَّذِي يَقُولُونَ مَثْلَ هَذَا يُظْهِرُونَ أَنَّهُمْ يَطْلُبُونَ وَطَناً أَفْضَلَ، أَي سَمَاوِيًا. لَذَلِكَ عَلَى الأَرْضِ. ٤ اللَّذِي يَعْمَعُونَ يَقُولُونَ مَثْلَ هَذَا يُظْهُرُونَ أَنَّهُمْ يَطْلُبُونَ وَطَناً أَفْضَلَ، أَي سَمَاوِيًا. لَذَلِكَ لاَ يَسْتَحِي بِهُمُ اللَّهُ أَنْ يُدْعَى إِلَهُهُمْ، لأَنَهُ أَعَدًا لَهُمْ مَدَينَةً. ١٧ بِالإِيمَان قَدَمَ إِسْحَاقَ وَهُو مُجَرَّبً . قَدَمَ الَذِي قَدَمَ اللَهُ أَنْ يُدْعَى إِلَهُهُمْ، لأَنَهُ أَعَدًا لَهُمْ مَدِينَةً . ١٧ بِالإِيمَان قَدَمَ إِنْ الْمَوَاعِيدَ، وَحَدَة ما اللَذي قَدَمَ أَنْذَ يَرْعَا أَنْ يَدْعَى إِنْ الْهُ أَنْ يُدَعَى إِلَهُ هُمْ مَوَرَبَة مُوالَا اللَهُ أَنْ يُوصَ

ع٨: أمر الله إبراهيم أن يترك أهله ومدينته، أور الكلدانيين، التي بين النهرين في الحراق ويخـرج إلى برية كنعان التي لا يعرفها واعدًا إيَّاه أن يعطيها ميراثًا له ولنسله، فآمن يكلام الله وأطاعه وترك المكان العامر الذي يحيا فيه منذ طفولته وخرج إلى المجهول والثقًا أن هذا هو الأفضل لأنه أمر الله (تك١٢: ١).

ع٩، ١٠: رغم وعود الله لإبراهيم بميراث أرض كنعان، لم يتعلق بالخيرات المادية بل عماش غريبًا هو وأولاده إسحق ويعقوب، فسكنوا الخيام لا البيوت المبنية دليلاً على غربتهم عمان هذا العالم لأنهم كانوا متعلقين بالمدينة الباقية، وهى ملكوت السموات، التى أسسها الله وتدوم إلى الأبد.

ع١١: آمنت أيضًا سارة بوعد الله لها أن تحبل وتلد رغم أن عمرها قد صار تسعين عامًا وفقدت القدرة البشرية على الإنجاب.

> ع٢٢: واحد : إسحق. ممات : رحم سارة العاجز عن الإنجاب.

### <u>\*\*</u>/\*

و هــب الله لسارة من رحمها، الذي يعتبر بالمنطق ميتا، ابنا هو إسحق ومنه أتى شعب بني إسرائيل العظيم في الكثرة مثل نجوم السماء ورمل البحر.

ع١٣: أمن الآباء الأولون بملكوت السموات وأنها هى الحياة الحقيقية مع الله، فتغربوا عن ماديات العالم ولم يأخذوا شيئًا من الممتلكات الأرضية وتعلقت قلوبهم بالأبدية فعبروا سريعًا فى هذا العالم ليصلوا إلى الملكوت.

ع١٤-١٦٠: تَغَـرُب هؤلاء الآباء عن العالم يعلن إيمانهم بوطن آخر غير أرضى، وإذ لم يستعلقوا بسأرض الميعاد ولا الخيرات المادية، أعلنوا تعلقهم بالوطن السماوى. من أجل هذا الإيمسان العظيم يفتخر الله أن يُدعَى إلههم (خر٣: ٦) وأعد لهم المدينة السماوية أى ملكوت السموات.

ع١٧- ١٩: جَـرَّبَ الله إبر اهيم ليمتحن إيمانه ويظهر عظمته وطلب منه تقديم ابنه وحيده إسـحق كذبيحة، فأطاع إبر اهيم مؤمنا أن الله قادر على تنفيذ وعوده بالنسل الكثير من إسحق، إذ أن الله قـادر على الإقامة من الأموات. وقبل أن يذبح ابنه مباشرة أوقفه الله وفداه بالكبش. وهكذا ظهر إيمان إبر اهيم العظيم، وذبح إسحق كان مثالاً ورمزًا للمسيح الفادى على الصليب، فإسحق عاد حيا لأن الله فداه بالكبش، أما المسيح فمات على الصليب وقام حيًا في اليوم الثالث. **ت** تعلق ك بالسماء يجعلك تتنازل بسهولة عن الماديات لتكسب سلامك وسلام المحيطين بك، وهذا يزيد نشاطك الروحي سواء في العبادة أو الخدمة.

(٤) إيمان اسحق ويعقوب ويوسف (٢٠٤-٢٢):

• ٢ بِالإِيمَانِ إِسْحَاقُ بَارَكَ يَعْقُوبَ وَعِيسُو مِنْ جِهَة أُمُورٍ عَتِيدَة. ٢ ٢ بِالإِيمَان يَعْقُوبُ عنْدَ مَوْتِه بَارَكَ كُلَّ وَاحد مَنِ ابْنَيْ يُوسُفَ، وَسَجَدَ عَلَى رَأْسِ عَصَاهُ. ٢ ٢ بِالإِيمَانِ يُوسُفُ عِنْدَ مَوْتِهِ ذَكَرَ خُرُوجَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَوَّصَى مِنْ جِهَةٍ عِظَامِهِ.

#### \*\*\*

الرساكَة إلَى الْعِبْرَانِينَ

ع٠٢: آمــن إسحق بوعد الله عند ولادة أولاده أن الكبير يُستَعبَد للصغير (تك٢٠: ٢٢)، فــبارك يعقــوب ابــنه الصغير رغم ضعفه وكذبه ووعده بأنه سيكون أبًا للنسل العظيم لأنه ســيتوب ويحيا مع الله، عكس عيسو الذي عالش بعيدًا عن عبادة الله، فلم يعطه يعقوب البركة التي كان يطلبها.

ع٢٦: بالإيمان يعقوب أبو الأسباط بارك منسى وأفرايم ابنى يوسف، واضعًا يديه متقاطعتيان (على شكل صليب) لكى تكون يده اليمنى على رأس الصغير، وهو ما كان على خلاف المتعارف عليه، حتى أن يوسف حاول أن يضع يدى أبيه بالشكل المعتاد ظانا أن أباه قد أخطأ الوضع (تك٤٨: ١٨)، لكن يعقوب فعل هذا بالإيمان بإعلان الله له، أن الأخ الصغير سيكون أكبر شعبًا، لذا وضع يديه على شكل صليب لتكون يمينه على رأس الصغير أفرايم ويساره على رأس البكر منسى، ساجدًا لله فى انحنائه وكأنه يرى الله الذى يعلن له هذه الإعلانات، فسجد بما أوتى من قوة يسيرة وهو شيخ كهل مستندًا على رأس على رأس على

ع٢٢: آمسن يوسف بوعد <sup>٥</sup>لله لإبر اهيم أن نسله سيتغرب فى مصر ثم يعود إلى أرض كنعان (تك١٥: ١٤)، لذا فرغم مركزه العظيم فى مصر طلب من إخوته ونسلهم أنه عند إرتحالهم من مصر يأخذون عظامه معهم، وكان ذلك بعد حوالى ٤٠٠ عام من هذا الكلام. 17 آمسن بوعود الله لك فى الكتاب المقدس فلا تنزعج من حروب إبليس ولا تنشغل بمباهج العالم الزائلة بل تهتم بحياتك الروحية وخلاص نفسك كل حين.

(٥) إيمان موسى فهراحاب (٢٣٤-٣١):

٣٣ بالإيمَان مُوسَى، بَعْدَمَا وُلدَ، أَخْفَاهُ أَبَوَاهُ ثَلاَثَةَ أَشْهُرٍ، لأَنَّهُمَا رَأَيَا الصَّبِيَّ جَمِيلاً، وَلَمْ يَخْشَيَا أَمْرَ الْمَلكَ. ٤ ٢ بَالإيمَان مُوسَى لَمَّا كَبِرَ أَبَى أَنْ يُدْعَى ابْنَ ابْنَةً فِرْعَوْنَ، ٢٥ مُفَضَّلاً بالأَخْرَى أَنْ يُذَلَّ مَعَ شَعْبِ اللهِ عَلَى أَنْ يَكُونَ لَهُ تَمَتُّعٌ وَقْتِيٍّ بِالْحَطِيَّةِ، ٢٣ حَاسِباً عَارَ الْمَسِيحِ غِنًى أَعْظَمَ مِنْ خَزَائِنِ فَصْرَ،

لأَلَّهُ كَانَ يَنْظُرُ إِلَى الْمُجَازَاةِ. ٢٧ بِالإِيمَانِ تَرَكَ مصرَ غَيْرَ خَائِف مَنْ غَضَب الْمَلك، لأَنَّهُ تَشَدَّدَ، كَأَنَّهُ يَرَى مَنْ لاَ يُرَى. ٢٨ بِالإِيمَانِ صَنَعَ الْفصَّحَ وَرَشَّ الدَّمَ لِنَلاَّ يَمَسَّهُمُ الَّذِي أَهْلَكَ الأَبْكَارَ. ٢٩ بِالإِيمَانِ اجْتَازُوا في الْبَحْرِ الأَحْمَرِ كَمَا في الْيَابِسَة، الأَمْرُ الَّذِي لَمَّا شَرَعَ فِيه الْذِي أَهْلَكَ الأَ سَقَطَت أَسُوارُ أَرِيحًا بَعْدَمًا طِف حَوْلَهَا سَبْعَة أَيَّامٍ. ٢٩ بِالإِيمَانِ رَاحَابُ الزَّانِيَةُ لَمْ تَهْلِكَ مَعَ الْعُصَاقِ، إِنَّكَارَ قَبِلَتِ الْجَاسُوسَيْنِ بِسَلَامٍ.

ع٢٣: رغم أمر فرعون بالقاء الأطفال الذكور في النهر (خر١: ٢٢)، آمن والدا موسى بقدرة الله على حفظهما هما وابنهما فأخفياه ثلاثة أشهر ضد أوامر الملك.

ع٢٤، ٢٥: كــان موســى ابن ابنة فرعون فيعتبر ولى العهد ويمكن أن يصير ملكًا على مصر أو على الأقل من عظماء الدولة، ولكن إذ آمن بالله ترك القصر ونزل ليشارك شعبه فى الــذل والعبودية حتى يحررهم الله، عالمًا أن كل الشهوات الأرضية والخطايا زائلة أما الحياة مع الله فتدوم إلى الأبد.

عدا الإيمان هو الذى رفع موسى عن الإنبهار بلقب ابن ابنة فرعون وجعله يرى هذا الذل والعار، الذى على مثال تنازل السيد المسيح لأجلنا من عرش مجده، بل رآه أنه غنى لا يضاهيه جميع خزائن مصر، هذا لأن الإيمان جعله لا يهتم بالغنى الوقتى بل يهتم بالمجازاة الأبدية التى من يد الله فهى أبقى وأفضل.

ع٢٧: بعد أن ضرب الله أرض مصر بالضربات العشر خضع فرعون لأمر الرب، فسترك موسى مصر بقوة ولم يخف من فرعون بل على العكس كان فرعون خائفًا منه لأن موسى كان يرى الله الذى لا يراه فرعون، واستطاع أن يشق البحر الأحمر ويعبره أما فرعون فغرق هو وكل جيشه (خر ١٤).

### ¥\°¥

ع٢٨: آمــن موســـى بوعــد الله أن يحفظهــم من الملك المهلك لأبكار مصر، فصنع الفصــح ورش قــوائـــم الأبـــواب بدم خروف الفصح كما قال الله لكى لا يؤذيهم الملاك المهلك (خر١٢: ٢١).

ع٢٩: آمن موسى وبنو إسرائيل بأمر الله عندما ضرب البحر الأحمر، فانشق إلى نصفين وصار الماء كحائط يمينًا ويسارًا، فعبر الشعب بإيمان على أرض قاع البحر الذى صار جافًا ووصلوا إلى الشاطئ الآخر، ولكن قساوة قلب المصريين جعلتهم يتابعونهم، فلما صاروا كلهم فى البحر ضرب موسى الماء فعاد إلى أصله وغرق كل جيش المصريين (خر ١٤: ٢٢).

ع٣٠: أريحــا المدينة الحصينة التى واجهت بنى إسرائيل بقيادة يشوع بعد عبور هم نهر الأردن، سقطت أسوار ها بإيمان بنى إسرائيل، إذ كل ما فعلوه هو أنهم طافوا حولها لمدة سبعة أيام كما أمر هم الله (يش٦: ١٢–٢٠).

ع٣٢: بالإيمان راحاب الخاطئة المعروفة فى مدينة أريحا بالزنى لم تهلك مع غير المؤمنيان، هذا لأنها آمنت بالله ودللَّت على إيمانها هذا بأن قبلت الجاسوسين ولم تخبر ملك أريحا عنهما بل ضلَّلت عسكر الملك الذين كانوا يبحثون عنهما (يش ٢: ١). الريحا عنهما بل ضلَّلت عسكر الملك الذين كانوا يبحثون عنهما (يش ٢: ١). الإيمان يجعلك لا تخشى تهديدات الناس أو المشاكل التي تصادفك، فتق أن إلهك يحارب عنك عنك ويحميك مهما كانت قوة المسيئين إليك.

(٦) إيمان التضاة والانبيا. (٢٢-٤٠):

٣٣ وَمَاذَا أَقُولُ أَيْضاً؟ لأَنَّهُ يُعْوِزُنِي الْوَقْتُ إِنْ أَخْبَرْتُ عَنْ جِلْعُونَ، وَبَارَاقَ، وَشَمْشُونَ، وَبَفْتَاحَ، وَدَاوُدَ، وَصَــمُوئِيلَ، وَالأَنْبِيَاء، ٣٣ الَّذِينَ بِالإِيمَانِ قَهَرُوا مَمَالِكَ، صَنَعُوا بِرَّا، نَالُوا مَوَاعِيدَ، سَدُو أَفْوَاهَ أُسُـودٍ، ٢٣ أَطْفَــأُوا قُــوَّةَ النَّارِ، نَجَوْا مِنْ حَدٍّ السَّيْفِ، تَقُوُوا مِنْ ضُعْفٍ، صَارُوا أَشِدًاءَ فِي الْحَرْبِ،

\*//\*

هَسزَمُوا جُيُوشَ غُرَبَاءَ، ٣٥ أَخَذَتْ نِسَاءٌ أَمْوَاتَهُنَّ بِقِيَامَةٍ. وَآخَرُونَ عُذَّبُوا وَلَمْ يَقْبَلُوا النَّجَاةَ لِكَيْ يَبَالُوا قِسيَامَةُ أَفْضَسلَ. ٣٦ وَآخَرُونَ تَجَرَّبُوا فِي هُزُء وَجَلَّد، ثُمَّ فِي قَيُود أَيْضاً وَحَبْسٍ. ٣٧ رُجمُوا، نُشرُوا، جُرِّبُوا، مَاتُوا قَتْلاً بِالسَّيْف، طَافُوا فِي جُلُودٍ غَنَمٍ وَجُلُودٍ مِعْزَى، مُعَّتَازِينَ مَكْرُوبِينَ مُذَلِّينَ، ٣٨ وَهُمْ لَمْ يَكُنِ الْعَالَمُ مُسْتَحِقاً لِهُمْ. تَائِهِينَ فِي بَرَارِيَّ وَجَبَالُ وَمَعَايِرَ وَشَقُوقِ الأَرْضِ. ٣٩ فَهُؤَلاَء كُلُّهُمْ نَمَ لَهُمْ بِالإِيمَانِ، لَمْ يَنَالُوا الْمَوْعِذَ، ٣٠ إِذْ سَبَقَ اللهُ فَنَظَّرَ لَنَا شَيْئاً أَفْضَلَ، لِكَيْ لا يُكْمُوا بِدُونِيَا.

ع٣٢: يعلن بولس الرسول أيضاً أن الإيمان هو أساس حياة كل القديسين فى العهد القديم وأن الوقت لا يكفى لإظهار إيمانهم، ومن أمثلتهم جدعون القاضى الذى أنقذ شعب إسرائيل من المديانيين (قض ٦: ١١)، وباراق الذى خلص بنى إسرائيل من سيسرا رئيس جيش الكنعانيين (قض٤: ٦)، وشمشون هازم جيوش الفلسطينيين (قض٦1: ٢٤)، ويفتاح الذى أنقذ بنى إسرائيل من بنى عمون (قض١١: ١)، وداود الملك البار مرنم إسرائيل (١صم١٦: ١٣)، وصموئيل الذى وقف أمام شعب إسرائيل كله عندما رغبوا فى تعيين ملك أرضى وعارضهم بالإيمان عن أمور لم تأت بعد.

٢٣٣: ينتقل بولس الرسول من ذكر أمثال أبطال الإيمان إلى أعمال الإيمان فيذكر :
١- قهروا ممالك : متل شمشون (قض ١٥: ١٥).
٢- صنعوا برًا : عاشوا حياة مقدسة نقية متل داود.
٣- نالوا مواعيد: استطاعوا بالإيمان أن ينالوا ما وُعدوا به متل جدعون (قض ١٠).
٤- سدوا أفواه أسود : متل دانيال (دا ٦ : ٢٢).
٢٢ ضاوا قوة النار : فلم تستطع أن تحرقهم متل الفتية الثلاثة (دا ٣).
٢- نجوا من حد السيف : متل أستير ومردخاى (أس ٨).

#### **\***\\**\***

السكاكة إلَى العبرانيين

| <ul> <li>-۷ تقـ ووا مــن ضــعف : تقووا بالإيمان متحررين من ضعفهم البشرى مثل يهوديت التي</li> </ul> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| انتصرت على جيوش الأشوريين (يهوديت ١٤، ١٥).                                                         |
| ٨- أشداء في الحرب : صاروا رجال بأس وقوة في حربهم مثل داود ومن معهم                                 |
| (۲۰ ۵: ۲۰).                                                                                        |
| ٩- هزموا جيوش غرباء : مثل يهوذا المكابى وإخوته الذين هزموا الإمبر اطورية اليونانية                 |
| (سفر المكابيين الأول).                                                                             |
| : "05                                                                                              |
| ے <b>أخذت نساء أمواتهن بقيامة</b> : بالإيمان استطاعت نساء التمتع بقيامة من ماتو المهن مثل          |
| قيامة ابن أرملة صرفة صيدا الذي أقامه إيليا النبي (امل١٧: ٢٢).                                      |
| ١١- آخرون عذبوا ولم يقبلوا النجاة لكي ينالوا قيامة أفضل : مثل الشهداء الكثيرين أيام                |
| المكابيين ومنهم السبعة إخوة وأمهم (مكابيين الثاني: ٧).                                             |
| 3677:                                                                                              |
| ے۔<br>١٢- آخـرون تجربوا فی هزء : مثل الیهود المناضلین مع یهوذا المکابی، فبعد موته قبض              |
| عليهم واستهز أوا بهم (مكابيين الأول ٩: ٢٦).                                                        |
| ١٣- <b>وجلد</b> : مثل الإخوة السبعة أيام المكابيين (مكابيين الثاني ٧ : ١).                         |
| ١٤ <b>- في قيود أيضًا وحبس</b> : مثل يوسف (تك ٣٩: ٢٠) ، وأرميا النبي (أر ٣٧: ١٥).                  |
|                                                                                                    |
| ع٣٧: رجموا : مـــثلما أمــر الملك يوآش برجم زكريا الكاهن ابن يهوياداع لأنه وبخ                     |
| الشعب على خطاياهم ليرجعوا إلى الله (٢ أى ٢٤ : ٢١)، ونابوت اليذر عبلي أيام آخاب الملك               |
| (امل ۲۱: ۱۳).                                                                                      |
| نشروا : يذكر التقايد اليهودي أن منسى الملك قد أمر بنشر إشعياء النبي.                               |
| جربوا : مثل امتحان إبراهيم بتقديم إسحق ابنه ذبيحة (تك٢٢).                                          |
| ماتوا قتلا بالسيف : مثل أخيمالك الكابين الذي قتله شاول الملك لأنه أطعم داود وأعطاه                 |
| سيف جلياط ورمحه (اصم٢٢: ١٦).                                                                       |
|                                                                                                    |

# **※**\\

طسافوا فى جلود غنم وجلود معزى معتازين مكروبين مذلين مثل إيليا النبى الذى عاش متجردًا (٢مل١: ٨) ومثل ميخا النبى الذى أطعمه آخاب الملك خبر الضبق فى السجن، أى لم يكن يجد طعامه الضرورى (١مل٢٢: ٢٧).

ع٣٨: هــم لم يكن العالم مستحقًا لهم : إحتمل أبطال الإيمان السابق ذكر هم آلامًا كثيرة مــن أجل الله ولم يكونوا ضعفاء إلا فى الظاهر، ولكنهم أمام الله قديسون أسمى من العالم ولا يستحق العالم وجودهم فيه.

تائهين فى برارى وجبال ومغاير وشقوق أرض : عاش بعضهم فى الصحارى و الجبال مبتعدين عن شر العالم الذى وبخوه مثل إيليا النبى(امل١٩: ٩) ويوحنا المعمدان (لو ١: ٨٠).

ع٣٩، ٤٠: أبط ال الإيمان هؤلاء جميعًا الذين يشهد الله لإيمانهم لم ينالوا المواعيد على الأرض، بـل على العكس إحتملوا ضيقات كثيرة، ولكن ينتظر هم وينتظرنا كلنا عندما نكمل جهادنا ملكوت أبدى نتمتع فيه معًا بسعادة لا يُعبَّر عنها. فهم ينتظرون فى فردوس النعيم، مكان إنتظار الأبرار، إلى أن يدخل كل المؤمنين فى وقت واحد إلى ملكوت السموات. أ تألق أبطال الإيران من أجل جهادهم واحتمالهم أتعاب كثيرة لأجل الله. فليتنا لا نتكاسل فى صلواتا فى معان ما يتكاسل فى واتو واحد إلى ملكوت السموات. مكان إنتظار الأبرار، إلى أن يدخل كل المؤمنين فى وقت واحد إلى ملكوت السموات. و تألق أبطال الإيمان من أجل جهادهم واحتمالهم أتعاب كثيرة لأجل الله. فليتنا لا نتكاسل فى ملكوت الموات. و تقين أن أتعابنا الأرضية يقابلها أمجاد سماوية.

### **※**/٩**※**

الأصحاح الثانى عَشَ

البماد ومدمة الآخرين لنوال المجد

(۱) الجهاد الروحي (ع۱-٤):

١ لذَلك نَحْنُ أَيْضاً إذْ لَنَا سَحَابَةٌ مِنَ الشُّهُود مَقْدَارُ هَذِه مُحِيطَةٌ بِنَا، لِنَظْرَحْ كُلَّ ثِقْلٍ وَالْخُطِيَّةَ الْمُحيطَةَ بَنَا بِسُهُولَة، وَلْنُحَاضِرْ بِالصَّبْرِ فِي الْجَهَادَ الْمَوْضُوعَ أَمَامَنَا، ٢ لَاَظْرِينَ إِلَى رَئِيسِ الإِيمَانِ وَمُكَمَّلَه يَسُوعَ، الَّذي مِنْ أَجْلِ السَّرُورِ الْمُوْضُوعَ أَمَامَة احْتَمَلَ الصَّلِيبَ مُسْتَهَيناً بِالْحَرْي، فَي الْعِمَانِ وَمُكَمَّلَه يَسُوعَ، الَّذي مِنْ أَجْلَ السَّرُورِ الْمُوْضُوعَ أَمَامَة احْتَمَلَ الصَّلِيبَ مُسْتَهَيناً بِالْحَرْي، فَي وَمُكَمَّلَه يَسُوعَ، الله يَعْدَى مَنْ أَجْلَ السَّرُورِ الْمُوْضُوعَ أَمَامَة احْتَمَلَ الصَّلِيبَ مُسْتَهَيناً بِالْحَرْي، فَجَلَسَ فِي وَمُكَمَّلَه يَسُوعَ، الله يَعَانَ عَمْدَهُ مَن أَجْلَ السَّرُورِ الْمُوضُوعَ أَمَامَة احْتَمَلَ الصَّلِيبَ مُسْتَهَيناً بِالْحَرْي، فَجَلَسَ فِي يَمِينَ عَرَش الله. ٣ فَتَقَدَى مَنْ أَجْلَ السَّرُور الْمُوضُوعَ أَمَامَة احْتَمَلَ الصَّلِيبَ مُسْتَهِيناً بِالْحَرْي، فَجَلَسَ فِي يَمِينِ عَرَش الله. ٣ فَتَقَمَ مَنْ أَجْلَ السَّرُوا وَتَخُورُوا فِي الَّذِي احْتَمَلَ مِنْ أَخْلَشَهُ مِنْلَ مَالَة مَدَهِ مَعْلَ بَعَنْ يَعْذَى مَ عُلَ أَقْلَ وَالْحُطَيَّة بِعَنْ الله. ٣ فَتَقَيَ عَلَوا وَتَخُورُوا فِي الله عَذَى الله مَنْهِ مَنْلَ هَذِهِ لَعَلَمَ مَنْ أَعْلَاقَ وَمَعَلَى مَ يَسَ اللهِ عَالَة مُقَاوَمَةً لِنَفْسَهِ مِعْلَ هَذِهِ لَكَلًا وَ وَتَخُورُوا فِي أَنْعُطَيْتَة بَعَن يَعْذَي مَنْ عَذَي مَاللَهُ مَنْ أَعْمَ مُ عَنْ أَعْمَ مَعْنَ مَ مَنْ أَنْ عُلَي مَا لَكُولُ وَتَحَرُونَ وَ مَعْتَقَاقُ مَ عَنْ عَلَى مَعْتَ مَ مَعْنَ مَ عَذَى مَا لَنُ عَلَى أَنْ مَعْذَى مَنْ مَا الله مُنْ اللهُ مَنْ مَنْ أَنْ لَنَا مَنْ عَنْ مَا لَعَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ أَنْ مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَ عَنْ مَنْ عَلَ مَنْ مَعْذَى مَعْتَ مَا مَن مَنْ مَعْذَى مَعْذَى مَ مُنْ مُنْ عَلَى مَنْ عَامَ مَنْ اللهُ مَنْ مَا مَ مَا مَا مَا مَا مُ مَا مَنَ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ م وَمَ مَنْ مَالَقَتَ مَا مَنْ مَا مَنْ مَالَة مَالَهُ مَنْ مَا مُعْمَا مَ مَا مَامَة مُنْ مُ مَا مَعْ مَا مَ مُ مَ مَا مَن مَن مَ مَنْ مَا مُنْ مَا مَنْ مُ مَا مُعَامَ مُ مَنْ مُ مُنْ مَعْنَ مَ مَنَ مَ مَن مَ مَا مَ مَا مَامَة مَا مَال

ع١: سحابة : يقصد أبطال الإيمان في العهد القديم الذين صاروا في السماء فيعبر عنهم بسحابة، وأيضاً لكثرتهم مثل نقط الماء المتجمعة معًا داخل السحابة.

الشهود : حياة هؤلاء القديسين تشهد للإيمان العملي.

محيطة بنا : سير حياتهم تحاصرنا وتدعونا للإقتداء بهم ويشفعون فينا لنستطيع مواصلة جهادنا.

تحاضر : نجرى مثل المتسابقين في سباق الجرى أي نسر ع.

لذا أيها الإخوة العبرانيون فنحن لنا إمتياز وقوة كبيرة من قديسى العهد القديم كسحابة عظيمة تحييط بنا، نحن الذين على الأرض، من خيرات وصلوات هؤلاء الذين سبقونا ويشهدون بحياة الإيمان المنتصرة، فنحن ما دام لنا هذه السحابة العظيمة التى نأخذ منها قوة، فهيا نطرح عنا جانبًا كل ثقل الخوف من الإضطهادات والقلق لأننا رأينا فى السحابة من كان له ثقل الإضطهاد ولكنه طرحه بالإيمان مثل دلود. وهذه السحابة أيضاً تعطينا القوة أن نطرح

#### \*9.\*

عنا جانبًا الخطية بإغراءاتها الكثيرة وطرقها التي قد تكننفنا لتسهل لنا البعد عن الله، وهلم بنا نسرع إلى المثابرة في الجهاد الروحي.

ع٢: رئيس الإيمان ومكمله : إلهنا الذي يكمل خلاصنا وأساس إيماننا.

يسوع : يذكر اسمه في الجسد ليعلن أنه ابن الإنسان الذي جاهد مثلنا وصبر على كل الآلام.

يمين عرش الله : المجد الإلهى في السموات، فاليمين تعنى القوة والمجد والعرش معناها الكرامة والمجد الكامل.

ما يشجعنا على الجهاد الروحى الإقنداء بالمسيح الذى وضع أمامه هدف وهو خلاصنا، فاحـــتمل الصــليب علامة الخزى والعار، وبعد أن أَتَمَّ خلاصنا قام من الأموات وصعد إلى السموات، أى صار فى المجد الذى هو إكليل لكل من يكمل جهاده فى هذا العالم.

ع٣: يدعونا الرسول للتأمل في احتمال المسيح لمقاومة الأشرار الذين حاولوا كثيرًا اصطياد كلمة عليه وكذلك حاولوا قتله عدة مرات حتى صلبوه في النهاية، وهو يحتملهم ليعلِّمنا كيف نحتمل الآخرين، وقد احتمل عذابات الصليب حتى يكمل خلاصنا. وإذ نفكر دائمًا فسى جهاد المسيح لأجلنا، لا نتعب من احتمال آلامنا أو نضعف عن مواصلة الجهاد بل نثابر بثقة حتى ننال الأكاليل السماوية.

الهتم بقراءة الأناجيل وسير القديسين لتتشجع بحياة المسيح وحياة أولاده على مواصلة جهادك الروحى، وسيرسل لك الله تعزيات تسندك فلا تنزعج مهما كثرت خطاياك أو ضيقاتك.

ع٤: يشجعهم على مواصلة الجهاد الروحى بمقاومة الخطية حتى الموت، فلا يستسلمون لها مهما طال الزمن، واثقين من قوة الله التي فيهم والقادرة أن تهزم حروب إبليس.

#### \*91\*

الن النوالعبر من المير المير المير المير المير العبر المير المير المير المير (٢) الما الماري المير (٢) الما الم

٥ وَقَدْ نَسِيتُمُ الْوَعْظَ الَّذِي يُحَاطِبُكُمْ كَبَنِينَ: «يَا ابْنِي لاَ تَحْتَقُرْ تَأْدِيبَ الرَّبِّ، وَلاَ تَخُرُ إِذَا وَبَّحَكَ. ٦ لأَنَّ الَّذِي يُحبُّهُ الرَّبَ يُؤَدِّبُهُ، وَيَجْلدُ كُلَّ ابْنِ يَقْبَلُهُ». ٧ إِنْ كُنْتُمْ تَحْتَملُونَ التَّأْدِيبَ يُعَاملُكُمُ اللَّهُ كَالْبَنِينَ. فَأَيُّ ابْنِ لاَ يُؤَدِّبُهُ أَبُوهُ؟ ٨ وَلَكِنْ إِنْ كُنْتُمْ بِلاَ تَأْدِيب، قَدْ صَارَ الْجَمِيعُ شُرَكَاءَ فِيه، فَأَنْتُمْ اللَّهُ كَالْبَنِينَ. فَأَيُّ ابْنِ لاَ يُؤَدِّبُهُ أَبُوهُ؟ ٨ وَلَكِنْ إِنْ كُنْتُمْ بِلاَ تَأْدِيب، قَدْ صَارَ الْجَمِيعُ شُرَكَاءَ فِيه، فَأَنْتُمْ اللَّهُ كَالْبَنِينَ. فَأَيُّ ابْنِ لاَ يُؤَدِّبُهُ أَبُوهُ؟ ٨ وَلَكِنُ إِنْ كُنْتُمْ بِلاَ تَأْدِيب، قَدْ صَارَ الْجَمِيعُ شُرَكَاءَ فِيه، فَأَنْتُمْ لَعُولُ لاَ بَنُونَ. ٩ ثُمَّ قَدْ كَانَ لَنَا آبَاءُ أَجْسَادنَا مُؤَدِّبِينَ، وَكُنَّا نَهُمْ. أَفَلاَ نَحْضَعُ بِالأَوْلَى جَدًا الأَرُواح، فَنَحْيَا؟ ١٠ لأَنَّ أُولَئِكَ أَذَبُونَا آيَّاماً قَلِيلَةً حَسَبَ اسْتَحْسَانِهِمْ. وَأَمَّا هَذَا فَلاَجُل الْمَنْفُعَة، لكَيْ الأَرُواح، فَنَحْيَا؟ ١٩ لمَنْ أولَئِكَ أَذَبُونَا آيَّاماً قَلِيلَةً حَسَبَ اسْتَحْسَانِهِمْ. وَأَمَّا هَذَا فَلاً عَلَى نَشْ يَوْلَ فَ اللَذِينَ يَتَدَرَّبُونَ بِهُ نُمَوا إِذَي أولَئِكَ أَذَبُونَا أَيَّاماً قَلِيلَةً حَسَبَ اسْتَحْسَانِهِمْ. وَامَا هَذَا فَلاً عَلَى الْمَانُفُعَة، لكَنُ الأَدْينَ يَتَدَرَّبُونَ بِهُ نُمَوا مُولَئِكَ أَذَبُونَهُ مَا اللَّذِينِ يَتَدْ مَا إِنْ عَرَى مُ مَنَا يَ فَي

ع٥، ٦: لقد الشفقتم على ذواتكم من التأديبات التى تتعرضون لها، غير متذكرين ما تعلمتموه من الله فى الكتاب المقدس الذى يعظكم كبنين كما فى سفر الأمثال (أم٣: ١١)، يا ابنى لا تحمقر التأديبات الآتية لك من الرب ولا تضعف أو تيأس إن وجه إليك توبيخًا فهو لأجل محبته لك لأنك ابنه ويريدك فى أحسن حال روحى ويسمح لك ببعض الآلام كشركة فى صليب ابنه الحبيب المصلوب عنك والذى احتمل جلدات كثيرة لأجلك. إذًا فالضيقات بسماح من الله لإصلاح أخطائنا ونمو حياتنا.

ع٧: إن تقبلتم أيها الأحباء التأديب من الله بصبر، فهو يعتنى بكم كبنين له، لأن الأب الذي يهتم بأولاده لا يهمل ضعفهم وأخطاءهم بل يصلحها بالتاديب.

۲: نغول : أبناء غير شرعيين.

إن رفضتم التأديب الإلهى الذى حلَّ على كل أولاد الله فى العهد القديم واشتركوا فيه لإصلاح حياتهم ولنقريبهم لله، فإصراركم على رفض التأديب يعلن عدم بنوتكم لله. واستخدامه لتعبير أبناء غير شرعيين يهمّ اليهود الذين يدققون فى أنسابهم ليصلوا إلى الله، أى يؤكد أن

التأديب دليل البنوة. ويلاحظ أن جملة " **قد صار الجميع شركاء في**" جملة اعتراضية تفيد أن كل أولاد الله يقبلون التأديب ولكن معنى الآية يصير سهلا إن قلنا أن الذين بلا تأديب هم ليسوا أبناء لله.

ع٩: الأكثر من هذا إثباتًا لضرورة خضوعنا لتأديب الله أننا نحترم آباعنا الجسديين الذين وبخونا وعاقبونا لإصلاح أخطائنا، فبالأولى نخضع لله أبى أرواحنا بالإضافة إلى أجسادنا، الذى يسمح بالتجارب لإصلاح أرواحنا حتى نستطيع أن نحيا معه ونجد مكاننا فى الحياة الأبدية.

ع١٠: آباؤنا الجسديون قد أدَّبونا فترة محدودة حتى صرنا كبارًا، وكان هذا التأديب بحسب رأيهم وهذا معرض لبعض الخطأ، أما الله فيؤدبنا بالضيقات حتى ننتفع روحيًا، وهو قدوس لا يخطئ، فبتأديبه نتقدس مثله فنحيا معه على الأرض وفى السماء مع كل القديسين.

ع١١: تسبب الضيقات بآلامها أحزانًا للإنسان ولكنها مؤقتة وبعد ذلك تُكَوِّن فيه فضائل وثمار روحية تستمر معه إلى الأبد ليتمتع بها فى الملكوت. وهكذا فالتأديب يبدو صعبًا فى بدايته ولكنه ينشئ بعد هذا سلامًا وفرحًا، أما عدم قبول التأديب فيعطى لذة وراحة مؤقتة يعقبها حزنًا وهلاكًا أبديًا.

ثقر أن كه ضيقة تمر بها هى لنفعك، فلا تتذمر عليها ولكن أطلب معونة الله لتحتملها ولكن أطلب معونة الله لتحتملها ولإنتصق به أكثر فتنمو فى حياتك الروحية وتكون أكثر سعادة فى النهاية ممن حولك لأنك قوى وشخصيتك أنضج من كثيرين بسبب ما احتملته من ضيقات.

(٣) مساعلة الضعفا. والإحتراس من الخطية (١٢٤-١٧):

١٢ لذَلكَ قَوِمُوا الأَيَادِيَ الْمُسْتَرْخِيَةَ وَالرُّكَبَ الْمُخَلَّعَةَ، ١٣ وَاصْنَعُوا لأَرْجُلِكُمْ مَسَالكَ مُسْتَقِيمَةً، لِكَيْ لاَ يَعْتَسِفَ الأَعْرَجُ، بَلْ بِالْحَرِيِّ يُشْفَى. ١٤ اِتْبَعُوا السَّلاَمَ مَعَ الْجَمِيعِ، وَالْقَدَاسَةَ الَّتِي

#### <u>\*</u>97\*

السكاكة إكمي العبرانيين

بِدُونِهَا لَنْ يَرَى أَحَدَّ الرَّبَّ. ١٥ مُلاَحظينَ لِنَلاَّ يَخِيبَ أَحَدٌ مِنْ نِعْمَةِ الله. لِنَلاَّ يَظُلُعَ أَصْلُ مَرَارَة وَيَطْنَعَ الْزِعَاجاً، فَيَتَنجَسَ به كَثيرُونَ. ١٦ لِنَلاَّ يَكُونَ أَحَدَّ زَانِياً أَوْ مُسْتَبِيحاً كَعِيسُو، الَّذِي لأَجْلِ أَكْلَةً وَالحِدَة بَاعَ بَكُورِيَّتَهُ. ١٧ فَإِنَّكُمْ تَعْلَمُونَ أَتَهَ أَيْضاً بَعْدَ ذَلِكَ، لَمَّا أَرَادَ أَنْ يَرِثَ الْبَرَكَةَ رُفِضَ، إِذْ لَمْ يَجُدُ لِلتَوْبَةِ مَكَاناً، مَعَ أَنَهُ طَلَبَهَا بِدُهُوعٍ.

ع١٢: الأيادى المسترخية : المتكاسلة. الركب المخلعة : اليانسين وفاقدى القدرة على مواصلة الجهاد. بسبب الضيقات والإضطهادات التى يسمح بها الله لتأديب أولاده يسقط البعض فى الكسل أو الـيأس، لـذا يذكّر هم بولـس الرسول بكلام إشعياء النبى فى (إش٣٥: ٣) أن يشجعوا المتكاسلين واليائسين حتى يتشددوا ويواصلوا جهادهم، وطبعًا قبل مساندة الأخرين يشجع

الإنسان نفسه ليقوم من كسله أو يأسه.

ع٢٢: اصنعوا لأرجلكم مسالك مستقيمة : إسلكوا باستقامة. يعتسف : يضلّ. الأعرج : المؤمن الضعيف. يشفى : يعالج ضعفه الروحى. بفهمكم السليم لكلام الله إسلكوا باستقامة حتى يقتدى بكم الضعفاء فى الإيمان ولا يبتعدوا عن طريق الله، بل على العكس يتخلَّصوا من ضعفهم ويصيروا أقوياء فى الإيمان. البلاً من أن تدين الخطاة، إهتم بمساعدتهم على إصلاح أخطائهم بصلواتك وقدوتك الحسنة والتعبير عن محبتك لهم وتنبيههم للرجوع عن أخطائهم إن كان لك دالة عندهم.

ع١٤: إحـــتفظوا بسلامكم فى معاملاتكم مع الآخرين حتى لو اقتدى ذلك بعض النتاز لات والتدقــيق فـــى الكـــلام، مع الحرص على القداسة والنقاوة فتكونوا بلا أغراض شخصية أو إستغلال للأخرين، خاصة وأن هذه القداسة أو النقاوة شرط لمعاينة الله والإلتصاق به.

### <u>\*</u>92\*

ع١٥: **يخيب أحد من نعمة الله :** يفقد عمل الله فيه بسبب رفضه لنعمة الله. **يطلع أصل مرارة :** يظهر وينمو نبات طعمه مر، ويقصد لنحراف إنسان عن الإيمان أو إصراره على الخطية.

انزعاجا : يضايق المؤمنين.

**يتنجس به** : يعثر ويسقط في الخطية.

يدعو هـم لـرعاية المؤمنين حتى يثبتوا في الكنيسة ويتمتعوا بنعمة الله فيها ولا ينحرف أحدهم فيضايق ويعثر الآخرين.

ع١٦: بحذّر هـم مـن التمادي في الخطية والإستهانة بها مثل التمادي في النجاسة حتى الزنا، أو كما فعل عيسو عندما استهان ببكوريته وباعها مقابل أكلة عدس.

ع١٧٤: عسندما دخل عيسو إلى أبيه إسحق طالبًا بركة البكورية عن غير وجه حق، لأنه كسان قد باعها إلى أخيه يعقوب، رُفض من الله وسمح بأن يأخذ أخوه البركة، إذ لم يجد للندم فاعلسية ومكانًا لتغيير موقفه مع أنه طلب البركة بدموع متضرعًا أن يأخذها ولكنه لم يتمكن لأنه لم يبك لأجل التوبة بل لأجل البركة المفقودة.

(٤) مقاربنته بین مجل العهدین (ع۱۸-۲۹):

#### \*90\*

السكاكة إلى العبرانين

الأَرْضِ، فَبِالأَوْلَى جِدًا لاَ نَنْجُو نَحْنُ الْمُرْتَدِّينَ عَنِ الَّذِي مِنَ السَّمَاء، ٢٦ الَّذِي صَوْتُهُ زَعْزَعَ الأَرْضَ حِيَنَنِد، وَأَمَّا الآنَ فَقَدْ وَعَدَ قَائِلاً: «إِنِّي مَرَّةً أَيْضاً أَزَلْزِلُ لاَ الأَرْضَ فَقَطْ بَلِ السَّمَاءَ أَيْضاً». ٢٧ فَقُوْلُهُ «مَرَّةً أَيْضاً» يَدُلُّ عَلَى تَغْيِبِ الأَشْيَاء الْمُتَزَعْزِعَة كَمَصْنُوعَة، لكَيْ تَبْقَى الَّتِي لاَ تَتَزَعْزَعُ. ٢٧ لَلَوَلُكَ وَنَحْنُ قَابِلُونَ مَلَكُوتاً لاَ يَتَزَعْزَعُ لِيَكُنْ عِنْدَنَا شُكُرٌ بِهِ نَحْدِمُ اللَّهُ خِدْمَةً مَرْضَيَّةً، بِخُشُوعٍ وَتَقْوَى لَهُ لاَنَ إِلَيْ إِلَيْهَا نَارٌ آكِلَةً

يعقد بولس الرسول مقارنة بين علاقة الإنسان بالله في العهد الجديد وعلاقته به في العهد القديم، لأن المسيحيين من أصل عبراني كانوا منشغلين بأمجاد اليهودية عن مجد المسيح والغرض من هذه المقارنة :

- (١) التعزية في الآلام التي يحتملونها من أجل المسيح لأنه يعقبها أمجاد سماوية.
- (٢) حصول المسيحيين من أصل عبراني على أمجاد في المسيحية أعظم من الأمجاد (٢) التي يفتخر بها اليهود.

ع١٨: يوضـح بولـس الرسـول لقـاء الله مع شعبه فى العهد القديم ليعطيهم الوصايا والـناموس، فظهر بنار عظيمة على الجبل المادى الملموس وكان الضباب شديدًا حتى أصبح المكـان مظلمَـا وأحاط بالجبل هواء عنيف كزوابع ليعلن عظمة الله ويثبت خوفه فى قلوب شعبه.

ع١٩: سسمع الشّعب صوت أبواق فخافوا وطلبوا من موسى أن يتكلم مع الله ثم يخبر هم، لأنهم لا يحتملون رؤية أو سماع الله المخوف (خر ٢٠: ١٩).

ع٢٠: قــال الله لموسى أنه إن لمس الجبل أى حيوان فلابد أن يموت ولا يلمسوه هم بعد لمسه للجبل بل يُرجَم ويرُمَى من بعيد بسهم (خر ١٩: ١٣).

### \*91\*

ع٢١: ذكر التقليد اليهودى أن المنظر كان مخيفًا جدًا لدرجة أن موسى نفسه النبى العظيم "كليم الله" قال "أنا مرتعب جدًا ومرتجف".

ع٢٢: يظهـر مجـد العهـد الجديد في عظمة ملكوت السموات المملوء بالملائكة، وهذا الملكوت طبعًا أفضل من جبل صهيون الذي بجوار أورشليم أو مدينة أورشليم الأرضية التي يقدسها اليهود ولكنها مجرد رمز لملكوت السموات.

ع٢٣: كنيسة : جماعة المؤمنين. أبكسار : كسان للبكر فى العهد القديم بركات خاصة، والمقصود بالأبكار القديسين الذين أكملوا جهادهم وينالون بركات روحية لا يعبر عنها. مكتوبين : أسماؤهم مكتوبة أى ثابتين. أبرار مكملين : قديسون أكملوا حياتهم بنعمة الله فوصلوا إلى السماء. يصف الملكوت بأنه جماعة مؤمنين تفيض عليهم نعمة الله، ثابتين فى المجد حول الله الديان العادل الذى يفرح بأرواح أولاده المحيطين به ويكمل كل نقائصهم بنعمته.

ع٢٤٤ وسيط : توسط المسيح بين الإنسان والله وصنع صلحًا بفدائه لنا وإيفاء الدين عنا. دم رش : كـــان دم الذبائح الدموية يرش على المذبح في العهد القديم ودم المسيح يرش علينا أى يكفر عنا وننال غفرانه من خلال أسرار الإعتراف والتناول.

**يتكلم أفضل من هابيل** : بعد قتل قايين لهابيل كان دمه يعلن خطية قايين، أما دم المسيح فيتكلم أفضل من هابيل فيعلن خلاص و غفر ان المؤمنين به.

يو اصل المقارنة بين العهد القديم والجديد، فيظهر عظمة المسيح الفادى كوسيط يصالح الإنسان مع الله ودمه يعطى خلاصًا لأو لاده.

ع٢٥: تستعفوا من المتكلم : ترفضوا كلام المسيح.

### \*97\*

السكاكة إكمي العبرانيين

**أولئك : ب**نى إسرائيل أيام موسى. لم **ينجوا :** غضب الله عليهم فمانوا فى برية سيناء ولم يدخلوا أرض الميعاد. المتكلم على الأرض : موسى. الذى من السماء : المسيح.

يحذر هم من الإرتداد عن الإيمان المسيحى بالرجوع إلى عوائد اليهود، لأنه إن كان الله قد غضب من بنى إسرائيل قديمًا أيام موسى عندما رفضوا كلامه فى الدخول إلى أرض الميعاد وعبدوا العجل الذهبى وسقطوا فى تذمرات كثيرة فهلكوا، فبالأكثر يكون عقاب من يرتد عن الإيمان بالمسيح الآتى من السموات لخلاصنا. \* تذكر أن كلمات الكتاب المقدس هى كلمات من السماء يرسلها لك المسيح كل يوم لتقود

۳ تدكر ان كلمات الكتاب المقدس هي كلمات من السماء لارسلها لك العسي كن يوم مر حياتك فاهتم بتطبيقها ولتكن هدفا لك طوال اليوم.

عدما ظهر على الجبل أمام كل عندما ظهر على الجبل أمام كل الشعب، ٢٦: بصوت الله أيسام موسسى إهتزت الأرض عندما ظهر على الجبل أمام كل الشعب، وسسيأتى مرة أخرى فى مجئ المسيح الثانى فتهتز وتتغير السماء والأرض المادية لتبقى إلى الأبد السماء والأرض الجديدة أى ملكوت السموات.

ع٢٨: فيما نحن نستعد للملكوت الأبدى، نشكر الله على نعمته التي بواسطتها نستطيع أن نخدمه، وتتصف هذه الخدمة بما يلى : ١- ترضى الله وليس بحسب أهوائنا. ٢- باتضاع وخوف الله. ٣- ببر وصلاح وعمل الخير.

ع۲۹: يعلن ق. بولس عظمة الله وقوته فيشبهه بنار تأكل كل الشرور وتهلك المقاومين، واقتبس هذا التعبير من (تث٤: ٢٤)، فهو يبيد الشر الذى فينا عندما نتوب أما من يصرَ على الشر فنتنظره النار الأبدية.

ه مخافة الله تنشئ داخلنا رفض للخطية وابتعاد عن مصادر ها وإن سقطنا فيها نرجع سريعًا بالتوبة لنتطهر منها فنحيا في نقاوة دائمًا ونعاين الله ونفرح به.

\*9/\*



(١) محبته الآخرين والنعف (٢-٧):

التَنْبُت الْمَحَبَّةُ الأَخَوِيَّةُ. ٢ لاَ تَنْسُوا إِضَافَةَ الْغُوبَاء، لأَنْ بِهَا أَضَافَ أَنَاسٌ مَلَائِكَةً وَهُمْ لاَ يَدْرُونَ. ٣أَذْكُرُوا الْمُقَيَّدِينَ كَأَنَّكُمْ مُقَيَّدُونَ مَعَهُمْ، وَالْمُذَلَّينَ كَأَنَّكُمْ أَنْتُمْ أَيْضاً في الْجَسَد. ٤ لِيَكُنِ الزَّوَاجُ مُكَرَّماً عِنْدَ كُلَّ وَاحد، وَالْمَضْجَعُ غَيْرَ نَجِسٍ. وَأَمَّا الْعَاهِرُونَ وَالزُّنَاةُ فَسَيَدِينَهُمُ اللَّهُ. هَلَتَكُنْ سِرَتُكُمْ حَالِيَةً مِنْ مَجَبَّة الْمَالِ. كُونُوا مُكْتَفِينَ بِمَا عَنْدَكُمْ، لأَنَّهُ قَالَ: «لاَ أَهْملُكَ وَلاَ أَتُرُكُنَ» اللَّذَى يَنَدَكُمْ حَالِيَةً مِنْ مَجَبَّة الْمَالَ. كُونُوا مُكْتَفِينَ بِمَا عَنْدَكُمْ، لأَنَّهُ قَالَ: «لاَ أَهْملُكَ وَلاَ أَتُرُكُكَ» التَكُنْ يَنَدَكُمْ حَلَيَةُ مَنْ مَجَبَّة الْمَالَ. كُونُوا مُكْتَفِينَ بِمَا عَنْدَكُمْ، لأَنَّهُ قَالَ: «لاَ أَهْملُكَ وَلاَ أَتُرُكُكَ» القَتَى يَنَوَ لَقُولُ وَالقِينَ: «الرَّبُ مُعَيَّ لي فَلاَ أَخَافَ. مَاذَا يَصْنَعُ بِي إِلسَانَ؟» لاَ أَهْملُكَ وَلاً

٤٢: يدعوهم الرسول لمحبة الأخرين والإستمرار والنمو فيها.

ع٢: ينبههم للإهتمام بإضافة الغرباء، فهى تعطى بركات لمن يقوم بها أعظم مما يتخيل، مثل إبراهيم ولوط اللذين أضافا رجالا واكتشفا بعد ذلك أنهم ملائكة بل فى حالة أبينا إبراهيم كان الله نفسه مع الملكين (تك١٩ : ٢ ، ١٩: ١، ٢).

ع٣: أذكروا من هم فى قيود ولا تكونوا فى برج عال منفصلين عن من هم فى آلام، إن كانــت قــيود حــبس من أجل كلمة الله أم قيود خطايا، أذكروهم فى صلواتكم وزيارتكم لهم ومسـاعدتهم، كذلــك مــن يعانون من محنة أو ضيقة فى حياتهم إهتموا بهم واضعين أنفسكم مكانهم لتشعروا بآلامهم.

#### \*99\*

ع٤: السزواج سر عظيم فى المسيحية أسمى فى معناه عن كل الأفكار الوثنية والديانات الأخرى، إذ هو إتحاد بين الزوجين يتمه الروح القدس، فيطالب المتزوجين أن تكون علاقتهم الزوجية بطريقة سليمة ويبتعدون عن كل انحراف ضد وصايا الله (رو ١: ٢٦، ٢٧) حتى لا ينجسوا علاقتهم. ويهاجم بقوة الزنا والنجاسة بأنواعها لأن الله سيدينها ويهلك كل من يصر عليها.

ع٥، ٦: يدعوهم لعدم التعلق بالمال أى البعد عن الطمع أو الحصول على المال بطريقة غير مشروعة أو الإعتماد عليه قبل الله أو الضيق من قلة وجوده، وأن يضعوا فى قلوبهم أن الله يهبهم ما يكفيهم كوعده فى سفر يشوع (يش١: ٥)، وألا يقلقوا أو يخافوا من عدم كفاية ما عندهم لأن الله يعطيهم كفايتهم ويضمنها، فيثقوا به مثل داود النبى (مز١١٨: ٦).

ع٧: ينب بههم إلى العذاية بمعلمينهم الروحيين لتدبير احتياجاتهم والخضوع لهم والإقتداء بحياتهم و إيمانهم الذى مكافأته أفراح السماء التى دخلوا إليها بعد انتقالهم من هذه الحياة. *ليتك تتعلم من الآباء والمرشدين الروحيين ولو صفة واحدة من كل واحد، واهتم باير شاداتهم حتى لو عارضت أغراضك ومزاجك فهى خبرة روحية ورسالة موجهة للك من الله.* 

(٢) ذبائح العهد القديم والعهد الجديد (ع٨-١٦):

٨يَسُوعُ الْمَسِيحُ هُوَ هُوَ أَمْساً وَالْيَوْمَ وَإِلَى الأَبَدِ. ٩لاَ تُسَاقُوا بِتَعَالِيمَ مُتَنِّوِعَة وَغَرِيبَةِ، لأَنَّهُ حَسَنَّ أَنْ يُثَبَّتَ الْقَلْبُ بِالنَّعْمَةِ، لاَ بِأَطْعِمَة لَمْ يَنْتَفِعْ بِهَا الَّذِينَ تَعَاطَوْهَا. ١٠ لَنَا «مَذْبَحٌ» لاَ سُلْطَانَ لِلَّذِينَ يَحْدِمُونَ الْمَسْكَنَ أَنْ يَأْكُلُوا مِنْهُ. ١ ٩ فَإِنَّ الْحَيَوَانَاتِ الَّتِي يُدْخَلُ بِدَمِهَا عَنِ الْخَطِيَّةِ إِلَى «الأَقُدَاسِ» بِيَدِ رَئِيسِ الْكَهَنَةِ تُحْرَقُ أَجْسَامُهَا خَارِجَ الْمَحَلَّةِ. ٢ إلَذَلِكَ يَسُوعُ أَيْضاً، لِكَيْ يُقَدِّسَ الأصحاح الثالث عشر

نَفْسِهِ، تَأَلَّمَ خَارِجَ الْبَابِ. ١٣ فَلْنَحْوُجْ إِذَا إِلَيْهِ خَارِجَ الْمَحَلَّةِ حَامِلِينَ عَارَهُ. ٤ الأَنْ لَيْسَ لَنَا هُنَا مَدِينَةٌ بَاقِيَةٌ، لَكِنَّنَا نَطْلُبُ الْعَتِيدَةَ. ١٥ فَلْنُقَدِّمْ بِهِ فِي كُلِّ حِينِ لِلَّهِ ذَبِيحَةَ التَّسْبِيحِ، أَيْ ثَمَرَ شِفَاهِ مُعْتَرِفَةٍ بِاسْمِهِ. ٦ اوَلَكِنْ لاَ تَنْسُوا فِعْلَ الْحَيْرِ وَالتَّوْزِيعَ، لأَنَّهُ بِذَبَائِحَ مِثْلِ هَذِهِ يُسَرُّ اللهُ.

ع<: إن الــرب يسوع المسيح ثابت لا يتغير، هو أمس في العهد القديم وهو نفسه اليوم في الكرازة بالإنجيل بنعمة العهد الجديد وهو الإله الحقيقي الباقي إلى الأبد.

ع٩: كسان دلسيل الثبات في الله قديمًا هو أكل الفصح وذبائح السلامة والتي كانت رمزًا لذبيحة المسيح في العهد الجديد التي نثبت فيها بنعمته عندما نتناول من جسده ودمه الأقدسين. فينبههم إلى عدم العودة للأكل من الذبائح الحيوانية حسب الطقس اليهودي فهي تعاليم يهودية غريبة عن المسيحية تعلن عدم كفاية ذبيحة المسيح للخلاص، فيجب رفض هذه التعاليم.

ع١٠: مذبح العهد الجديد وما يقدم عليه وهو جسد المسيح ودمه غير مسموح لكهنة وخدام اليهود أن يأكلوا منه لأنهم يعتقدون أن الخلاص بأكل الذبائح الحيوانية ولا يؤمنون أن الخلاص بدم المسيح وحده الذى كانت ترمز إليه هذه الذبائح.

ع١١، ١٢: **المحلة :** المكان الذى يسكن فيه بنو إسرائيل وينصبون خيامهم حول خيمة الإجتماع.

الباب : أبواب مدينة أورشليم

يؤكد أيضًا أن ذبائح العهد القديم كانت ترمز لذبيحة المسيح، ففى يوم الكفارة العظيم كان رئيس الكهنة يدخل بدم الذبيحة إلى قدس الأقداس أما الذبيحة فكانت تحرق خارج المحلة (لا ١٦: ٢٧). وهى ترمز للمسيح الذى صلب خارج أورشليم فى موضع الجلجثة لكى يفدى ويقدس المؤمنين به (يو ١٩: ٢٠).

#### **\*/·/**\*

السكاكة إكى العبرانيين

ع١٢، ١٤: يدعو ق. بولس المسيحيين من أصل يهودى لترك العبادة اليهودية التى مركزها أورشليم ويخرجوا إلى العبادة المسيحية، محتملين الإهانات من إخوتهم اليهود كما احتمل المسيح خزى الصليب لأجلنا، لأننا ينبغى أن نحيا بفكر الغربة عن العالم وشهواته

ومراكزه ونحتمل الضيقات لأجل الوصول إلى أورشليم السماوية أى ملكوت السموات. لا تنزعج من مقاومة الآخرين لك في تمسكك بصلواتك وارتباطك بالكنيسة أو مبائلك الروحية التي تعلمتها من الآباء، وثق أن هذه الإهانات الكليل فخر لك. لا تغضب ويمكنك أن توضيح ميبائلك لهم إن كانوا يريدون أن يسمعوا، وإن رفضوا فلتصمت وتحتمل من أجل الله ولا تتزعزع عن مبائك كما احتمل المسيح كل الإهانات من أجلك.

ع10، ١٦: به : بالمسيح. يدعونا إلى أنواع جديدة من الذبائح في العهد الجديد نستطيع أن نقدمها بنعمة المسيح (مز ١٥: ١٦) و هي : ١- ذبائح الشفاه أي الصلوات والتسبيح والشكر . ٢- ذبائح العمل الصالح أي أعمال الخير والرحمة.

(٣) الإهنمام بالم شاين والخضوع لهم (١٧٤-٢٢):

١٧ أَطِيعُوا مُرْشِدِيكُمْ وَاخْضَعُوا، لأَنَّهُمْ يَسْهَرُونَ لأَجْلِ لُفُوسَكُمْ كَأَنَّهُمْ سَوْفَ يُعْطُونَ حَسَاباً، لِكَيْ يَفْعَلُوا َذَلِكَ بِفَرَح، لاَ آنَيْنَ، لأَنَّ هَذَا غَيْرُ نَافِعٍ لَكُمْ. ١٨ صَلُّوا لأَجْلنَا، لأَنَنا نَتِق أَنَّ لَنَا ضَمِيراً صَالحاً، رَاغِينَ أَنْ تَتَصَرُّفَ حَسَناً فِي كُلَّ شَيْء. ٩٩ وَلَكِنْ أَطْلُبُ أَكْثَرَ أَنْ تَفْعَلُوا هَذَا لِكَيْ أُرَدً إِلَيْكُمْ بأَكْثَرِ سُرْعَةَ. ٢٠ وَإِلَهُ السَّلَامِ الَّذِي أَقَامَ مِنَ الأَمْوَات رَاعِيَ الْخِرَافِ الْعَظِيمَ، رَبَّنَا يَسُوعَ، بِدَمِ الْعَهُدِ الأَبَدِيِّ، 11 لِيُكَمَّلُوا هَذَا لِكَيْ أَوْنَ عَمَلٍ عَلَمُ اللَّذِي أَقَامَ مِنَ الأَمْوَات رَاعِيَ الْخِرَافِ الْعَظِيمَ، رَبَّنَا يَسُوعَ، بِدَمِ الْعَهْدِ الأَبْدِيِّ، 11 لَيُكَمَّلُومَ في كُلَّ عَمَلٍ صَالح لِتَصْنَعُوا مَشِيئَتَهُ، عَاملاً فيكُمْ مَا يُوضي أَمَامَهُ بِيَسُوعَ الأَبَدِيِّ، 18 لَكَمَنْكُمْ فِي كُلَّ عَمَلِ صَالِح لِتَصْنَعُوا مَشِيئَتَهُ، عَاملاً فيكُمْ مَا يُوضي أَمَامَهُ بِيَسُوعَ الْأَبَدِي، 18 لَذِي لَيْ لَعَنْ الْمَحْدِ أَنِي أَمَامَهُ اللَّذِي أَعَامَ مَنَ الْأَمْوَات رَاعِي الْخُرَافِ الْعَظِيمَ، رَبَّنَا يَسُوعَ، بِدَمِ الْعَهْدِ الْأَبَدِي، 18 لَلُو لَنْكَمُ فِي كُلَّ عَمَلٍ صَالِح لِتَصْنَعُوا مَسْيَنَتُهُ، عَاملاً فيكُمْ مَا يُوضي أَمَامَهُ بِيَسُوعَ الْوَعَظِيمَ اللَّهُ الْعَمْ اللَيْ مَنْ يَتَصَرُّفَ حَسَنَا إِي لَكُمُ في عُلَا مَعَنْ الْعَلْبُ الْحَمْرَ أَن

۲۷۶: لا **آنین** : غیر متألمین.

يدعو هــم الرسول لطاعة الخدام والمرشدين الروحيين الذين يحبونهم ويعتبرون خدمتهم مسئولية أمام الله سيحاسبوا عنها فيخدمونهم بأمانة، لأن عدم طاعتهم سيتعبهم وهذا يجعل الله غير راضى عنهم بالإضافة إلى أنهم لن يستطيعوا توصيل كل الفائدة الروحية لهم.

ع١٨: باتضاع ومحبة يطلب ق. بولس، الذي هو أبوهم ومرشدهم الروحي، أن يصلوا لأجله حتى يعطيه الله حكمة في خدمته وتصرفاته فهو يحبهم وضميره مخلص لهم. وهو بهذا الإتضاع يكمل المعنى في الآية السابقة التي يطالبهم فيها بالخضوع للمرشدين حتى لا يظنوا أنه يريد التسلط عليهم بل فائدتهم الروحية.

ع١٩: كذلــك يطلــب صلواتهم لأجل تسهيل حضوره إليهم، فهو مشتاق أن يراهم وهو يشعر أن أصله يهودى ويتمنى أن يرجع إلى أورشليم واليهودية التي عاش وتتلمذ فيها.

ع٠٢، ٢١: إلـــه الســـلام : اضــطر ق. بولس فى هذه الرسالة إلى تفنيد حجج المعلمين الكذبة الذين يريدون العودة بالمسيحيين إلى العبادة اليهودية وقد قاوموه كثيرًا، والآن يتمنى أن يحيا المؤمنون فى سلام يهبه لهم الله إله السماء مبتعدين عن النقاش مع هؤلاء المعلمين الكذبة وكل المشاكل التى تقوم معهم.

أقمام : يتكلم عن المسيح كإنسان إحتاج أن يقيمه الله من الأموات أى لاهوته أقام ناسوته. يتمنى أن يحسيا المؤمنون فى سلام من الله القادر على كل شئ الذى أقام المسيح من الأمروات وهو راعى نفوسنا كما يرعى الراعى الخراف. وهذا السلام يساعدنا على التركيز فى الأعمال الصالحة، وهى مشيئة الله فى حياتنا وبها نرضيه وهو يساعدنا على استكمالها طوال حيانتا وإلى الأبد.

#### \*\*\*\*

السكاكة إلى العبرانيين

ع٢٢: إن كان ق. بولسس قد اضطر أن يفند أفكار المعلمين الكذبة ويشرحها فى هذه الرسالة، فهو يعتذر للمسيحيين من أصل يهودى الذين يقرأون هذه الرسالة ويطلب احتمالهم لكلامه الكثير هذا الذى هو مختصر جدًا، ولو ترك نفسه يشرح لكتب أكثر من هذا بكثير. 1 كن لطيفًا فى كلامك مع الآخرين واهتم بمشاعرهم وتحلى بكلمات الإعتذار والإستنذان لتكسب سامعيك.

(٤) وراع خنامی (۲۳۶–۲۰):

٢٣ اغلَمُوا أَنَّهُ قَدْ أُطْلِقَ الأَخُ تِيمُوثَاوُسُ، الَّذِي مَعَهُ سَوْفَ أَرَاكُمْ، إِنْ أَتَى سَرِيعاً. ٢٢ سَلَّمُوا عَلَى جَمِيعِ مُرْشِدِيكُمْ وَجَمِيعِ الْقِدِّيسِينَ. يُسَلَّمُ عَلَيْكُمُ الَّذِينَ مِنْ إِيطَالِيَا. ٢٥ أَلَنَّعْمَةُ مَعَ جَمِيعِكُمْ. أَمِينَ (إِلَى الْعِبْرَانِيِّينَ، كُتِبَتْ مِنْ إِيطَالِيَا، عَلَى يَدِ تِيمُوثَاوُسَ)

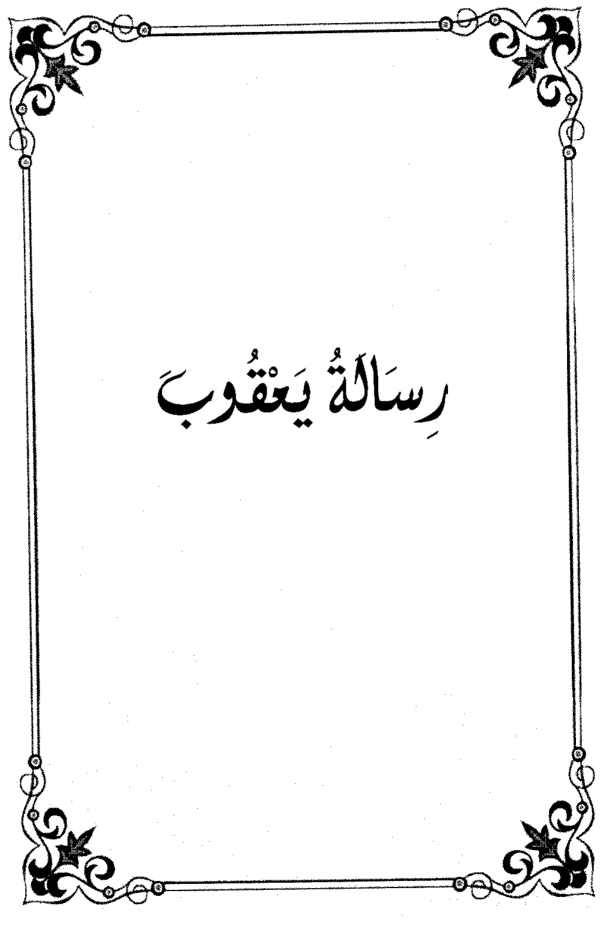
ع٢٣: ليكن معلومًا عندكم أيها الأحباء أن الأخ تيموثاوس الذى تعرفونه جيدًا قد فُكُمَّ من سجنه وسيكون معى عندما آتى وأراكم قريبًا جدًا إن شاء الرب وعشنا.

ع٢٤: يُطلب توصيل سلامه إلى مرشديهم وخدامهم، فهم المسئولون عن رعاية الكليسة عندهم، وكذلك إلى كل المؤمنين الذين قد يصعب توصيل الرسالة إليهم ليقر أونها. ومن ناحية أخرى يرسل سلام كل المؤمنين الذين حوله في إيطاليا حيث كتب هذه الرسالة.

ع٢٥: يتمنى فى ختام رسالته أن تعمل نعمة المسيح فيهم دائمًا. ويوضح أنه قد أملى هذه الرسالة على تيموثاوس عندما كان فى روما التى بإيطاليا لأن نظره ضعيف فيحتاج لمن يكتب لسه رسائله. ويذكر تيموثاوس تلميذه لأنه معروف ومقبول عند اليهود فأمسه وجدته يهوديتان (أع١٦: ١-٣) فيسهل هذا قبولهم للرسالة.

عندما تمستخدم وسيطا بينك وبين آخرين، إهتم أن يكون مقبولا ومحبوبًا عندهم ليتسنى صنع الوفاق أو اتمام الموضوعات بينك وبينهم، فالإنسان يتأثر نفسيًا ويقبل الكلام إن كان من شخص معروف ومحبوب لديه.

**※∖・£**※



# coptic-books.blogspot.com

. .

.

.

مرسالترأيعقوب **\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\***\*\*

مۆدمــــة

\*

أولا: كاتبها :

- ١- هـو يعقوب أخو الرب، ابن مريم زوجة كلوبا أخت السيدة العذراء، وأخو يهوذا، أى أنه ابن خالة المسيح؛ وكان أو لاد الخال أو العم عند اليهود يُسمّون إخوة. وهو ابـن حلفـى أى كلوبـا وكذلك أحد الإثنى عشر تلميذا، وإن كان البعض يميلون للرأى أنه ليس أحد الإثنى عشر.
- ٢- صـار أول أسقف لأورشليم ورأس أول مجمع في تاريخ الكنيسة عام ٥٠م(أع١٥)، ويعتببر أحـد أعمدة الكنيسة أي من الآباء المعتبرين بين التلاميذ الإثني عشر (غل٢: ٩).
  - ۳- كان بارًا، تميز بكثرة الصلوات والسجود.
- ٤- ألقاه اليهود على جناح الهيكل وهو أعلى مكان فيه، ولما سقط ضربوه على رأسه فمات شهيدًا عام ٦٢م.
- ثانيا: لمن كثبت: (١) هى أول الرسائل الجامعة أى الكاثوليكون، وهى المرسلة للعالم أجمع وليس لشخص أو شعب معين.
- (٢) كتبها للبيهود المتنصرين الذي تشتتوا من جراء اضطهاد اليهود لهم في أورشليم وأسسوا كنائس مختلفة في أرجاء العالم.

#### **%\•**V**%**

ىرابىحا: مكانكنابىھا: أورشليم.

# الأَصْحَاحُ الأَوْلَى الإيمان والتجاريج وسلوك أولاد الله

× + ×

(۱) مقلمتر وقحيت (ع ۱):

ا يَعْقُوبُ، عَبْدُ اللَّهِ وَالرَّبِّ يَسُوعَ الْمَسِيحِ، يُهْدِي السَّلاَمَ إِلَى الاثْنَىْ عَشَرَ سِبْطًا الَّذِينَ فِي الشَّتَاتِ

ع١: يفتتح يعقوب الرسول رسالته بقوله "**يعقوب عبد الله والرب يسوع**" ليظهر لاهوت السيد المسيح، ورغم أنه لُقَّب بأخى الرب ظل محتفظاً باتضاعه فدعا نفسه عبدًا ليسوع المسيح. وكما كان العبد ليس له سلطان على جسده أو زوجته أو أولاده، فيقول الرسول يعقوب أنه "عبد" بفرح لأنه سلَّم كل حياته وماله للرب، كما قالت السيدة العذراء "هوذا أنا أمة الرب"، ففرحتها أنها ستكون والدة الإله الكلمة المتجسد لم تنسها أنها عبدة الله.

الشتات : تشتت المسيحيون الذين من أصل يهودى بعد استشهاد استفانوس فى كل أنحاء العالم بسبب الإضطهاد، فكتب لهم يعقوب الرسول هذه الرسالة ليشددهم ويشجعهم ويقوى إيمانهم. وكتب أيضًا لجميع المؤمنين المُضطَّهدين ولجميع من آمنوا من اليهود الذين كانوا قبلاً يعيشون بين الأمم.

اليتنا لا ننسى أننا عبيد لله ونسلم له كل حياتنا مهما كان لنا من دالة البنوة.

(٢) كيف فحنمل النجام ب ؟ (٢٤-١٢) :

٢ احْسِبُوهُ كُلُّ فَرَحٍ يَا إِخْوَتِى، حِيَنَمَا تَقَعُونَ فِى تَجَارِبَ مُتَنَّوِعَة، ٣عَالِمِينَ أَنَّ امْتِحَانَ إِيمَانِكُمْ يُنْشِئُ صَبِّرًا. ٤ وَأَمَّا الصَّبُرُ فَلْيَكُنْ لَهُ عَمَلٌ تَاهٍ، لِكَىْ تَكُونُوا تَامِّينَ وَكَامُلِينَ، غَيَرَ نَاقِصِينَ فِى شَىْءَ. ٥ وَإِنَّمَا، إِنْ كَانَ أَحَدُكُمْ تُعْوِزُهُ حِكْمَةٌ، فَلْيَطْلُبْ مِنَ اللّهِ، الَّذِي يُعْطِى الْجَمِيعَ بِسَخَاءٍ وَلَا يُعَيِّرُ، فَسَيُعْطَى

### \*1.9\*

لَهُ. ٣وَلَكِنْ، لِيطْلُبْ بِإِيمَان، غَيْرَ مُرْتَاب الْبَتَّة، لأَنَّ الْمُرْتَابَ يُشْبُهُ مَوْجًا مِنَ الْبَحْرِ تَخْبِطُهُ الرَّيحُ وتَدْفَعُهُ. ٧فَلاَ يَظُنَّ ذَلِكَ الإِنسَانُ أَنَّهُ يَنَالُ شَيْئًا مِنْ عنْد الرَّبِّ. ٨رَجُلَّ ذُو رَأْيَيْن، هُوَ مُتَقَلْقلَ فِي جَمِيعِ طُرُقه. ٩وَلْيَفْتَحرِ الأَحُ الْمُتَّضِعُ بِارْتِفَاعِه، ١٠ وَأَمَّا الْغَنِيُّ فَبِاتَّضَاعِه، لأَنَّهُ كَزَهْرِ الْعُشْب يَزُولُ. ١ لأَنَّ الشَّمَّسَ أَشْرَقَتَ بِالْحَرِّ، فَيَبَّسَت الْعُشْبَ، فَسَقَطَ زَهْرُهُ وَقَنِي جَمَالُ مَنْظَرِهِ. هَكَذَا يَذْبُلُ الْغَنِيُ أَيْطًا فِي الشَّمَّسَ أَشْرَقَتَ بِالْحَرِّ، فَيَبَّسَت الْعُشْبَ، فَسَقَطَ زَهْرُهُ وَقَنِي جَمَالُ مَنْظَرِهِ. هَكَذَا يَذْبُلُ الْغَنِيُ أَيْضًا فِي الشَّمَّسَ الشَرَقَتَ بِالْحَرِّ، فَيَبَسَت الْعُشْبَ، فَسَقَطَ زَهْرُهُ وَقَنِي جَمَالُ مَنْظَرِهِ. هَكَذَا يَذْبُلُ الْغَنِيُ أَيْطًا فِي الشَّمَسَ الشَرَقَتَ بِالْحَرِّ، فَيَبَسَت الْعُسْبَ، فَسَقَطَ زَهْرُهُ وَقَنِي جَمَالُ مَنْظَرِهِ. هَكَذَا يَذَبُلُ الْغَنِيُ أَيْطًا فِي طُرُقه. ٢ لأَنَهُ كَزَرَهْ للْطَنِي يَعْبَي الْعَنْ يُعَتَّابِ الْعَنْ أَنْ أَنَ

۲**۶: إحسبوه :** إعتبروه.

كل فرح : بركات كثيرة للتجارب تفرح النفس.

تقعون : تعنى وقوع تجارب من الخارج على المؤمن ولكن دون أن يسقط الإنسان فى خطية. وهذا النوع من التجارب لتزكية الإنسان كما امتحن الله إبراهيم. والله يعطى التجربة على قدر احتمال الإنسان ولكن إن أخطأ الإنسان أثناء التجربة كما تذمر أيوب، فالله يسنده حتى يتوب وبهذا يستفيد أيضاً من التجربة.

عندما يسمح الله بتجارب تأتى علينا لا ننزعج بل نثق فى البركات الكثيرة التى سنالها منها وتفرح قلوبنا. وفى الأعداد التالية تظهر بركات التجارب وهى :

ع٣: ١ - الصبـر : أول وسائل احتمال التجربة والنجاح فيها هو الصبر عليها، لأن الألم شئ صعب على الإنسان ولكن بالصبر عليه ننال بركات.

٤٤: ٢- أعمال الكمال :

الوسيلة الثانية هى مصاحبة الصبر بالأعمال الروحية مثل الصلاة والصوم والمطانيات والشكر، والإستمرار فى هذه الأعمال بسعى نحو الكمال المسيحى. وهكذا ننموا روحيًا فى علاقتنا بالله.

#### <u>\*</u>)\•\*

96 : ٣- الحكمة :

التجربة تخلق مشاكل فيحتار الإنسان كيف يتصرف ويحتاج للحكمة ليتصرف حسناً ويعبر التجربة. ويقدم الرسول حلاً بسيطًا وهو طلبها من الله بإيمان وهو بالطبع سيعطى، وعطاؤه يتميز بأمرين :

أ – بكثرة وسخاء أكثر مما نطلب.

ب- بمحبة أبوية فلا يعيرنا بضعفنا وجهلنا بل على العكس يستر علينا ويكرمنا.

۶: ٤ - ۱٤ : ۲۰ - ۱۷ الإيمسان : ...

إن الله مستعد أن يعطينا الحكمة ولكن بشرط الإيمان وأن نكون مستعدين أن نفعل ما يطلبه منا، ونثق أن التجربة هى للخير وأما المرتاب أى الشكَّاك فيشبه موج البحر، يرتفع ويندفع إلى الشاطئ ثم يتراجع، مثل هذا الإنسان يعيش قلقًا مضطربًا غير قادر على اتخاذ القرار الصائب. لأن عقل المرتاب غير مقتنع بأن طريق الله هو الأفضل، ومثل هذا لابد أن يتأكد أنه لن ينل شيئًا من عند الرب لأنه لا يؤمن بحكمة الله وقدرته.

رجل ذو رأيين : شخص يتردد بين الإتكال على الله والإستناد على عقله وقدراته وقوى العالم. أو يتردد بين التمسك بوصايا الله واستخدام وسائل العالم الشريرة، فيستخدم أحد الإتجاهين أحيانًا ثم الإتجاه الآخر. وهذا سيعانى من الإضطراب وعدم الإستقرار فى كل أمور حياته.

عه: ٥- الاتضاع:

الإنسان الروحى، أمام التجربة، يتذكر خطاياه ويتوب ويصلى بتذلل أمام الله، وعندما يتضع هكذا يرفع عنه الله مشاعر الضيق ويعزى قلبه فترتفع روحه ويبارك الله ويشكره. وهذا هو الإفتخار برفع الله له أى الشكر.

٢٠٤: ٦- غربة العالم :

الذى يشعر بغربة العالم وزواله يستطيع أن يتقبل التجربة وخسارة الماديات لأنها زائلة فى نظره، ويشبهها الرسول بالزهور التى سرعان ما تسقط فى الأرض وتذبل. وبالتالى يجدر بالأغنياء وكذا كل واحد منا الشعور بأن كل ما نملكه زائل، فإن أخذته التجارب لا ننزعج

#### \*///\*

ونثق أن الثروة الحقيقية هي في الحياة مع الله وملكوت السموات، أما من يعتمد على الماديات فسيذبل مثلها أي لا يتمتع بالسعادة الحقيقية مع الله على الأرض ولا ينال شيئًا في السماء.

ع١٢ : يختتم الرسول كلامه عن احتمال التجربة فيبشر من يحتملها، منبعًا الوسائل السابق ذكرها في الآيات الماضية مجتازًا التجربة بنجاح، بنوال الإكليل السماوي في الملكوت أي التمتع مع الله إلى الأبد.

لا تنزعج من التجارب التي تمر بك، فمهما بدت صعبة، ثق أن معونة الله لن تتركك والله سمح بها لتتقدم في حياتك الروحية وتخلص بها من كل شر.

(٣) النجارب اللماخلية وصلاح الله (١٣٤-١٨):

١٣ لاَ يَقُلْ أَحَدٌ، إِذَا جُرِّبَ، إِنِّى أُجَرَّبُ مِنْ قَبَلِ اللَّهِ، لأَنَّ اللَّهَ غَيْرُ مُجَرَّب بِالشُّرُورِ، وَلَهُوَ لاَ يُجَرَّبُ أَحَدًا. ١٤ وَلَكَنَّ كُلَّ وَاحد يُجَرَّبُ إِذَا الْجَلَبَ وَالْخَدَعَ مِنْ شَهْوَتِه. ١٥ ثُمَّ الشَّهُوَةُ إِذَا جَبَلَتْ تَلَدُ خَطَيَّةً، وَالْخَطَيَّةُ إِذَا كَمُلَتْ تُنْتَجُ مَوْتًا. ١٦ لاَ تَضلُّوا يَا إِخْوَتِي الأَحبَّاءَ. ١٧ كُلُّ عَطِيَّة صَالحَة وَكُلُّ مَوْهِبَة تَامَّة هِيَ مَنْ فَوْق، نَازِلَةٌ مِنَ عِنْد أَبِي الأَنْوَارِ، الَّذِي لَيْسَ عِنْدَهُ تَغْيِرٌ وَلاَ ظِلُّ دَوَرَّانٍ. ٨ أَ شَاءَ، فَوَلَدَنَا بِحَلِيَهُ الْحَقِيَّةُ إِذَا حَمَّتُ عَنْتَهُ مَنْ عَنْد أَبِي الأَنْوَارِ، الَّذِي لَيْسَ عِنْدَهُ

١٣۶: إذا جرب : سقط في خطية بسبب التجربة.

ينتقل إلى نوع آخر من التجارب وهى التجارب الداخلية، أى تفاعل القلب مع الشر والسقوط فى خطية. فإن حدث هذا لا يظن الإنسان أن الله هو الذى خلق له طبيعة مائلة للشر أو دفعه للشر بهذه التجربة. لماذا ؟.. لأن الله بار وقدوس وكامل فلا يستطيع أحد أن يجربه بمعنى أن يسقطه فى خطية. وهو بالتالى، لأنه نورانى، لا يميل بطبيعته إلى الظلمة أو إسقاط الناس فيها، بمعنى أن يجربهم ليسقطهم.

أما التجارب السابقة التى هى امتحان إلهى فهى تعنى محاولة الله لترقية الإنسان لدرجات أعلى ليكافئه مكافأة أكبر.

#### \*\*\*\*\*

الأصحاح الأوك

ع١٤: السبب الحقيقى للوقوع فى التجربة هو تحرك الشهوة فى قلب الإنسان وانخداعه بحيل إبليس، فينجذب إلى لذة الخطية الخارجية ويسقط فى شرها ومرارتها.

304: يوضح خطورة التفاعل الداخلى والسقوط فى التجربة، فالإنسان ينجذب إلى لذة الخطية لميوله الشهوانية الشريرة وهذا يشبهه بالحبّل. والشهوة تسقط الإنسان فى خطية فعلية ويشبه الخطية بالمولود من الحبل. ثم عقوبة الخطية هى الموت والعذاب الأبدى. فإذا استمر الإنسان فى خطاياه طوال عمره تكمل خطيته ويُحكمَ عليه بالموت الأبدى، وذلك مثل إنسان يشتهى حب التملك فيسقط فى خطية السرقة ثم يُحكمَ عليه بالسجن، فهذه تجربة تفاعل الإنسان معها داخليًا بمشاعر شريرة. وعلى عكس ذلك يوسف الصديق الذى احتمل العبودية فى بيت فوطيفار ثم آلام السجن فنال مكافأة الله وهى عرش مصر، فهذه تجربة خارجية لتزكية يوسف ومكافأته.

لطرد الأفكار الشريرة ينجيك من خطايا كثيرة، فالشيطان يفتت قوتك ويضعفك بكثرة الأفكار حتى إذا عرض عليك الخطية الفعلية بعد ذلك يسهل سقوطك. فاحترس من الأفكار والمناظر والكلمات حتى لا تسقط فى تجارب صعبة تهلك حياتك.

ع١٦: ينهينا الرسول عن اتهام الله بأنه سبب خطايانا ومشاكلنا، فسبب خطايانا كما ذكر هو انجذابنا بشهواتنا إلى الشر أما الله فصالح ومصدر كل البركات.

ع١٧ : أبى الأنوار : مصدر كل نور وخير على الأرض.

**ليس عنده تغيير ولا ظل دوران :** الكواكب تدور ويتغير مكانها وينتج عن ذلك تغير الجو فى فصول السنة وتعاقب الليل والنهار، وكان الظل قديمًا يعرف به الزمن، أما الله فليس عنده أى شئ من هذا لأنه ثابت وكامل.

يعلن الرسول أن مصدر كل العطايا الصالحة التى نتمتع بها وكل المواهب والقدرات التى عندنا هو من الله المعطى البركات، وهو ثابت ومستمر فى عطائه وليس مثل البشر المتغيرين، فمهما بدوا صالحين فإنهم يتغيرون ويموتون.

### ¥111¥

رسالتريعقوب

١٨۶: كلمة الحق : المسيح.

باكورة من خلائقه : كان اليهود قديمًا يقدمون باكورة زرعهم وبهائمهم شد فتكون مقدسة ومتميزة عن غيرها لأنها شد. هكذا المؤمنون هم باكورة من العالم حتى يؤمن الكثيرون غيرهم، وبسببهم يبارك الله الأرض كلها بما فيها من حبوانات ونباتات.

أعظم نعمة نلناها هى الولادة الجديدة بالمعمودية، فصرنا أولاد المسيح المخلص وبداية للكنيسة التي ستضم الكثيرين الذين يؤمنون على مر الأزمان.

(٤) سلوك أولان الله (ع ١٩-٢٧):

١٩ إذًا يَا إَخْوَتِى الأَحَبَّاءَ، لِيكُنْ كُلُّ إِنْسَان مُسْرِعًا فِى الاسْتِمَاع، مُبْطُنًا فِى التَّكَلُّم، مُبْطُنًا فَى الْمَصَب، ٢٠ لأَنَّ غَضَبَ الإَنْسَانَ لاَ يَصْنَعُ بَرَّ اللَّهُ. ٢١ للَالَكَ اطْرَحُوا كُلَّ نَجَاسَة وَكَثْرَة شَرَّ. فَاقْبَلُوا بودَاعَة الْكَلمَة الْمَعْرُوسَة الْقَادرَةَ أَنْ تُحَلَّصُ نُفُوسَكُمْ. ٢٢ لوَلَكنْ، كُونُوا عَاملينَ بالْكَلمَة، لاَ سَامعين فَقَطْ خُادعيَنَ نُفُوسَكُمْ. ٣٣ لأَنَّه، إنْ كَانَ أَحَدٌ سَامعًا للْكَلمَة وَلَيْسَ عَاملاً، فَذَاكَ يُشْبُهُ رَجُلاً لنَاطَرًا وَجْهَ خِلْقَتَه فى مَرْآة، ٢٢ لأَنَّهُ إِنْ كَانَ أَحَدٌ سَامعًا للْكَلمَة وَلَيْسَ عَاملاً، فَذَاكَ يُشْبُهُ رَجُلاً لَاطَرًا وَجْهَ خِلْقَتَه فى مَرْآة، ٢٢ لِنَّكُمْ. ٢٢ لأَنَّهُ نَظَرَ ذَاتَهُ وَمَعْتَى، وَللْوَقْتَ نَسى مَا هُوَ. ٢٥ وَلَكنْ مَنِ اطَّلَحَ عَلَى وَجْهَ خِلْقَتَه فى مَرْآة، ٢٢ إِنْ كَانَ أَحَدٌ وَمَعْتَى، وَللْوَقْتَ نَسى مَا هُوَ. ٢٥ وَلَكنْ مَن اطَّلَحَ عَلَى مَعْبُوطًا فِى عَمَلَه بِكَامِ الْحُولَيَّة، وَتَبَت، وَصَارَ، لَيْسَ سَامعًا كَاسيًا، بَلْ عَاملاً بالْكَلمَة، فَهَذَا التَّامُوسَ الْكَامَلِ اللهُ عَاملاً بِالْعَامِ الْعُرَيَّة، وَنَبَت، وَصَارَ، لَيْسَ سَامَعًا كَاسيًا، بَلْ عَاملاً بالْكَلمَة، فَهَذَا مَعْبُوطًا فى عَمَلًا في عَمَلاً بُلاً اللَّيَانَةُ الطَّاهرَةُ التَقَيَّةُ عَنْدَ اللَّهُ الآبُهُ وَيَالَكُلُمَة اللَيْوَا الْمَائَةُ وَتَقَتْ مَعْطَ مَعْبُوطًا فى عَمَلَهُ اللهُ عَوْلاً عَاملاً بِاللَهُ الا إلى المَاعَانَ عَلْمَا عَيْ عَاملاً بِنَ عَاملاً بِهُ الْعَامَة وَ

ع١٩،٢٠٤: ينبه الرسول الإنسان المؤمن إلى بعض الفضائل الهامة فى حياته وهى أن يكون: ١ - مسرعًا فى الاستماع : الإنسان الذى يسمع جيدًا يفهم أكثر ويجد فرصة أن يطلب الله ليرشده فيما سيقوله؛ وهو أيضًا مريح للآخرين ويقيم علاقة محبة أقوى معهم وينتج ذلك أن يكون مبطئًا فى التكلم أى غير مندفع. كما يقول سليمان الحكيم "أرأيت إنسانًا عجولاً فى كلامه الرجاء بالجاهل أكثر من الرجاء به" (أم ٢٩ : ٢٠)، إذا ماذا هل نصمت أم نتكلم ؟ .. يقول القديسون "الكلام من أجل الله جيد و السكوت من أجل الله جيد أيضًا.

#### **\***115**\***

الأصحاح الأولَ

٢ - مبطئًا في الغضب : المسيحي الحقيقي لا يغضب على الآخرين، بل يكون متشبهًا بأبيه السماوي الطويل الأناة "لأن غضب الإنسان لا يصنع بر الله".

ولكن الغضب المقبول هو غضب الإنسان على نفسه أى التوبة ويسمى أيضًا الغضب المقدس.

٣- لذلك إطرحوا كل نجاسة وكثرة شر : إذ يهدأ الإنسان في كلامه مع الآخرين، يلزمه أن ينتبه إلى التوبة ورفض كل أنواع النجاسة سواء الأفكار الشريرة والمناظر السيئة والكلام الدنس وكل أفعال الزنا والشرور الكثيرة المرتبطة بها.

٤- إقبلوا بوداعة الكلمة المغروسة القادرة أن تخلص نفوسكم : النوبة تمنح الإنسان نقاوة فيقبل كلام الله الذي يقرأه في الكتاب المقدس أو يسمعه في الكنيسة ويخضع له بانضاع وهدوء، فنتغرس الكلمة في قلبه وتؤثر فيه وتقوده في طريق الخلاص. وهذا يوضح أهمية قراءة كلمة الله وحضور الإجتماعات الروحية.

ع٢٢: ٥- عاملين بالكلمة : لأن من يسمع ولا يعمل يخدع نفسه بأنه متدين ويعرف كثيرًا، ولكن المقياس ليس بالمعرفة بل بتنفيذ الوصية عمليًا.

ع٢٢، ٢٤: يشبه الرسول من يسمع الكلمة ولا يعمل بها برجل ينظر فى مرآة ولم يصلح من منظره بل يمضى وينسى عيوبه. أما المؤمن فيجب أن ينظر بتمعن فى كلمة الله التى هى مرآة تكشف له ضعفه وأخطاءه ونقائصه، فيقبلها بوداعة ويصلح من ذاته ساعيًّا إلى القداسة والحق والكمال ليتشبه بأبيه السماوى ويحافظ على صورته التى أخذها بالولادة الجديدة.

ع٢٥: إذا كان ناموس موسى أوامر بالحرف وفرائض وأحكام يعمل بها الإنسان كعبد وكواجب وفرض ثم ينساها، فناموس المسيح غير ذلك، فهو ناموس الحرية التى لأولاد الله عن حب. وسمى الناموس الكامل لأنه يوصل الإنسان للكمال بالنعمة وعمل الروح القدس.

ومن يثبت في كلام الله مطبقًا إياه في حياته، تكون أعماله مباركة من الله ويتمتع بالفرح والسلام.

### ¥110¥

مسالَة بَعْقُوبَ

ع۲۲: ٦- **ملجما لسانه :** من يعتقد فى نفسه القداسة والتدين ولكن لا يضبط لسانه، فهو يوهم نفسه بتقوى مزيفة ويخدع نفسه أنه يعرف الله وهو لا يعرفه لأنه يثور ويغضب ويشتم ويدين الأخرين ويظن أنه صار مصلحًا لهم.

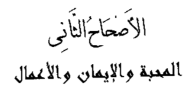
٢٧٢: ٧- الرحمة : يلخص يعقوب الرسول مفهوم الديانة الطاهرة بأنها : ١- أعمال رأفة مرتبطة بالإيمان والرحمة بالأيتام والأرامل الذين ليس لهم أحد يعولهم. ٢- حفظ الإنسان قلبه في نقاء وقداسة وطهارة الفكر ويضع كلمة الله في حياته موضع النتفيذ بصبر وحب وفرح.

ولذلك ينبغى على المؤمن أن يبتعد عن كل مصادر التلوث السمعى والبصرى ليصير مقدسًا لله جسدًا ونفسًا وروحًا.

تدم محبتك لكل من حولك واشفق على الجميع فلا يوجد انسان لا يتعرض لمتاعب، واهتم خاصة بمن لا يتعرض لمتاعب، واهتم خاصة بمن لا يهتم بهم الآخرون أو يعانون من الإحساس بالوحدة وثق أن عمل الرحمة هذا يملأ قلبك سلامًا ويفيض عليك مراحم الله ويفرح قلبك عندما ترى الإبتسامة على وجوه من رحمتهم.



### <u>\*111\*</u>



× + ×

(1) المحاباة (ع I-V):

ايَا إخْوَتِي، لاَ يَكُنْ لَكُمْ إِيمَانُ رَبَّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ، رَبِّ الْمَجْدِ، فِي الْمُحَابَاة. Y فَإَنَّهُ، إِنْ دَخَلَ إِلَى مَجْمَعَكُمْ رَجُلٌ بِخَوَاتِمٍ ذَهَبَ فِي لِبَاسٍ بَهِيٍّ، وَدَخَلَ أَيْضًا فَقِيرٌ بِلِبَاسَ وَسِخٍ، ٣فَنَظَرْتُمْ إِلَى اللاَّبِسِ اللَّبَاسَ الْبَهِيَّ وَقُلْتُمْ لَهُ: «اَجْلَسْ ٱلْتَ هُنَا حَسَنًا.» وَقُلْتُمْ للْفَقِيرَ: «قَفْ أَلْتَ هُنَاكَ» أَوِ: «اَجْلَسْ هُنَا تَحْتَ مَوْطَئٍ قَدَمَىَّ» £فَهَلْ لاَ تَرْتَابُونَ فِي أَنْفُسِكُمْ، وتَصِيرُونَ قُضَاةَ أَفْكَارِ شرِّيرَة؟ ٥اسْمَعُوا يَا إخْوِتِي الأَجَاءَ، أَمَا اخْتَارَ اللَّهُ فُقَراءَ هَذَا الْعَالَمِ أَغْنِيَاءَ فِي الْأَعْنِيَاءَ وَوَرَثَةَ أَفْكَار الأَحبَّاءَ، أَمَا اخْتَارَ اللَّهُ فُقَراءَ هَذَا الْعَالَمِ أَغْنِيَاءَ فِي الْأَعْنِيَاءَ فِي الْإِعْانَ وَوَرَثَةَ أَفْكَارِ شرِّيرَةً؟ الأَحبَّاءَ، أَمَا اخْتَارَ اللَّهُ فُقَرَاءَ هَذَا الْعَالَمِ أَغْنِيَاءَ فِي الْإِعَانَ وَوَرَثَةَ أَفْكَارِ شرِّيرَةً يُحبُونَهُ أَفَكَارِ شرِّيرَةً؟ ٥اللَهُ فُقَرَاءَ هَذَا الْعَالَمِ أَغْنِيَاءَ فِي الْإِيمَانِ وَوَرَثَةَ أَنْعَالَةَ أَفْكَارِ شَرِّعَائِقَا إِخُوتِي الأَحبَّاءَ، أَمَا اخْتَارَ اللَّهُ فُقَرَاءَ هَذَا الْعَالَمِ أَغْنِيَاءَ فِي الْإِعْمَانَ وَوَرَثَةَ الْمَلَكُونَ اللَّهُ وَعَذَا إِنْعَا فَقِيرَ. يُحبُونُونَ عَلَيْ فَنَوْنَمَ اللَّهُ فَقَرَاءَ هَذَا الْعَالَمِ الْحَقَلَةُ مُ الْهُ أَعْنِينَ اللَهُ فَقَرَامَ الْ

٤٢: المعمودية تلد المؤمنين ولادة جديدة فيصيروا جميعهم إخوة بلا تمييز أو تحيز أو تفضيل لمؤمن على آخر، بل جميعهم أعضاء فى جسد المسيح الواحد. والإيمان الحقيقى مرتبط بالمحبة للكل دون تمييز، لأن المسيح رب المجد لن يحابى أحدًا فى السماء بل يمجد الكل معه، كل واحد بحسب أعماله دون النظر إلى مركزه أو غناه او إلى أى قدرات عالمية عنده.

٢،٣٤: مجمعكم : لم يقل كنيستكم لأن المحاباة لا تليق داخل الكنيسة بل بهذا تصير كأنها مجمع يهودي.

يوبخ محاباتهم للغنى، الذى يصفه أن له ملابس بهية وخواتم ذهبية، فيقدمون له مكانًا عظيمًا ليجلس فيه. أما الفقير الذى ملابسه حقيرة ومتسخة فلا يعطونه حق الجلوس بجوار الغنى بل يقف بعيدًا أو يجلس على الأرض. وخطورة خطية المحاباة تظهر في أمرين :

 ١- أن المحاباة بعيدة عن الإيمان إذ تعتبر أن الأغنياء هم عماد الكنيسة وليس الله الذي أعطاهم الغني.

#### **₩117**₩

رسالته كعنوب

٢- المحاباة إهانة للفقير المخلوق على صورة الله، وهى إهانة للمسيح نفسه الذى افتقر ليغنينا كما قالوا عنه "أليس هذا ابن النجار ؟". ثم اننا نقلّل بها من قدر إخوة لنا فى الإيمان وهم أعضاء فى جسد المسيح الواحد.

ع٤: لا ترتابون : المحاباة بعيدة عن مخافة الله. فيا من تحابى ألا تراجع نفسك وتشلك في تصرفك هذا لتتوب عنه ؟

المحاباة نابعة عن أفكار شريرة، فيطالبهم أن يحاكموا ضمائرهم أى يكونوا قضاة لأفكارهم الشريرة ويراجعوها ويتوبوا عنها.

ع٥: يبين الرسول أن الله لا يهمه الغنى المادى بل أن كثير من القديسين كانوا فقراء مثل موسى راعى الغنم الذى دعاه الله من العليقة، وداود راعى الغنم الذى مسحه الله ملكًا، وكذلك تلاميذ المسيح كان معظمهم من الصيادين والفقراء. هؤلاء صاروا ورثة للملكوت السماوى الذى أعدَّه لهم. ويظهر أهمية الغنى الروحي بالإيمان على الأرض وميرات الملكوت، وهذا أفضل من كل الغنى المادى.

وليس معنى هذا أن الغنى شر، ولكن الشر هو أن ينسى الإنسان الله بسبب انشغاله بالغنى ويسقط في الكبرياء.

ع٦: تأثر المؤمنون فى الكنيسة بالغنى، فأكرموا الأغنياء واحتقروا الفقراء، ونسوا أن الأغنياء الأشرار يستخدمون أموالهم ونفوذهم فى إهانة المؤمنين وتهييج الأشرار عليهم (أع ١٩: ٢٥–٢٩) وكذا محاكمتهم وإلقائهم فى السجون.

ع٧: يتمادى الأغنياء فى شرهم فيهينون اسم المسيح الذى دُعىَ به المؤمنون. ليتِك تنظر اللى الله الواقف أمامك فتعلن الحق ولا تتحيز لأحد حوفًا من مركزه أو سلطانه أو لأى مصلحة تترجاها منه، واكرم الكل مهما كانوا ضعفاء أو فقراء.

(٢) المحبة (ع ٨-١٣) :

**₩**//\₩

كُلُّ النَّامُوسِ، وَإِنَّمَا عَثَرَ فِي وَاحدَة، فَقَدْ صَارَ مُجْرِمًا فِي الْكُلِّ. ١١ لأَنَّ الَّذِي قَالَ: «لاَ تَزْنِ» قَالَ أَيْضًا: «لاَ تَقْتُلْ.» فَإِنْ لَمْ تَزْنِ وَلَكَنْ قَتَلْتَ، فَقَدْ صَرْتَ مُتَعَدِّيًا النَّامُوسَ. ٢ هَكَذَا تَكَلَّمُوا، وَهَكَذَا افْعَلُوا، كَعَتِيدِينَ أَنْ تُحَاكَمُوا بِنَامُوسِ الْحُرَيَّةِ. ١٣ لَأَنَّ الْحُكْمَ هُوَ بِلاَ رَحْمَةٍ لِمَنْ لَمْ يَعْمَلْ رَحْمَةً، وَالرَّحْمَةُ تَفْتَخِرُ عَلَى الْحُكْمِ.

٤٢: الناموس الملوكى : أى ناموس المسيح الملك السماوى وهو المحبة. ناموس المسيح أى قانونه هو المحبة، وهذا يدفعنا إلى محبة كل من حولنا تطبيقًا للوصية "تحب قريبك كنفسك" (لا ١٩: ١٨)، فيطوّب الرسول سلوك المحبة نحو الجميع.

ع٩: المحاباة ضد المحبة، فهي تعدى على قانون المسيحية وتعتبر خطية كبيرة.

ع١٠٤ لا تبرروا أنفسكم بحفظكم وصايا كثيرة وعبادات فى الكنيسة ولكن تتعدوا أهم شئ وهو المحبة التى هى روح ناموس المسيح، فبهذا تكونون مجرمين فىحق المسيح وكل وصاياه.

ع١١: الإصرار على خطية يستوجب الموت. فلا يصبح الإصرار على خطية متل القتل مع الحرص من الزنا، فناموس موسى يقضى على القاتل بالموت لأنه كسر هذه الوصية رغم حرصه على باقى الشريعة.

۲۲: ناموس الحرية : قانون المسيح اى المحبة.

هكذا في العهد الجديد يلزم أن نتمسك بكل وصاياه ولا نصر ّ على إهمال أحدها بالإصرار على المحاباة، فهذا يستوجب الهلاك.

ع١٣: الرحمة تفتخر على الحكم : الحكم العادل هو أن تعطى كل ذى حق حقه، أما الرحمة في المسيحية فتعطى أكثر من الحق الذي يستحقه الناس ماداموا محتاجين.

#### ¥119¥

مهالَتْهُ يَعْتُوبَ

من لا يرحم غيره فيحابى الأغنياء ويجتقر الفقراء لا يرحمه الله ويحكم عليه بالهلاك الأبدى، بل أن قانون المسيحية هو الرحمة خاصة وأن الله أظهر رحمته لذا فى القداء والغفران لخطايانا كل يوم، مما يدفعنا إلى الإشفاق على الكل ورحمتهم. 1 الله سمح أن يعانى البعض من الفقر أو المرض أو أى احتياج حتى تظهر محبة ورحمة الأخرين عليهم، فيتماسك الكل كأعضاء فى جسد واحد ويفرحون بالمحبة التى تربطهم وينسون آلامهم؟ فلا تهمل كل محتاج حولك.

(٣) الإيمان والأعمال (ع ١٤-٢٦):

٤ ٢ مَا الْمَنْفَعَةُ يَا إِخْرَتِى، إِنْ قَالَ أَحَدٌ إِنَّ لَهُ إِيمَانًا، وَلَكُنْ لَيْسَ لَهُ أَعْمَالٌ؟ هَلْ يَقْدُرُ الإِيمَانُ أَنْ يُحَلَّمُهُ ٢ ٢ فَقَالَ لَهُمَا أَحَدَّكُمُ: «امْضِيَا يُخلَّمُهُ ١ مَانَدُفْغَا وَاشْبُعَا»، وَلَكُنْ لَمْ تُعْطُوهُمَا حَاجَاتَ الْجَسَدَ، فَمَا الْمَنْفَعَةُ؟ ١٧ هَكَذَا الإيمَانُ أَيْضًا، إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ أَعْمَالٌ، مَيِّتَ في ذَاتِه. ١٨ لَكُنْ يَقُولُ قَائلٌ: «أَنْتَ لَكَ اعْمَانٌ، وَأَمَا لَمَانَعَةً؟ ١٧ هَكَذَا الإيمَانُ أَيْضًا، إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ أَعْمَالٌ، مَيِّتَ في ذَاتِه. ١٨ لَكُنْ يَقُولُ قَائلٌ: «أَنْتَ لَكَ إِيمَانٌ، وأَنَا لَى أَعْمَالٌ، يَ أَنْ مَعْنَا، إِنْ لَمُ يَكُنُ لَهُ أَعْمَالٌ، مَيِّتَ في ذَاتِه. ١٨ لَكُنْ يَقُولُ قَائلٌ: «أَنْتَ لَكَ إِيمَانٌ، وأَنَا لَى أَعْمَالٌ.» أَرْبَى يَمَانكَ بِدُون أَعْمَالًا، مَيِّتَ فى ذَاتِه. ١٨ لَكُنْ يَقُولُ قَائلٌ: «أَنْتَ لَكَ إِيمَانٌ، وأَنَا لَى أَعْمَالٌ.» أَرْبَى يَمَانكَ بِدُون أَعْمَالكَ، وأَنَا أَرِيكَ بَأَعْمَالى إيمَاني. ٩ أَنْفَ وَاحدٌ، حَسَنًا تَفْعَلُ. وَالشَيْطَينُ فَعْمَالُكَ، وَأَنا أَرِيكَ بَأَعْمَالى إيمَاني. ٩ أَنْ مَنْ أَنْ اللَّهُ وَاحدٌ، حَسَنًا تَفْعَلُ. وَالشَيْطَينُ بَدُون أَعْمَالَ، وَأَن وَيَقَشَعَقُونُ وَيَقَشَعُمُونَ وَيَقَشَعُولُ وَيَعْمُونَ وَيَقَشَعُمُونَ وَيَقَشَعُمُونَ إِبْرَاهِيمُ أَبُونَا بِكَونا بَعَاني. ٩ أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْإِسْمَانُ الْبَاطِنُ أَنَّ الإَيمَانَ مَنْ عَلَى الْمَدْبَحِ؟ ٢٢ فَنَوى أَعْمَال مَيَّتَ؟

ع١٤: وجد يعقوب الرسول الفقراء يموتون جوعًا والأغنياء لا يتحركون، فتحدث عن عدم منفعة الإيمان بدون أعمال.

ولا يتعارض هذا مع بولس الرسول القائل "إذ نحسب أن الإنسان يتبرر بالإيمان بدون أعمال الناموس" (رو٣: ٢٨)، لأن بولس يتحدث عن أعمال الناموس الغير ضرورية للخلاص ولذلك تحدث عن ضرورة الإيمان العامل بالمحبة وتحدث عن الجهاد والخدمة والعطاء، وهذا ما يتفق مع يعقوب الرسول الذي يتحدث هنا عن الأعمال التي هي ثمر للإيمان الحي.

¥11.¥

ويقدم الرسول في الأعداد التالية أمثلة عملية على ضرورة ارتباط الأعمال الصالحة بالإيمان كشرط لخلاص المؤمن.

٢٢،١٥٢: المثال الأول

يعطى الرسول مثالا، إن كان لك أخ وأخت فقراء فتعطف عليهم بالكلام دون أن تقدم عملاً ايجابيًا، فأنت لا تسد احتياجاتهم.

### ١٧۶: المثال الثاني

الإيمان بدون أعمال يشبه جسدًا ميتًا ليس به روح، فالروح هي الأعمال والتي تدل على أن الإيمان حي. فالإيمان الذي ليس له أعمال هو إيمان نظري ميت في ذاته ويقودك للموت.

### ١٨۶: المثال الثالث

يظهر أهمية الأعمال الصالحة فى حوار يتم بين إنسان له إيمان بدون أعمال والثانى له أعمال صالحة ناتجة من إيمانه، فيقول الثانى للأول : إن كان إيمانك حقيقيًا فاظهر، لى لأنه لا يمكن إظهاره بدون أعمال، ولكن أنا بأعمالى الصالحة أظهر لك أن إيمانى حقيقى.

١٩٤: المثال الرابع

يؤكد أيضاً عدم فائدة الإيمان بدون أعمال. فإن كان إنسان له إيمان بالله الواحد ولكن ليس له أعمال صالحة، فهذا لا يفيده شيئًا بل يدينه في اليوم الأخير لأن إيمانه لم يثمر أعمالاً صالحة، مثل الشياطين الذين يؤمنون بأن الله واحد ويقدّرون هذا جداً لدرجة الخوف الشديد من الله الذي يعبر عنه بالقشعريرة، ولكنهم مستمرون في شرورهم، فإيمانهم النظري هذا الغير مصحوب بأعمال صالحة يدينهم في اليوم الأخير.

ع· ٢: المؤمن الحقيقى تظهر فى حياته أعمال المحبة، أما "الإنسان الباطل" أى الذى له إيمان بدون أعمال صالحة فإيمانه باطل. ويواصل الرسول إثباته له أن إيمانه الخالى من الأعمال ميت بأدلة أخرى.

### \*111¥

رسالَة يَعْتُوبَ

٢٢، ٢٢: المثال الخامس :

يستخدم يعقوب الرسول مثالاً وهو إبراهيم أبو الشعب اليهودى الذى ظهر إيمانه العامل إذ قدم إسحق ابنه ذبيحة وهو يؤمن بأن الله قادر أن يقيمه من الموت (رو٤: ٣).

و هكذا اشترك العمل مع إيمان إبراهيم وأكمل بعمله إيمانه، أى بتقديمه إسحق ذبيحة أكمل إيمانه بالله القادر على الإقامة من الأموات.

۲۳۶، ۲۲: خلیل : صدیق.

بالأعمال، أى بتقديم إبراهيم لإسحق ابنه ذبيحة تمَّم قول الكتاب المقدس فى (تك٥١: ٦) فأكمل إيمانه الذى به صار بارًا أمام الله بل ارتقى إلى درجة صداقة الله.

وهذا هو الدليل الخامس على أن التبرير يتم بالإيمان والأعمال وليس بالإيمان فقط.

٢٦،٢٥٢: المثال السادس :

يعطى الرسول مثالاً لاقتران العمل بالإيمان فى الأمم الذين آمنوا وليس فقط اليهود. فراحاب الزانية الأممية آمنت بقوة إله إسرائيل وخبَّأت الرجلين اللذين أرسلهما يشوع ليتجسسا أرض الموعد حتى لا يُقتَلا (يش ٢: ١-٦)، وعلَّقت على بيتها شريطا أحمر، إشارة إلى الإيمان بدم المسيح الفادى، فأنقذها الله من الهلاك مع الوثنيين سكان أريحا لإيمانها العامل بالمحبة. فأعلنت راحاب بهذا أن الأعمال تشبه الروح فى الجسد وتحييه فإن لم توجد الأعمال فالإيمان الذى يشبه الجسد سيصير ميتًا.

۲ تكتف بتقديرك لمتاعب واحتياجات الآخرين، ولكن إفرن مشاعرك بأعمال محبة تقدمها لهم ولو أعمال صنعيرة قدر ما تستطيع، عالمًا أن عملك مهما كان صغيرًا له قيمة أمام الله، فكأس الماء البارد لا يضيع أجره.

#### \*111\*

الأصحاح الثالث اللسان والحكمة \* + \*

(١) خطورة اللسان (ع ١-٨):

١ لَا تَكُونُوا مُعَلِّمِينَ كَثيرِينَ يَا إِخْوَتِي، عَالَمِينَ أَنَنَا نَاْحُدُ دَيْنُونَةً أَعْظَمَ. ٢ لأَنَنَا في أَشْيَاءَ كَثيرَة نَعْثُرُ جَمِيعُنَا. إِنْ كَانَ أَحَدٌ لاَ يَعْثُرُ في الْكَلاَمِ فَلَاكَ رَجُلٌ كَامل، قَادر آنْ يُلْجم كُلَّ الْجَسَد أَيْضًا. ٣ هُوَذَا الْحَيْنُ بَعْتُرُ جَمِيعُنَا. إِنْ كَانَ أَحَدٌ لاَ يَعْثُرُ في الْكَلاَمِ فَلَاكَ رَجُلٌ كَامل، قَادر آنْ يُلْجم كُلَّ الْجَسَد أَيْضًا، وَهِي هُوَذَا الْحَيْلُ بَعَمُ في أَفُواهَهَا لَكَى تُطَاوِعَنا، فَنُديرَ جَسْمَهَا كُلَّهُ. ٤ هُوَذَا السُفُنُ أَيْصًا، وَهِي عَظيمة بِهَذَا الْمَقْدَار، وَتَسُوقُها رِيَاحٌ عَاصَفَةٌ، تُديرُهَا دَقَةٌ صَغيرَة جدًا إلَى حَيْثُما شَاءَ قَصْدُ الْمُديرِ. هَ عَظيمة بهذا الْمَقْدَار، وَتَسُوقُها رِيَاحٌ عَاصَفَةٌ، تُديرُهَا دَقَةٌ صَغيرَة جدًا إلَى حَيْثُما شَاءَ قَصْدُ الْمُديرِ. هَكَذَا اللَّسَانُ أَيْطًا، هُوَ عُضْو صَغير ويَفْتَخُو مُتَعَظَّمًا. هُوذَا نَارٌ قَلِيلَةٌ، أَى وُقُود تُحْوقٌ؟ ٦ فَاللَّسَانُ نَارًا عَامَ أَعْ مَاءً قَصْدُ الْمُديرِ. هَ مَكَذَا اللَّسَانُ أَيْطًا، هُو عُضْو مُعَير ويَعْتَخُو مُتَعَظَّمًا. هُوذَا نَارٌ قَليلَة، أَى وُقُود تُحْوقٌ؟ ٦ فَاللسانُ نَارًا عَامَ فَى أَعْضَا، مَعْ يَعْمَ وَنُ مَعْتَعُو مُنْعَظَمًا. هُوذَا نَارٌ قَليلَة، أَى وُقُود تُحْزِقٌ؟ ٦ فَاللسانُ نَارًا عَنْ يَعْمَ عُلَ في أَعْضَائَنا الللسانُ نَارًا عَنْ مَنْ مَعْتَى الْعُنْ وَلَعْ عَلَيْهُ الْمُ مَعْتَى مُعْتَى الْعَنْ مَاللَا مُنْ عُنْ أَنْ مَا أَنَ عَلْ عُمْ مُ أَنْ عَنْ مَعْتَى مَعْتَى مُونُ ويَعْتَنُ عَنْ مُ أَنْ وَا عُنْ مَنْ عَنْ أَعْنَ مَا عُنُدُو مُ مَعْتَ مُنَا مُ عَنْ مُونا مُعْتَى مَنْ مَا عُومَ مُونَ ويُعَنْ مَا عَلَى مُنْ مُنُولُ مُنَا مُ عَنْ مُونَ ويَعْتَرُهُ مُقْتَ مَا عَنْ عَامَ مَا عَنْ مَا عَنْ عَنْ مُنَا مُ لا عَنْ عَنْ مَعْذَا مَا مُنَ مَا عُنُونَ مَا عَامَ مَا عَنْ مَا مُنُهُ مُ فَتَ مَعْنَ مَا مُو مُ مَنْ مُنَا مُ مَعْنُ مَا مُ مَنْ مَا مُ مَا مُنَ مَا م مَنْ مُقُومُ مُو مُعْنَا مَنْ مَنْ مَعْنَا مَا عُونُ مَا مُ عَلَيْهُ مَ مَنْ مُوفَ مُوفَقُ مَا مُلْلسَانُ مُ مُ أُنُ عُنْمُ مُ مُنْ مُ مَا مُ عَنْ مَا مَنْ مَ مَا مُنْ مَا مَنْ مُ مُ مُ مَنْ مُو مُ مَامِ مَ مَ مَعْنُونُ مَ عَامَ مُ مَ

ع١: كان يعقوب الرسول أسقفًا لأورشليم ومن أعمدة الكنيسة، ومع هذا يقول باتضاع "لا تكونوا معلمين يا أخوتى"، لأنه وجد أن البعض يتسابق ليأخذ صورة المعلم والمرشد فيضع نفسه فى خطر وذلك لما يلى :

لأنه يعطى إحساسًا كاذبًا لنفسه بأنه أفضل من الآخرين.
 لأن التعليم أصلاً موهبة من الروح القدس فلا يغتصبها أحد بكبريائه.
 لأن التعليم أصلاً موهبة من الروح القدس فلا يغتصبها أحد بكبريائه.
 كل معلم يأخذ دينونه أعظم، لأنه بما يعلم يجب أن يعمل هو أولاً.
 كل من يعط كثيرًا يُطلَب منه أكثر (لو ١٢: ٤٨).
 كل معلم مُعَرَّض للسقوط ومتى أسقطه الشيطان يشتَّت الرعيَّة. لذلك نجد ان أريوس الذي كان خطيبًا.

### \*111¥

م سَالَتَهُ يَعْقُوبَ

ع٢: أى إنسان معرض للسقوط فى الخطية، ولا يستطيع أحد أن يضبط لسانه تمامًا إلا الكامل وهو المسيح. فمن يضبط لسانه يستطيع أن يضبط كل شهواته وأفكاره وحواسه. وحيث أن الإنسان يجاهد ويضبط نفسه بنعمة الله إلى حد ما، فينبغى أن يكون حريصًا فى عدم الإندفاع إلى تعليم الآخرين.

المحترس إذًا في كل ما تُتعلمه ونُعلمه أيضاً. لذلك لابد أن يكون لكل إنسان أب اعتر أف حكيم، يكون مرشدًا له حتى تستقيم حياته الروحية، وبدلًا من أن يعلم الآخرين يهتم أولًا بخلاص نفسه لأن الحرب شديدة على الخدام.

۲۶: يشبه الرسول اللسان بثلاثة تشبيهات :

١- التشبيه الأول : يشبه اللسان باللجام الذي يوضع في فك الخيل ليدير ها الفارس في الإتجاء الذي يريده، لأنه إن لم يكن للخيل لجام أسقطت وأهلكت قائدها. كذلك من يضبط لسانه يستطيع أن يحرك جسمه كله، أي سلوكه، في طريق الحق حتى لا ينفلت الجسم في شهواته كالخيل الذي بلا لجام.

ع٤: التشبيه الثانى : يشبه اللسان بدفة السفينة، فرغم صغرها يستطيع الربان أن يدير بها سفينة ضخمة إلى الجهة التى يريدها مهما كانت الرياح شديدة. كذلك اللسان عضو صغير يجب أن نتعامل معه بحذر فى كل كلمة ننطق بها، "لألك بكلامك تتبرر وبكلامك تدان" (مت ١٢: ٣٧)، فاللسان يمكن أن يدنِّس الجسم كله ويحكم علينا مع أنه فى استطاعته من جهة أخرى أن يقود الإنسان فى سلام كدفة السفينة.

ع٥، ٦: التشبيه الثالث : يشبه اللسان بشرارة أى نار صغيرة تستطيع أن تشعل حرائق ضخمة.

كما أن شرارة صغيرة تشعل حرائق ضخمة، كذلك اللسان بكلمة منه تشتعل النار في عالم الخطية والإثم فتحدث الإنشقاقات والبغضة والكراهية بين الناس.

<u>\*175</u>\*

وتضرم : أى تشعل الحروب بين الشعوب. ويفتخر اللسان متعظمًا أنه يدير الكون كله وهو يقود الإنسان إلى الكبرياء فيدنِّس الجسم كله لأنه يجلب شرورًا كثيرة ثم يلقى الجسد كله فى جهنم.

جهنم : نسبة إلى وادى "هنوم" ويقع فى جنوب شرق الهيكل أسفل أورشليم، وكانت دماء الذبائح تسيل فيه واليهود يلقون به الحيوانات الميتة والقاذورات لحرقها ولذا فالنيران لا تنطفئ فيه ليلاً ونهارًا، فيشار به إلى النار الأبدية.

ع٧، ٨: التشبيه الرابع : يشبهه بالسَّم، لأنه من السهل على الإنسان أن يروض وحوشًا أو طيورًا أو زواحف، أما اللسان السليط الذي تعود على الكلام القبيح فيصعب ترويضه ولكن الله بالطبع يقدر على ذلك. فأحيانًا ينطق اللسان بكلمة فتخرج كسم الثعبان المميت ونقضى على علاقة استغرق بناؤها سنينًا طويلة. لذلك يقول داود في المزمور "ا**جعل يا رب حارسًا لفمي احفظ يا رب شفتيً**" (مز ١٤١: ٣).

أن كان لسانك يؤثر على خلاص نفسك و علاقاتك مع من حولك إلى هذه الدرجة، فليتك لا تندفع فى الكلام لتعطى نفسك فرصة أن تطلب الله وتسمع باهتمام من حولك فيرشدك الله بالكلام المناسب.

(٢) اللسان بركت ولعنتر (ع ٩-١٢):

٩به نُبَارِكُ اللَّهَ الآبَ، وَبِه لَلْعَنُ النَّاسَ الَّذِينَ قَدْ تَكَوَّنُوا عَلَى شَبْه اللَّه. ١٠منَ الْفَمِ الْوَاحد تَخْرُجُ بَرَكَةٌ وَلَعْنَةٌ. لاَ يَصْلُحُ يَا إِخُوتِى أَنْ تَكُونَ هَذه الأُمُورُ هَكَذَا، ١١أَلَعَلَّ يَنْبُوعًا يُنْبِعُ منْ نَفْسِ عَيْنَ وَاحِدَة الْعَذْبَ وَالْمُرَّ؟ ١٢هلْ تَقْدِرُ يَا إِخْوَتِى تِينَةٌ أَنْ تَصْنَعَ زَيْتُونًا، أَوْ كَرْمَةٌ تِينًا؟ وَلاَ كَذَلِكَ يَنْبُوعً يَصْنَعُ مَا مَا مَا مَا مَ مَا مَا مَا مَ

ع٩، ١٠: يوبخ الرسول من يشتمون غيرهم، فكيف بلسانهم يباركون الله في صلوات ثم يضايقون الناس المخلوقين على صورة الله بكلماتهم الردية .. فماذا يفعلون، هل يباركون الله أم يلعنونه ؟!

#### \*110\*

رسالتركعقوب

ويعلن أن هذا خطأ شديد لا يصح أن يكون أبدًا.

ع١١: التشبيه الخامس : يشبه اللسان بعين الماء، ويتساءل هل يمكن أن يخرج من نفس العين نوعان من الماء أحدهما عذب والآخر مر ؟!.. وهذا سؤال استنكارى أى لا يمكن أن يحدث ذلك، وبالتالى لا يصح أن يخرج من نفس اللسان صلوات وكلمات ردية. وهكذا يدعونا يعقوب الرسول للتوبة عن الكلام الردئ.

ع١٢: التشبيه السادس : يشبهه بالشجرة، ويتساءل سؤالا استنكاريًا ثانيًا، هل يمكن أن تعطى الشجرة ثمرًا مخالفًا لنوعها؟!.. فهل تقدر النينة مثلاً أن تعطى زيتونًا أو الكرمة تعطى تينا؟!.. بالطبع لا يمكن. هكذا لسان أولاد الله لابد أن يتكلم بكلمات بركة فقط سواء مع الله فى صلوات أو مع الناس بكلام طيب.

لأنك ابن الله فلابد أن يظهر ذلك في كلامك مع الآخرين بالكلمات الطبية سواء بالنشجيع أو الإعتذار عن أخطائك وإظهار استعدادك لمساعدتهم والتعاون معهم، فتقدم محبة الله التي فيك بكلماتك الحسنة.

(٣) اللسان والحكمة (٢ ١٣-١٨):

١٣ مَنْ هُوَ حَكِيمٌ وَعَالِمٌ بَيْنَكُمْ، فَلْيُرِ أَعْمَالَهُ بِالتَّصَرُّفِ الْحَسَنِ فِي وَدَاعَة الْحَكْمَة. ١٤ وَلَكِنْ، إِنْ كَانَ لَكُمْ غَيْرَةٌ مَرَّةٌ وَتَحَرِّرُبٌ فِي قُلُوبِكُمْ، فَلاَ تَفْتَخرُوا وَتَكْذَبُوا عَلَى الْحَقِّ. ٥ لَيْسَتْ هُدَهِ الْحِكْمَةُ نَازِلَةً مِنْ فَوْقَ، بَلْ هِيَ أَرْضِيَّةٌ نَفْسَانِيَّةٌ شَيْطَانِيَّةً. ١٢ لأَنَّهُ، حَيْثُ الْغَيْرَةُ وَالتَّحَزُبُ، هُنَاكَ التَشُويشُ وَكُلُّ أَهْرٍ رَدىءٍ. ١٧ وَأَمَّا الْحِكْمَةُ الَّتِي مِنْ فَوْقَ، فَهِيَ أَوَّلاً طَاهِرَةً، ثُمَّر مَدْعِنَةٌ، مَمْلُوَّةٌ رَحْمَةً وَأَثْمَالِمَةً، عَلَيْ هِي أَرْضِيَّةً لَفْسَانِيَّةً شَيْطَانِيَّةً. ١٦ لأَنَهُ، حَيْثُ الْغَيْرَةُ وَالتَّحَزُبُ، هُنَاكَ التَشُويشُ وَكُلُّ أَهْرٍ رَدىءٍ. ١٧ وَأَمَّا الْحِكْمَةُ الَّتِي مِنْ فَوْقَ، فَهِي أَوَّلاً طَاهِرَةً، ثُمَّ مُعَالِيَّةً، مُدْعِنَةٌ، مَمْلُوَةٌ رَحْمَةً وَالسَّكَرَةُ مَاللَهُ، مُعَانِيَّةُ عَنْهُ وَاللَّهُ فَعَنْ أَوَّلاً عَلَيْهُ

ع١٣: يحدث المؤمنين الذين يريدون أن يعلَّموا غيرهم فيقول لهم، من فيكم له حكمة ومعرفة وعلم حتى يُعلِّم غيره فيلزمه أن يظهر حكمته بأمرين :

- ١- التصرف السليم في موافف الحياة المختلفة، لأنه كيف تعلَّم غيرك الحكمة وأنت تتصرف بطريقة غير سليمة.
- ٢- أن يصحب تصرفاته السليمة وداعة أى هدوء فى القلب وكذلك عدم إنزعاج فى معاملاته مع الآخرين.

ع16- 1٤**: فلا تفتخروا وتكذبوا على الحق :** تظنوا فى أنفسكم أنكم معلمون حكماء مع أنكم ساقطون فى الخطية ولكم معرفة وحكمة بشرية بعيدة عن الله والحق.

يعقد الرسول مقارنة بين الحكمة الأرضية والحكمة السماوية. فالحكمة الأرضية نابعة من محبة العالم فيدوس الأخ على أخبه من أجل المال، وهى تفسانية" أى صادرة عن الذات البشرية (الأنا) كالتعاليم التى تاخذ شكلاً دينيًا ولها تأثير عاطفى إنفعالى وإيحاء للنفس بالقداسة والتقوى ولكنها بعيدة عن الروحيات؛ أما القديس الحقيقى فيشعر دائمًا بأنه خاطئ ومحتاج للتوبة كلما تقدم من العرش الإلهى كإشعياء النبى. فالحياة الروحية غالبًا ليس بها قفزات عنيفة ولكنها تنمو بالتدريج كالنبات أو كالطفل عندما تعطيه وجبة فإنه لا يكبر فجأة، ولكنه ينمو يومًا بعد يوم.

والحكمة الأرضية أيضًا "**شيطانية**" أى باعثها الخفى هو الشيطان، الذى بوحى للإنسان أنه وحده حكيم فيدخله روح الكبرياء والغيرة وتحدث الإنقسامات والنشويش والإنحرافات والتحزب والمحاباة، وتقوم الهرطقات تحت ستار هذه الحكمة.

ع١٧، ١٨: الحكمة السماوية يمنحها الله لمن يطلب بإيمان غير مرتاب، ومميزاتها هى: ١- طاهرة : أى نقية بلا غرض ملتوى، بعيدة عن المحاباة، صاحبها متدين ديانة طاهرة تظهر فى إفتقاد الأرامل والأيتام.

٢ - مسالمة : لأن مصدرها ملك السلام وليس كما يعطى العالم سلامًا مؤقتًا، فهى
 صانعة سلام فيشيع السلام والهدوء بين الإنسان ونفسه وبينه وبين الله وبينه وبين الناس.

### \*11/\*

م سَالَتُهُ يَعْتُوبَ

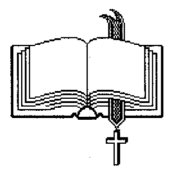
٣- مترفقة : بأخطاء الآخرين تحتضنهم وتتحمل ضعفهم وتشجعهم على التوبة، مثل ترفق المسيح وتشجيعه زكا رئيس العشارين (لو ١٩: ١-١٠) والمرأة الخاطئة فى بيت سمعان الفريسى (لو ٧: ٣٦-٥٠).

٤- مذعنة : تعنى الإستعداد لطاعة الوصية الإلهية والكنيسة والوالدين، كما ذُكرَ عن المسيح أنه كان خاضعًا لأمه العذراء ويوسف النجار (لو٢: ٥١)، كما تسمع للآخرين ولكن بتمييز دون انقباد وخضوع للآراء الخاطئة.

٥- مملوًة رحمة وأثمارًا صالحة : الحكمة السماوية تثمر ثمار رحمة وأعمال صالحة على الضعفاء والخطاة والمحتاجين والفقراء والمرضى وصغار النفوس، مستندة على الإيمان الحى العامل بالمحبة.

٢- عديمة الريب : أى ثابتة فى محبة الله والإيمان به، بعيدة عن الشك والتردد.

٧- عدم الرياء : أى ما بداخل القلب هو ما يظهر على الإنسان فى سلوكه وتصرفاته.
 ٨- تهب شمر البر : الحكمة السماوية تزرع السلام فتثمر برا و أعمالاً صالحة ونقية.
 ٣ ليتنا نتضع أمام الله والآخرين ونطلب منه الحكمة فيعلمنا كيف نتصرف ونتكلم مع أن حولنا محتفظين بالطهارة والتوبة، لكى يظل يعمل فينا بروحه القدوس ويهبنا حكمته.





الأصحاح الرابع الشموارتم الشربرة × + ×

(١) ننائج الشهوات الشريرة (١٢-٦):

١ منْ أَيْنَ الْحُرُوبُ وَالْحُصُومَاتُ بَيْنَكُمْ، أَلَيْسَتْ منْ هُنَا، منْ لَذَّاتِكُمْ الْمُحَارِبَة فِي أَعْضَائِكُمْ؟ ٢تَشْتَهُونَ وَلَسْتُمْ تَمْتَلكُونَ. تَقْتُلُونَ وَتَحْسِدُونَ، وَلَسْتُمْ تَقْدِرُونَ أَنْ تَنالُوا. تُخَاصَمُونَ وَتُحَارِبُونَ وَلَسْتُمْ تَمْتَلِكُونَ، لأَنَّكُمْ لاَ تَطْلُبُونَ. ٣تَطْلُبُونَ وَلَسْتُمْ تَأْخُذُونَ، لأَنَّكُمْ تَطْلُبُونَ رَدِيًّا لِكَى تُنْفِقُوا فِي لَذَّاتِكُمْ.

٤ أَيُّهَا الَزُنَاةُ وَالَّزَوَانِي، أَمَا تَعْلَمُونَ أَنَّ مَحَبَّةَ الْعَالَمِ عَدَاوَةٌ للَّه؟ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَكُونَ مُحَبًّا للْعَالَمِ، فَقَدْ صَارَ عَذُوًا للَّه. ٥أَمْ تَظُنُّونَ أَنَّ الْكَتَابَ يَقُولُ بَاطِلاً: الرُّوحُ الَّذَى حَلَّ فِينَا يَشْتَاقُ إِلَى الْحَسَد؟ ٦ وَلَكِنَّهُ يُعْطِى نِعْمَةً أَعْظَمَ. لِذَلِكَ يَقُولُ: «يُقَاوِمُ اللَّهُ الْمُسْتَكْبِرِينَ، وَأَمَّا الْمُتواضِعُونَ فَيُعْطِيهِمْ نِعْمَةً.»

ع١: **لَذَاتكم المحارية في أعضائكم** : الشهوات الشريرة التي تجذب أعضاء الجسد للذة الخطبة.

تسبب الشهوات الشريرة نتائج خطيرة في حياة الإنسان أهمها :

(۱) مشاكل بين الذاس : شهوات الخطية تجعل الناس يختلفون مع بعضهم البعض ويتصادمون، لأنها تولد أنانية في القلب وبالتالي تسبب خصومات ومشاكل بل حروب عنيفة بين الناس.

٢: لأنكم لا تطلبون : لا تطلبون الله والحياة الروحية معه.

(٢) عدم الشبع الشهوات الشريرة التي تولد الأنانية في الإنسان فتجعله طمَّاعًا، فيجرى وراء الشهوات ويستخدم كل وسائل الشر مثل خطايا الجسد والخصام والقتل ولكنه لا يشبع

#### \*119\*

من شهوته بل يزداد عطشه إليها، كمن يجرى وراء السراب فلا يرتوى أبدًا بل يتوه في برية العالم لأنه لا يطلب الله والروحيات بل شهواته المادية فقط التي تزيد عطشه.

٣٤: (٣) فساد العلاقة مع الله

يظهر الرسول أن الإنغماس فى الشهوات يفسد العلاقة بالله، فصلواتهم تتجه إلى الطلبات المادية وتترك محبة الله والأخرين ولذا لا يستجيب الله لهم، فلا ينالون شيئًا مما طلبوه لأنهم يطلبون شهواتهم الشريرة.

٤٤: (٤) عداوة الله :

يشبه الكتاب المقدس علاقة الله بشعبه برباط العريس بعروسه ويعتبر محبة المؤمن للعالم زنا روحى، فيعلن بوضوح أنها عداوة لله، لأنها تأخذ الإنسان بعيدًا عنه فينشغل بمحبة العالم الذى كان ينبغى أن يكون مجرد قنطرة للعبور إلى العرس السماوى. فالله يطلب منا المحبة من كل قلوبنا باعتباره زوجًا ينتظر من عروسه كل قلبها. لذلك يقول بولس الرسول "فاتى أغار عليكم غيرة الله لألى خطبتكم لرجل واحد لأقدم عذراء عفيفة للمسبح" (٢كو ١١: ٢)، أى أن كل إنسان له حرية الإرادة ليختار إما أن يحب الله ويبغض العالم أو يحب العالم ويبغض الله.

ع
 ع: الروح الذي حل فينا : الروح القدس الذي حل فينا في سر الميرون.
 يشتاق إلى الحسد : يحبنا ويغير علينا من تسلط إبليس ويسعى ليردنا إلى محبته.

من يحب العالم ويتعلق بالماديات يعادى الله، والكتاب المقدس كله يعلن محبة الله لنا وغيرته علينا، والروح القدس الذى حل فينا بسر الميرون يغير علينا إذا تعلقنا بالشهوات والماديات، فلا يقف ضدنا إذا عاديناه بل بحبه يريد إرجاعنا إليه ويخلصنا من قبضة إيايس بل ويعطينا نعمة لكى نقاوم حروب الشيطان ثم يمتعنا بسلام وفرح وتلذذ بعشرته.

#### \*11.\*

ع7: ٥- الكبرياء : تنتج الشهوات الكبرياء الذى يجعل الإنسان يزداد فى الشهوات ويفقد نعمة الله ويقاومه فيغضب عليه لأجل عناده. ومن ناحية أخرى، من يتضع أمام الله يخلصه من خطاياه ويمتعه بعشرته.

أن كنت مُحاربًا بأى شهوة، فتذلل أمام الله في توبة واتضاع ليرفعها عنك، ولا تنزعج مهما سقطت بل ثابر في جهادك وكن حريصًا في الإبتعاد عن مصادر هذه الشهوات.

(٢) النوبة والجهاد الروحي (٢٤-١٢):

٧فَاخْضَعُوا للَّه، قَاوِمُوا إِبْليسَ فَيَهْرُبَ مِنْكُمْ، ٨اقْتَرِبُوا إِلَى اللَّه فَيَقْتَرِبَ إِلَيْكُمْ. نَقُوا أَيْديَكُمْ أَيُّهَا الْحُطَاةُ، وَطَهِّرُوا قُلُوبَكُمْ يَا ذَوَى الرَّأْيَيْنِ. ٩ اكْتَتَبُوا وَنُوحُوا وَابْكُوا، لِيتَحَوَّلْ ضَحِكُكُمْ إَلَى نَوْحٍ وَفَرَحْكُمْ إِلَى غَمٌ. ١ تَقُوا قُدُومَ إِلَى نَوْحٍ وَقَرَحْكُمْ إِلَى عَوْرَمِ وَابْكُوا، لِيتَحَوَّلْ ضَحِكُكُمْ إَلَى نَوْحٍ وَقَرَحْكُمْ إِلَى عَمْرُ إِلَى غَمٌ. ١ تَقُوا قُدْوَى الرَّائِيْنِ. ٩ اكْتَتَبُوا وَنُوحُوا وَابْكُوا، لِيتَحَوَّلْ ضَحِكُكُمْ إَلَى نَوْحٍ وَقَرَحْكُمْ إِلَى غَمٌ.

١١ لاَ يَذُمَّ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُّهَا الإِخْوَةُ، الَّذِي يَذُمُّ أَخَاهُ وَيَدِينُ أَخَاهُ، يَذُمُّ النَّامُوسَ وَيَدِينُ النَّامُوسَ. وَإِنْ كُنْتَ تَدِينُ النَّامُوسَ، فَلَسْتَ عَامَلاً بِالنَّامُوسِ، بَلْ دَيَّانًا لَهُ. ١٢وَاحِدٌ هُوَ وَاضِعُ النَّامُوس، الْقَادِرُ أَنْ يُخَلِّصَ وَيُهْلِكَ. فَمَنْ أَلْتَ يَا مَنْ تَدِينُ غَيْرَكَ؟

ع٧: الاتضاع والخضوع لله بطاعة وصاياه يسندان الإنسان بقوة ليقاوم حروب إبليس فلا يخاف منه، بل على العكس يخاف إبليس من قوة الله ويبتعد عن هذا الإنسان المجاهد.

ع٨: ا**فتربوا إلى الله فيقترب إليكم** : إقتربوا إلى الله بالصلاة وقراءة كلامه المقدس والتناول من الأسرار المقدسة، حينئذ تشعرون بقربه منكم لأنه قريب منكم واقترابكم منه هو تجاوب مع محبته، فتشعروا حينئذ أنه يقترب منكم وتتمتعون برعايته وعنايته أكثر من ذى قىل.

نقوا أيديكم أيها الخطاة : بالتوبة عن خطاياكم والتي تظهر في سلوككم وأعمالكم المُشَار إليها بالأيدي.

#### \*111\*

ر سَالَتْهُ بَعْقُوبَ

طهروا قلوبكم يا ذوى الرأيين : يا من تتقلّبون بين محبة العالم ومحبة الله تطهروا من هذا التقلب وارفضوا محبة العالم لتكونوا برأى واحد وهو محبة الله. يدعوهم للصلاة وقراءة الكتاب المقدس والتوبة عن الخطايا ليسيروا في محبة الله.

ع٩: يدعوهم إلى التوبة العميقة بانسحاق ودموع في ضيق من الخطية بدلاً من الإنغماس في أفراح الشهوات ولذاتها الفاسدة وضحكاتها الشريرة.

ع١٠: إذا شعروا بفظاعة خطاياهم سيندمون باتضاع طالبين معونة الله وغفرانه، وعلى قدر ما يتذَّللوا أمامه يرفع عنهم خطاياهم ويباركمهم بل يمجدهم أيضًا ويمتعهم بمحبته.

ع١١: ينهيهم الرسول عن الإدانة لأنها ليست فقط ضد من يدينونه بل أيضاً ضد الناموس الذي يوصى بمحبة القريب. فمن يدين يكسر الناموس ويصير ضده أي يدينه بسبب أفعاله وهي إدانة غيره.

ع١٢: الله هو واضع الناموس وهو وحده ديَّان العالم كله. فكيف تتجاسر أيها الإنسان وتدين غيرك ؟ إنك بهذا تغتصب مكان الله الديان فتعرّض نفسك لدينونته وعقابه، فالله برحمته قادر أن يقود إخوتك الساقطين في الخطية ليخلصوا، أما أنت فتهلك بسبب إصرارك على الإدانة.

الهتم بتويتك فتلتمس الأعذار لمن يخطئون حولك، وعلى قدر اتضاعك أمام الله تفيض عليه مراحمه. كن ايجابيًا واهتم بتويتك والجهاد ضد الخطية أما الآخرين الذين يسقطون في الخطية مثلك، فصل لأجلهم ليرحمك الله ويرحمهم.

#### \*141\*

(٣) الإتكال على انَّه (ع١٣-١٧):

١٣ هَلُمَّ الآنَ أَيُّهَا الْقَائِلُونَ: «نَذْهَبُ الْيَوْمَ أَوْ غَدًا إِلَى هَذِهِ الْمَدِينَةِ أَوْ تِلْكَ، وَهُنَاكَ نَصْرِفُ سَنَةً وَاحِدَةً وَنَتَجِرُ وَنَرْبَحُ.» ١٤ أَنْتُمُ الَّذِينَ لاَ تَعْرِفُونَ أَمْرَ الْغَدِ، لأَنَّهُ مَا هِيَ حَيَاتُكُمْ؟ إِنَّهَا بُخَارٌ، يَظْهَرُ قَلِيلاً ثُمَّ يَضْمَحِلُّ. ١٩ عَوَضَ أَنْ تَقُولُوا: «إِنْ شَاءَ الرَّبُّ وَعِشْنَا، نَفْعَلُ هَذَا أَوْ ذَاكَ.» ١٦ وأَمَّا الآنَ، فَإِنَّكُمْ تَفْتَحِرُونَ فِي تَعَظُّمِكُمْ. كُلُّ افْتِخَارٍ مِثْلُ هَذَا رَدِيءٌ. لا فَعَرَ أَمْ يَعْمِلُ هَذَا أَنْ يَعْطَلُهُ أَنْ تَقُولُوا: خَطِيَّةٌ لَهُ.

ع١٣: يوبخ المعتمدين على قوتهم ومنشغلين بمحبة المال، فيذهبون من مكان إلى آخر للتجارة والربح دون اتكال على الله. فليست التجارة في حد ذاتها خطأ ولكن عدم الإتكال على الله هو الخطأ.

ع١٤: ينبههم إلى أنهم لا يعرفون متى ينتهى عمرهم لأن حياة الإنسان قصيرة، ويشبهها بالبخار الذى يبدو له شكل كبير ولكن سرعان ما يتبدد. فلذا ينبغى انتهاز فرصة العمر للتوبة عن محبة المال وكل الخطايا والإهتمام بخلاص النفس، أما أعمال العالم فينبغى الإتكال على الله فيها ويظل الله هو الهدف الوحيد للحياة.

ع١٥: يوضح الرسول هنا التصرف السليم وهو الإتكال على الله ثم ممارسة أى عمل أو تجارة. فالصلاة أمر أساسى قبل البدء في أي عمل.

ع١٦: يوبخ كبرياءهم أيضنًا وافتخارهم بقوتهم وأموالهم، فهذا الكبرياء ردئ ومرفوض من الله بل يجلب غضبه على البشر.

#### \*177\*

ر سَالَتْهُ بَعَقُوبَ

ع١٧: لئلا يتكاسل البعض عن العمل، ينبهنا إلى أهمية القيام بجميع الواجبات الحسنة، فكل شئ صالح ومفيد لابد من الإلتزام به سواء فى الأعمال المادية أو الروحية مع الإتكال على الله فيها، بل ينبغى انتهاز كل فرصة لعمل الخير لأن العمر قصير وسينتهى سريعًا، ولأن الله أعطانا فرصة العمل فكيف نهملها ؟! فالعمل بركة لأنه من أجل الله وليس و جبًا تقيلاً، وتضييع فرص العمل يعتبر خطية يحاسب عليها الإنسان أمام الله.

ومساندة من حولك؛ وإن تهاونت فقدم توبة عن ذلك أمام أب اعترافك ثم قم لتنتهز الفرص الجديدة لعمل الخير .



\*175\*

الاصحاح الحامس

الزهد والصبر والصلاة والخدمة

\* **+** \*

(۱) عاقبت محبة المال (۱)-۱):

١ هَلُمَّ الآنَ أَيُّهَا الأَغْنِيَاءُ، ابْكُوا مُوَلُولِينَ عَلَى شَقَاوَتَكُمُ الْقَادِمَة. ٢ غنَاكُمْ قَدْ تَهَرَّأَ، وَثِيَابُكُمْ قَدْ أَكَلَهَا الْعُثُ. ٣ ذَهَبُكُمْ وَفضَّتُكُمْ قَدْ صَدْنَا، وَصَدَأَهُمَا يَكُونُ شَهَادَةً عَلَيْكُمْ، وَيَأْكُلُ لُحُومَكُمْ كَنَارٍ، قَدْ كَنَزْتُمْ فِي الأَيَّامِ الأَخيرَةَ. ٤ هُوَذَا أُجْرَةُ الْفَعَلَة الَّذِينَ حَصَدُوا حُقُولَكُمُ، الْمَبْخُوسَةُ مَنْكُمْ، تَصَرُحُ وَصِيَاحُ الْحَصَّادِينَ قَدَ دَخَلَ إِلَى أُذْنَىْ رَبَّ الْجُنُود. ٥ قَدْ تَرَفَّهُتُمْ عَلَى الأَرْضِ، وَتَنَعَمْتُمْ، وَرَبَعَهُمْ وَصِيَاحُ الْحَصَّادِينَ قَدَ دَخَلَ إِلَى أُذْنَى رَبَّ الْجُنُود. ٥ قَدْ تَرَفَّهُتُمْ عَلَى الأَرْضِ، وَتَنَعَمْتُمْ، وَرَبَيْتُمْ وُصِيَاحُ الْحَصَّادِينَ قَدَهُ فَي الأَيَّامِ الأَخْذِينَ عَلَى أَذْنَى رَبَّ الْمُعْلَة الَّذِينَ حَصَدُوا حُقُولَكُمُ، الْمَبْخُوسَةُ مِنْكُمْ، تَصَرُحُ وَصَيَاحُ الْحَصَّادِينَ قَدَهُ وَتَنَعَمْتُهُمْ مَنْ وَتَنَعَمْتُمُ الْمَعْتَمَةُ عَلَى الْمَنْعَانَ مَنْ إِلَى وَصِيَاحُ الْحَصَادِينَ قَدَهُ مَنْهُمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَهُ مَالَعُنْهُ مَنْ مَعُولَ أَوْنَعَيْنَةُ مَ عَلَى الْمَعْهُمُ عَلَى الْمَعْذَى مُ قَدْ وَصَيَاحُ الْحَيْبَةُ مُ عَلَى الْمَنْهُ الْعَانَةُ مَنْ عَمْ عَلَى الْمُ فَعَنَهُ عَلَى الْمَالُهُمَ عَلَى الأَنَهُ مَا عَلَيْهُمْ عَلَى الْمُ لُحُومَ مَعَنَى الْمَنْعَانَةُ مَنْهُمُ عَلَيْ الْمَالَةُ عَنْ عَلَى الْمَالَةُ مَ عَلَى الْمَالَةُ الْمَعْدَلُولَ عَوْلَكُمُ ا مُنَعْوَسَةُ مِنْكُمُ مَنْ عَلَى الْعَاقُ مَا عَالَهُ الْعَالَةُ مَنْ إِنَ عَائَنَ مَ بَعْنَ مَا عَلَ عَالَ مُ عَلَى الْمَ الْمَالَ الْمَ

> ع۱-۳: شقاوتكم القادمة : العذاب الأبدى. تهرأ : تبدد.

> > العث : حشرة صغيرة تأكل الملابس.

يدعو يعقوب الرسول الأغنياء المتكلين على أموالهم للبكاء والنحيب لأن شقاوتهم قادمة. فلقد انشغلوا بجمع الكنوز الأرضية وأحبوا الفانيات أكثر من الله. ويصف ما سيحدث لهم، فأموالهم تتبدَّد وثيابهم ستفسد ويأكلها العث. وحتى المعادن الثمينة سوف تصدأ ويذهب لمعانها ويكون هذا كله شاهدًا عليهم وسببًا لعذابهم في نار الجحيم، لأن الفقير كان محتاجًا ولم يعطوه، وحتى في الأيام الأخيرة من حياتهم فبدلاً من أن ينشغلوا بالكنز السماوى، إنشغلوا بجمع الكنوز الأرضية الفانية فخسروا كل شئ على الأرض وفي السماء وفي النهاية أنفسهم.

ع٤: المبخوسة : قلَّلتم أجرة العاملين فيها أى أعطيتمو هم أجرة أقل من حقهم.

محبة المال تقود للأنانية والقسوة وها أجرة العامل الذي زرع وحصد حقول الأغنياء قد منعوها عنه ظلمًا، وصراخ أولئك المظلومين قد سمعه الله القوى المُعَبَّر عنه "**برب الجنود**" القادر على كل شئ ويدافع عن المظلومين.

#### \*170\*

ىرسالَتْهُ يَغْقُوبَ

ع٥: يعيش الأغنياء فى نرف ونعيم وكأنهم يربون قلوبهم، التى تقسَّت بالخطية، كالعجول السمينة ليوم الذبح فيصبر الجسد المُسَمَّن طعامًا **للدود** كما يقول الكتاب "أما المتنعمة فقد ماتت وهى حية" (١تى٥: ٦).

ع٦: قد حكموا أيضًا على البرئ الضعيف وسجنوه، والفقير قتلوه جوعًا وهو لا يقدر أن يقاومهم.

لا يقدم لنا يعقوب الرسول تعاليمه العملية بأن كنوز الدنيا تفنى وتتلاشى، فاكنز لك كنزًا فى السماء كما قال السيد المسيح فى (مت1: ١٩). فإذا صادفك فقيرًا أو فرصة لعمل الخير السماء كما قال السيد المسيح فى (مت1: ١٩). فإذا صادفك فقيرًا أو فرصة لعمل الخير التعمله فثق أنها فرصة ثمينة قد أتاحها الله لك فلا تضيَّعها لأنها لن تعود ثانية.

(٢) الصبر وعلى القسر (٢٤-١٢):

٧ فَتَأَنَّوْا أَيَّهَا الإِخْوَةُ إِلَى مَجِيء الرَّبِّ. هُودَا الْفَلاَّحُ يَنْتَظُرُ ثَمَرَ الأَرْضِ الشَّمِينَ مُتَأَنَّيًا عَلَيْه حَتَّى يَنَالَ الْمَطَرَ الْمُبَكِّرَ وَالْمُتَأَخِّرَ. ٨ فَتَأَنَّوُا أَنْتُمْ وَتَبَّتُوا قُلُوبَكُمْ، لأَنَّ مَجِيءَ الرَّبِّ قَد اقْتَرَبَ. ٩ لاَ يَنَنَّ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضَ أَلُمَان مَعَنَا خَرَ. ٩ لَا يَنَنَّ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضَ أَلُمَان . ٩ لَا يَنَنَّ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضِ أَيُّهَا الإِخْوَةُ، لَنَلاَ تُدَائوا. هُوَذَا الدَّيَّانُ وَاقَفَ قُدَامَ الْبَاب. ٩ لَحُذُوا يَا إِخْوَتِي مَنَالاً بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ أَيُّهَا الإِخْوَةُ، لَنَلاَ تُدَائوا. هُوَذَا الدَّيَّانُ وَاقَفَ قُدَامَ الْبَاب. ٩ خُدُوا يَا إِخْوَتِي مَنَالاً لا حُتَمَان الْمُعَنْ عَلَى بَعْضِ أَيُّهَا الإِخْوَةُ، لَنَلاً تُدَائوا. هُوَذَا الدَّيَّانُ وَاقَفَ قُدَامَ الْبَاب. ٩ خُدُوا يَا إِخْوَتِي مَنَالاً لا حُتَمَان الْمُسَتَقَات وَالأَنَهُ اللَّائِقِ الْمَنْعَان الْمُعَنْ عَلَى بَعْضَ أَيُّهَا الإِخْوَةُ، لَنَكَ تُدَائوا. هُوَذَا الدَّيَّانُ وَاقَفَ قُدَامَ الْبَاب. ٩ خُذُوا يَا إخْوَتِي مَنَالاً لا حُورتي مَتَالاً الْمُسَتَقَات وَالأَنَهُ عَلَيْ الْأَنْسَ الْمُعَنْ مُتَالاً الْمُعَنْ فَقَتَى إِنَّامَ الْمُعَنْ الْمُ عَنْ أَنْ الْمُنَاق الْمَ مُعَنَالاً الْمُسْمَعَ مَنْتَقُون أَقُلُوبَ الْمُ الْمُ مُعَامًا لا الْمُعَن أَتَتَ وَالأَنَة. الأَبْنَ الرَحُمُ الوَي بَعْنُ لَقُوبُ السَيَعَ وَلَ عَامَ مُ الْمَ مُعْتَقُ مُ عَالَي الْمُ عَنْ إِنَ أَنَا الْمُ مَنْ عَلَى الْعَنْ أَنْ الْأَسْ الْمُ عَوْقُ الْنَا الْ مُنْعَال الْمَا الْنَيْنَا الْ أَقْنَ عَلَمَ الْبَابِ الْعَنْ إِنَ إِنَا مَنْ عَائُولُ مَنْ مَنْ عَالَى الْعَنْ أَيْ الْعَابِ إِنْ الْعَاقِ مَا الْعَانِ مَنْ اللَهُ مَا اللَّعْنَ اللَّهُ مَنْ مَنْ الْحُولِ الْعَاقِ مَا عَالاً الْمَنْ مَا عَالُ مَنْ أَنْ مَا الْعُنَا مَا الْعَاقُ مَا الْحَالَة الْعَالَة مَا الْتُعْمَا مَ أَنْعَالُ مَا مَنْ الْعَالُ مُ مَا م مُوانَ عَلَى الْعَام الْمَائِ مُنْ مُنَا مَا إِنْ الْعُنْ مَا مَالَ مُ مَا مُ مُنَا مُ مَا مَنْ مَ مَا مَ مُ مُ أَنْ أَنْ أَنْ الْ الْعَالُ مُ مُ مُ مَا مَا الْ أَنْعُنُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مُ مَا مُ مُ مَنْ الْعَامَ الْعَالَ مُ مُ مَ

٢ ٥ وَلَكِنْ، قَبْلَ كُلَّ شَىْء يَا إِخْوَتِى، لاَ تَحْلِفُوا لاَ بِالسَّمَاءِ وَلاَ بِالأَرْضِ وَلاَ بِقَسَمٍ آخَرَ، بَلْ لِتَكُنْ نَعَمْكُمْ نَعَمْ وَلَاكُمْ لاَ، لِئَلاَ تَقَعُوًا تَحْتَ دَيْنُونَةٍ.

ع٧، ٨: ثمر الأرض الثمين : ثمار المحصول التي ترمز للمكافأة الأبدية.

المطر المبكر : الذى يروى الزراعة الشتوية فى فصل الخريف، ويرمز لعمل الروح القدس فى سر المعمودية وتشجيعه للمؤمنين فى بداية جهادهم الروحى.

المطر المتأخر : الذى يروى الزراعة الشتوية فى بداية فصل الربيع وقبل نصب المحصول بفترة قصيرة، وهو يرمز لمعونة الروح القدس للمؤمنين أثناء جهادهم وحتى نهاية حياتهم.

#### \*171\*

يدعو الفقراء والمظلومين أن يثبتوا فى الإيمان ويتحلّوا بالصبر ويأخذوا العبرة من الفلاح، فهو يزرع ويفلح ويصبر على الزرع حتى يرتوى من مطر الخريف المبكر ومطر الربيع المتأخر، وينتظروا خلاص الرب ومجيئه الذى سيكافئهم فى الأبدية، فمن ينظر للمسيح فى مجيئه تهون عليه آلامه.

۲: لا يئن : لا يتذمر.

يوصى ألا يتذمر الفقير والمظلوم على الغنى ولا يدينه أو يطلب الإنتقام منه، لأن الغنى مسكين وممسوك فى يد الشيطان، ولئلا يُدَان الفقير لأجل تذمره. وليتذكر أن المسيح سيأتى ديانًا ليعطى كل واحد حسب أعماله (مت٧: ١).

ع١٠: يدعوهم الرسول للصبر وانتظار خلاص الرب لأنه لا يدعهم يجرَّبون فوق ما يحتملون، ووضع أمامهم إحتمال الأنبياء للآلام بصبر ليقتدوا بهم.

ع١١: أعطاهم مثالاً للصبر وهو "أ**يوب**"، وكيف كانت مكافأة الله له لأنه احتمل موت الأبناء والمرض والفقر والسخرية، فمدحه الله ثم أعطاه ضعفيّ ما كان عنده.

ع١٢: ينهى الإنجيل عن القسم، لأنه كيف نحلف بشئ ونحن لا نملكه ؟.. فكل ما نملكه هو ملك لله ونحن وكلاء عليه. فإن كان كلامك دائمًا بالصدق سيثق الناس بك لأن اللسان المستقيم ينطق بكلمة واحدة من غير تأويل ولا تحوير. فالمسيحى الحقيقى الصادق دائمًا فى كلامه لا يحتاج للحلفان لكى يصدقه الناس كما قال السيد المسيح "لا تحلفوا البتة" (مت٥: ٣٤). ومن ناحية أخرى لا يليق أن نحلف باسم الله أو بأى شئ آخر لأن الشيطان يستغلّ كلمة القسم فى ساعة الغضب كما حدث عندما قتل هيرودس يوحنا المعمدان (مت٢٤: ٧).

(٣) الصلاة وبس مسحة المرضى (١٣٤-١٨):

٣ ا أَعَلَى أَحَد بَيْنَكُمْ مَشَقَّاتٌ؟ فَلْيُصَلٌ. أَمَسْرُورٌ أَحَدٌ؟ فَلْيُرَتِّلْ. ٤ ا أَمَرِيضٌ أَحَدٌ بَيْنَكُمْ؟ فَلْيَدْعُ شُيُوخَ الْكَنِيسَة فَيُصَلُّوا عَلَيْه وَيَدْهَنُوهُ بِزَيْت بِاسْمِ الرَّبِّ، ١٥ وَصَلاَةُ الإِيمَانِ تَشْفى الْمَرِيضَ وَالرَّبُ يُقِيمُهُ، وَإِنَّ كَانَ قَدْ فَعَلَ خَطَيَّةً، تُغْفَرُ لَهُ. ٦ اعْتَرِفُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ بِالزَلاَّتِ، وَصَلُّوا بَعْضُكُمْ لأَجْلِ

#### · \*11/\*

مرسالَته يَعْتُوبَ

بَعْضٍ لَكَىْ تُشْفُوْا. طَلبَةُ الْبَارِ تَقْتَدرُ كَثيرًا فِى فَعْلِهَا. ١٧ كَانَ إِيليَّا إِلسَانًا تَحْتَ الآلاَمِ مِثْلَنَا، وَصَلَّى صَلاَةً أَنْ لاَ تُمْطِرَ، فَلَمْ تُمْطِرْ عَلَى الأَرْضِ ثَلاَتَ سِنِينَ وَسِتَّةً أَشْهُرٍ. ١٨ ثُمَّ صَلًى أَيْضًا، فَأَعْطَتِ السَّمَاءُ مَطَرًا وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ تُمَرَهَا.

ع١٣: يدعوهم إن قابلوا ضيقات وتجارب أن يرفعوا قلوبهم لله الذى يشعر بهم وقد تألم من أجلهم على الصليب، فيساندهم ولا يشعرون بالتعب من فرط إحساسهم بتعزيات الله.

وإن أعطاهم الله عطايا ونجًاهم من التجارب، يُعَبِّروا عن فرحهم بطريقة روحية وليس بالشر مثل أهل العالم. والتعبير عن الفرح يكون بالتسبيح والترتيل لذا نظَّمت الكنيسة تسابيح تُقَال كل يوم بالإضافة إلى تسابيح المناسبات المختلفة.

ع١٤**: شيوخ : ق**سوس، وهى الترجمة الصحيحة فى اللغة اليونانية وكذا فى النسخ التى توافق عليها الكنيسة الأرثوذكسية والكاثوليكية، ولكن فى النسخ البروتستانتية التى بين أيدينا تُرجِمَت الكلمة إلى شيوخ لعدم إيمان البروتستانت بسر الكهنوت.

يقرر يعقوب الرسول أن سر مسحة المرضى كان مستقرًا ويُمارَس فى العصر الرسولى، ويوجه نظر المؤمنين إلى دعوة القسوس أى الكهنة لزيارة البيت الذى به مريض ليصلُّوا عليه صلاة سر مسحة المرضى ويدهنوه بالزيت الذى حلَّ عليه الروح القدس بالصلاة.

ع١٥: يؤكد أهمية الإيمان بسر مسحة المرضى ليُشفَى المريض، سواء إيمانه أو إيمان الكهنة أو إيمان من حوله، ويضيف إلى هذا ضرورة التوبة والاعتراف بالخطية أمام الكهنة الموجودين أثناء هذا السر فينال المرضى غفران خطاياهم بالإضافة إلى شفائهم من أمراضهم الجسدية.

375: كان سر مسحة المرضى يمارس فى وجود عدد كبير داخل البيت. فيحضر سبعة كهنة أو على الأقل أكثر من كاهن وذلك فى حالة الأمراض الشديدة، وفى هذا الإجتماع يدعو الحاضرين للاعتراف بخطاياهم أمام الكهنة الحاضرين، فالبعض الأول هم الشعب والبعض الثانى هم الكهنة. وطبعاً من غير المعقول أن يقصد إعتراف الكهنة أمام الشعب أو إعتراف الشعب أمام بعضهم البعض تاركين الكهنة الحاضرين.

\*147\*

ويطلب أيضًا من الحاضرين الصلاة بقلب واحد من أجل المريض حتى يُشفَى، بل يكون هذا سلوكهم الدائم بالصلاة من أجل بعضهم البعض؛ ويخص هنا بالأكثر الكهنة الذين يقودون الصلاة أثناء هذا السر.

ويؤكد قيمة الصلاة الصادرة من قلب نقى أمام الله، فهى قادرة على شفاء الأمراض. وهنا تظهر أهمية الشفاعة التى تمسكت بها الكنيسة الأولى أيام الرسل، فالمقصود بالبار طبعاً هو القديس، فشفاعة القديسين قادرة على أفعال كثيرة والله يفرح بها لأن من يتمسك بها يظهر اتضاعه وإيمانه وكذا محبته للقديسين.

ع١٧، ١٨: يؤكد الرسول كلامه بقصة إيليا النبى (١مل١٧: ١) الذى كان إنسانًا بشريًا مثلنا مُعرَّضًا للآلام والضيقات، وصلًّى بإيمان ألا تمطر السماء فانقطع المطر ثلاث سنوات ونصف وذلك حتى يدعو الناس للتوبة وعبادة الله وترك عبادة الأوثان، وعندما رجع الكثيرون منهم إلى الله صلًى مرة ثانية فنزل المطر وأنبتت الأرض وأثمرت وزالت المجاعة. وهكذا تظهر أهمية صلوات القديسين واهتمام الله بالإستجابة لها.

الصلاة قوة تحرك العالم كله وتستدر مراحم الله خاصة لو صدرت من قلب تائب نقى محتاج لله فى كل احتياجاتك وألح عليه م محتاج لله فى تضرع وايمان. فلا تتوانَ بل أسرع إلى الله فى كل احتياجاتك وألح عليه مهما عظمت طلبتك واثقًا من محبته ورحمته.

(٤) إفتقاد الضالين (ع١٩، ٢٠):

٩ أَيُّهَا الإِخْوَةُ، إِنْ ضَلَّ أَحَدٌ بَيْنَكُمْ عَنِ الْحَقِّ فَرَدَّهُ أَحَدٌ، ٢٠ فَلْيَعْلَمْ أَنَّ مَنْ رَدً خَاطِئًا عَنْ ضَلاَلِ طَرِيقِهِ، يُخَلِّصُ نَفْسًا مِنَ الْمَوْتِ، وَيَسْتُرُ كَثْرَةً مِنَ الْخَطَايَا.

ع١٩، ٢٠: ينبه المؤمنين أن يهتموا ببعضهم البعض، فلو ابتعد أحدهم عن الإيمان أو انحرف فى خطايا شديدة فليسر عوا للإهتمام به ودعوته للتوبة باتضاع ومحبة فيخلصوه من الهلاك الأبدى ولا تنفضح خطاياه أمام الكنيسة بل يعود عضوًا حيًا فيها.

يظهر هنا أهمية الخدمة، فالله هو المخلص ولكنه يفرح بخدمتنا الروحية لبعضنا البعض ويباركها ويكِّملها. وقد أكد القديس اغريغوريوس هذا المعنى بقوله "إن كان الذى يخلص

### ¥179¥

مهالَّة يَعْقُوبَ

إنسانًا من الموت الجسدى مع أنه سوف يموت يومًا يستحق المكافأة فكم يستحق من يخلص نفسًا من الموت الأبدى".

تؤكد هذه الآيات إمكانية هلاك المؤمن وترد على البدع البروتستانتية التى تقول عكس هذا، ويؤكد بولس الرسول نفس المعنى بقوله "أما البار فبالإيمان يحيا وأن ارتد لا تُسَرّبه نفسى" (عب١٠: ٣٨) ويقول أيضًا "تمموا خلاصكم بخوف ورعدة" (فى ٢: ١٢). ثم يثبت ذلك بأدلة واقعية حينما يقول "لأن كثيرين يسيرون ممن كنت أذكرهم لكم مرارًا والآن أذكرهم أيضًا باكيًا وهم أعداء صليب المسيح" (فى٣: ١٨).

الهتم بخلاص من حولك وخاصة أهل ببيتك وأقربائك وأصدقائك وإن لم يقبلوا كلامك المبتم بغلوا كلامك المبتم بقدم المبتم محبة واهتمام وصل لأجلهم.



#### \*\£•\*

رِسَالَةُ بُطْرُسَ (لرَّسُه (للُّولَى

# coptic-books.blogspot.com

ι.

م سالَة بُطْنُ سَال سُول الأَملَ

\*\*\*\*\*

مةحمية

### \*

أولا: كاتبها :

- بطرس الرسول أحد تلاميذ المسيح الإثنى عشر، وكان اسمه سمعان ومعناه الله يسمع، ثم أعطاه المسيح اسم بطرس أو صفا أى صخرة. واسم أبيه يونا وأخوه أندراوس. وقد دعاه المسيح ليتبعه فى بداية تبشيره، فترك السفينة والشباك، إذ كسان يعمل صيادًا، وتبعه مع أندراوس أخيه. وهما من مدينة بيت صيدا، وكان متزوجًا، وتميز بالشجاعة والاندفاع، وهو أكبر سنًا من باقى التلاميذ.
- إنفرد مع المسيح هو ويعقوب ويوحنا ابنا زبدى فى مواقف خاصة مثل التجلى
   وإقامة ابنة يايرس وكذلك فى بستان جستيمانى قبل القبض على المسيح.
- أنكر المسيح أثناء محاكمته، ولكن بعد قيامته ظهر له وشجّعه وأعاده إلى رتبته
   كرسول.
- بعظته يوم الخمسين بعد حلول الروح القدس عليه هو والتلاميذ آمن ٣٠٠٠ نفس واعتمدوا.
- بشًر فـــى أورشليم وأنطاكية وآسيا الصغرى وكان يُعتبَر من أعمدة الكنيسة مع
   بو حنا ويعقوب أخرى الرب.
- ذهب إلى روما في نهاية عام ٢٧م واستشهد على يد نيرون مصلوبًا مُنكس
   الرأس.

#### <u>\*154</u>

ثانيًا: لمن كنبت:

برابعا: مڪان کنادنيا:

هى الرسالة الثانية من رسائل الكاثوليكون أى الرسائل الجامعة المرسلة للعالم كله، وإن كان فى بدايتها قد ذكر اليهود المتنصرين الذين تشتتوا من جراء الإضطهاد فى أورشليم واليهودية وذهبوا إلى بعض البلاد التى ذكرها وهى فى آسيا الصغرى أى تركيا الحالية؛ ولكنه أرسلها أيضًا إلى المسيحيين عمومًا فى العالم كله والذين واجهوا اضطهادات من غير المسيحيين.

> ثالثاً: زمن کنابنها: کتبت بین عامی ۲۲م – ۲۷م أی حوالی عام ۲۵م.

ذكرت الرسالة أنها من بابل أى بابليون بمصر القديمة، حيث زار بطرس الرسول مصر زيارة سريعة قابل أثناءها مرقس الرسول. أما الرأى الذى يقول أن بابل المقصود بها روما كما أشار سفر الرؤيا فرأى ضعيف لأنه كان من المتوقع أن يقول روما صراحة، بالإضافة إلى أن بولس الرسول لم يذكر وجود بطرس فى روما سواء فى سجنه الأول عام ٢٢م أو سجنه الثانى عام ٢٢م لأن بطرس قد وصل إلى روما قبيل استشهاده بفترة قليلة والذى تم عام ٦٨م، وطبعًا لا يمكن أن تكون بابل هى العراق لأنها كانت قد تهدًمت فى ذلك الوقت.

#### **\***`\$\$\*

سابحًا: أقسامها: ١- الخلاص وسط الآلام بالرجاء في المسيح القائم من بين الأموات (ص١).
٢- علاقتنا بالمسيح وأثرها على حياتنا في المجتمع (ص٢).
٣- العلاقات المسيحية داخل الأسرة
٣- الضيق والقداسة
٥- العلاقات داخل الكنيسة

\*120\*

. .

## coptic-books.blogspot.com

· · · ·

. .

الأصحاح الأول الخيلاس

× 🕂 ×

(١) النحية السولية (٢-٢):

ا بُطْرُسُ، رَسُولُ يَسُوعَ الْمَسِيحِ، إِلَى الْمُتَعَوِّبِينَ مِنْ شَتَاتِ بُنْتُسَ وَغَلاَطِيَّةَ وَكَبَّدُوكَيَّةَ وَأُسِيَّا وَبِيثِينِيَّةَ، الْمُخْتَارِينَ ٢ بِمُقْتَضَى عِلْمِ اللهِ السَّابِقِ، فِي تَقْدِيسِ الرُّوحِ لِلطَّاعَةِ، وَرَشِّ ذَمِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ. لِتُكْثَرْ لَكُمُ النَّعْمَةُ وَالسَّلَامُ.

ع١: **المتغربين** : ١- اليهود المتنصرين الساكنين في بلاد العالم ومتغربين عن اليهودية. ٢- المؤمنين عمومًا غرباء في العالم لأن وطنهم هو السماء.

شتات : اليهود المتنصرين الذين تشتتوا من جراء الإضطهاد اليهودي لهم في اليهودية وذهبوا إلى بلاد العالم المختلفة.

**بنتس وغلاطية وكبدوكية وآسيا وبيثينية** : بلاد موجودة في آسيا الصغرى وهي تركيا حاليًا.

يوجه بطرس الرسول رسالته إلى اليهود المتنصرين الذين تشتتوا في بلاد آسيا الصغرى وأيضًا إلى كل المؤمنين في العالم الذين يعانون من اضطهادات بسبب مسيحيتهم.

ع۲: علم الله السابق : الله الآب يعرف من سيؤمنون به، فهذا يظهر محبته واهتمامه بأولاده منذ الأزل.

تقديس الروح للطاعة : الروح القدس يقدِّس المؤمنين ويكرِّس قلوبهم ليطيعوا وصايا الله.

### \*\\$**\**\*

رش دم يسوع المسيح : دم المسيح الذى يخلّص المؤمنين به من خطاياهم ويعطيهم الملكوت السماوى. وقد استخدم تعبير "رش دم" وهو تعبير من الشريعة اليهودية التى كانت ترش دم الحيوانات التى ترمز إلى دم المسيح الفادى.

برسل محبة الثالوث القدوس، الآب والابن والروح القدس، الذي يعمل في المؤمنين ويهبهم نعمته وسلامه التي يتمناها ويرسلها لهم بطرس الرسول.

لله قدم كلمات تشجيع بتمنيات عمل الله لمن تقابلهم حتى تفرح قلوبهم وتجذبهم للتفكير في الله والإِتَّكال عليه.

(٢) أفراح الخلاص (٢٥-٨) :

٣ مُبَارَكَ اللهُ أَبُو رَبَّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ، الَّذِى، حَسَبَ رَحْمَتِه الْكَثِيرَة، وَلَدَنَا ثَانِيَةً لِرَجَاء حَىٌّ، بِقِيَامَة يَسُوعَ الْمَسِيحِ مِنَ الأَمُوَات، ٤ لَمِيرَاتُ لاَ يَفْنَى وَلاَ يَتَدَنَّسُ وَلاَ يَضْمَحُلُّ، مَحْفُوطٌ فِى السَّمَاوَاتِ لاَجْلِكُمْ، هَأَنَتُمُ الَّذِينَ بِقُوَّة اللهُ مَحْرُوسُونَ، بِإيمَان، لِخَلاَصٍ مُسْتَعَدٍّ أَنْ يُعْلَنَ فِى الزَّمَانِ الاَّحِير. ٦ الَّذِى به تَبْتَهِجُونَ، مَعَ أَنَّكُمُ الآنَ، إِنْ كَانَ يَجِبَ، تُحْزَنُونَ يَسِيرًا بِتَجَارِبَ مُتَنَوِّعَة، لالكَى تَكُونَ تَرْكِيَةُ إِيمَانَكُمْ، وَهِي أَشْمَنُ مِنَ الذَّهَبِ الْفَانِي، مَعَ أَنَّهُ يُحْزَنُونَ يَسِيرًا بِتَجَارِبَ مُتَنَوِّعَة، لالكَى تَكُونَ تَرْكِيَةُ إِيمَانَكُمْ، وَهِي أَشْمَنُ مِنَ الذَّهَبِ الْفَانِي، مَعَ أَنَّهُ يُمَعْتَحَنُ بِالتَّارِ، تُوجَدُ لِلْمَدْحِ وَالْكَرَامَة تَكُونَ تَرْكِيَةُ إِيمَانَكُمْ، وَهِي أَشْمَنُ مِنَ الذَّهَبِ الْفَانِي، مَعَ أَنَّهُ يُمْتَحَنُ بِالتَّارِ، توجَدُ لِلْمَدْحِ وَالْكَرَامَة وَالْمَجْدِ عَنْدَ اسْتَعْلاَنَ يَسُوعَ الْمَسِيحِ، ٨الَّذِي، وَإِنْ لَمْ تَرَوْهُ، تُحَبُّونَهُ. ذَلِكَ، وَإِن

ع٣: يبارك الله الآب الذى قدم لنا برحمته الغنية الميلاد الجديد بالمعمودية، إذ كان الإنسان يولد حسب الجسد تحت حكم الموت، أما المولود حسب الروح فهو ابن لله ووريث مع المسيح برجاء حى فى الأبدية وعربونه قيامة الرب من بين الأموات.

**₩\£V**₩

م سالَتَهُ بُطْنُ سَالَ سُولِ الأُفَلَى

(٤) محفوظ فى السماوات : يحرسه لنا الله وينتظرنا فى السماء بعد إكمال جهادنا على الأرض. الأرض. ٢ فلنتمسك بالإيمان والرجاء بفرح ولا نيأس من الآلام الحاضرة الوقتية.

ع٥ : الله يحفظنا في الإيمان ويحرسنا من حروب إبليس لكى نكمل جهادنا وننال الخلاص في يوم الدينونة العظيم.

ع7 : هذا الخلاص يفرح قلوبكم، مع أنكم ستواجهون تجارب واضطهادات من العالم تحزنكم مؤقتًا أثناء حياتكم على الأرض، ولكن لا تنزع فرحكم وسلامكم الذى سيكمل فى السماء حيث تزول كل الأحزان.

ع٧ : يشبه الإيمان بالذهب الذى يُنَقَّى بالنار لتزول عنه الشوائب فيظهر لمعانه، هكذا الإيمان يتنقى من شوائب الضعف والخطية من خلال التجارب التي ترمز إليها النار، فيصير عظيمًا (يتذكر) ويمدحه الله في يوم الدينونة وبسببه يدخلنا إلى أمجاد السماء.

عه : أثناء حياتنا على الأرض نؤمن بالمسيح ونحبه فنحتمل الضيقات من أجله وتفرح قلوبنا بعشرته إذ نؤمن بوجوده معنا، وإن كنا لا نراه بعيوننا المادية ولكن نشعر بعمله فينا، فنفرح فرحًا لا يُعَبَّر عنه هنا على الأرض عريونًا لما سنناله من أفراح السماء.

(٣) الخلاص هدف الأنبيا. (ع٩-١٢):

٩ نَائِلِينَ غَايَةَ إِيمَانِكُمْ: خَلاَصَ النَّفُوسِ. ١٩ الْخَلاَصَ الَّذِي قَتَشَ وَبَحَتَ عَنْهُ أَنْبِيَاءُ، الَّذِينَ تَأْتُأُوا عَنِ النِّعْمَةِ الَّتِي لأَجْلِكُمْ، ١٩ بَاحِثِينَ أَىُّ وَقْت، أَوْ مَا الْوَقْتُ، اَلَّذِي كَانَ يَدُلُّ عَلَيْه رُوحُ الْمَسَيح الَّذِي فيهم، إِذْ سَبَقَ فَشَهَدَ بِالآلاَمِ الَّتَى للْمَسِيح، وَالأَمْجَادِ الَّتِي بَعْدَهَا. ٢ الَّذِينَ أَعْلِنَ لَهُمْ أَنَهُمْ، لَيْسَ لأَنْفُسِهِمْ، بَلْ لَنَا، كَالُوا يَخْدَمُونَ بِهَذَه الأَمُورِ، الَّتِي أُخْبِرْتُمْ بِهَا أَلَتُمُ الآنَ، بوَاسِطَة الَّذِينَ بَشَرُوكُمْ فِي الرُّوحِ الْقُدُسِ الْمُرْسَلِ مِنَ السَّمَاءِ. الَّتِي تَسْتَهِي الْمَلاَكَةُ أَنْ تَطْلِعَ عَلَيْهِا.

**₩\٤∧**₩

ع٩: يوجّه الرسول المؤمنين إلى أن هدفهم من الإيمان بالمسيح هو نوال الخلاص الأبدى فى ملكوت السموات. وهذا الخلاص نستمر فى نواله على الأرض إذ يقول "**تائلين**"، ويتم هذا فى الكنيسة من خلال الأسرار المقدسة ووسائط النعمة. والترجمة الأصلية "**خلاص نفوسك**م" وليس "**خلاص النفوس**".

ع١٠: الخلاص الذي تمَّمَه المسيح على الصليب ونناله من خلال أسرار الكنيسة إشتهاه وبحث عنه الأنبياء وتنبأوا عنه في العهد القديم.

۱۱۶: روح المسيح الذي فيهم : الروح القدس.

الروح القدس كشف للأنبياء حياة المسيح وآلامه وقيامته ولكنهم لم يعرفوا بالضبط ميعاد إتمام هذا الخلاص، وحتى دانيال النبى الذى أُعلِّنَ له الوقت لم يستوعب ويفهم هذه المعانى لأجل عظمة هذا الخلاص. وتوجد نبوات كثيرة عن آلام المسيح مثل (إش٥٣ ، دا٩: ٢٧)، وكذلك نبوات كثيرة عن قيامة المسيح وصعوده مثل (مز ١٦: ٨-١١ ، إش٣٨: ١١).

ع١٢: فهم الأنبياء أن نبوتهم ستتم بعد مدة وأنهم لن يعاينوا هذا الخلاص بأعينهم ولكن نحن الذين تمتعنا بهذه البشارة عن طريق الرسل ونلنا هذا الخلاص. وأيضاً الملائكة كانت تشتهى أن ترى إتمام هذا الخلاص الذى سمعت عنه. وهكذا كان الأنبياء خدام للخلاص بنبواتهم عنه، ونلناه نحن في العهد الجديد بفداء المسيح.

ليت خلاصك من الخطية وتمتعك بعشرة المسيح يكون هدفك الوحيد، فلا تتعطل عنه وأنت تتمم أهدافك الأخرى، بل تنازل عن كل ما يعطِّلك وذكِّر نفسك بهذا في بداية كل يوم.

(٤) واجبنا لحوالخلاص (ع١٣–١٧):

١٣ لذَلكَ، مَنْطِقُوا أَحْقَاءَ ذَهْنكُمْ صَاحِينَ، فَأَلْقُوا رَجَاءَكُمْ بِالتَّمَامِ عَلَى النَّعْمَة الَّتِى يُؤْتَى بِهَا إِلَيْكُمْ عِنْدَ اسْتِعْلاَن يَسُوعَ الْمَسِيحَ. ١٤ كَأَوْلاَد الطَّاعَة، لاَ تُشَاكلُوا شَهَوَاتكُمُ السَّابِقَة في جَهَالَتكُمْ، ١٩ بَلْ نَظِيرَ الْقُدُّوسِ الَّذِي دَعَاكُمْ، كُونُوا أَنْتُمْ أَيْطًا قِدَّيسِينَ فِي كُلِّ سِيرَةٍ. ١٦ لأَنَهُ مَكْتُوبٌ: «كُونُوا

<u>\*159</u>

م ٢

قدِّيسينَ لأَنِّي أَنَا قُدُّوسٌ.» ١٧ وَإِنْ كُنْتُمْ تَدْعُونَ أَبًا الَّذي يَحْكُمُ، بغَيْر مُحَابَاة، حَسَبَ عَمَل كُلّ وَاحد، فَسيرُوا زَمَانَ غُرْبَتكُمْ بخَوْف، ٦٣: لذلك : لأجل أهمية هذا الخلاص وأمجاده. منطقوا أحقاء ذهنكم : إضبطوا أفكاركم بعيدًا عن كل شر وتشدَّدوا بكلام المسيح للجلهاد والسعى في طريق الملكوت. صاحين : الإنتباء واليقظة الروحية لرفض كل شر وانتهاز الفرص للحياة مع الله. النعمة التى يؤتى بها إليكم : الخلاص الكامل الذى تتالونه في الملكوت. عند استعلان يسوع المسيح : بوم الدينونة الذي يُكافأ فيه الأبرار . يحدد الرسول واجباتنا نحو هذا الخلاص بما يلي : أولاً : إستعداد الذهن : ينبغي أن نُعدَ أفكارنا وننتبه بكل حواسنا وإمكانياتنا للجهاد الروحي ثانياً : الرجاء : لا ننز عج من أجل آلام هذه الحياة المؤقتة ولكن نَتَّكل برجاء ثابت على نعمة الله التي ستهبنا الخلاص في الملكوت وتعوِّضنا عن أتعاب هذه الحياة. ١٤٦: ثالثاً : التوبة : لأن المؤمنين هم أولاد الله، فينبغى أن يطيعوا وصاياه ويتوبوا عن شهواتهم الشريرة السابقة التي عاشوا فيها عندما كانوا يجهلونه وبعيدين عنه قبل الإيمان. ٦٦، ١٥٢: رابعا : القداسة : يدعوهم لتقديس وتكريس قلوبهم شه وذلك بسلوكهم الحسن متمثلين بالمسيح القدوس كما كنب في (لا١١: ٤٤). ٩٧٢: خامساً : السلوك بخوف الله : إن كان الله أبانا الحنون والذي فدانا بحبه على الصليب، فهو أيضًا الديَّان العادل الذي

يحكم على أخطائنا. فانتباهنا إلى عدل الله يجعلنا نخافه ونشعر بغربنتا عن هذا العالم الفاني فنترك خطايانا ونحترم وجوده معنا ونرضيه في كل شئ.

### \*1¢•\*

لله الله تحميك من كل خطية. فتذكر كل يوم أنك ستقابل الله الديان العادل لتتوب وتبتعد الله عنه الله تحميك من كل خطية وتبتعد عن كل شر يدنسك وتحيا في قداسة وتطمئن في كل خطواتك.

(٥) عظمة الخلاص (ع ١٨-٢٥):

٨ عَالَمينَ أَتَكُمُ افْتُدَيْتُمْ، لاَ بِأَشْيَاءَ تَفْنَى، بفضَّة أَوْ ذَهَب، مِنْ سيرتكُمُ الْبَاطلَة الَّتِى تَقَلَّدْتُمُوهَا مِن الآبَاء، ٩ اَبَلْ بِذَم كَرِيم، كَمَا مَنْ حَمَلٍ بلاَ عَيْبٌ وَلاَ دَنَسٌ، دَمِ الْمَسَيح، ٢٠ مَعْوُوَفًا سَابِقًا قَبْلَ تَأْسِس الْعَالَمِ، وَلَكُنْ قَدْ أُظْهِرَ فِى الأَزْمِنَة الأَخيرَة مَّنْ أَجْلَكُمْ، ٢٢ أَنْتُمُ اللَّذِينَ به تُؤْمَنُونَ بِاللهُ الَّذِي تَأْسيس الْعَالَمِ، وَلَكُنْ قَدْ أُظْهِرَ فِى الأَزْمِنَة الأَخيرَة مَنْ أَجْلَكُمْ، ٢٢ أَنْتُمُ اللَّذِينَ به تُؤْمَنُونَ بِاللهُ الَّذِي أَقَامَهُ مِنَ الأَمُوات وَأَعْطَاهُ مَجْدًا، حَتَّى إِنَّ إِيمَانَكُمُ وَرَجَاءَكُمُ هُمَا فِى اللَّهِ . ٢٢ طَهْرُوا نُفُوسَكُمْ فِى طَاعَة الْحَقِيَّة اللَّذِي اللَّهُ الَذِي به تُوْمَنُونَ بِاللَّهُ الَذِي أَقَامَهُ مِن الأَمُوات وَأَعْطَاهُ مَجْدًا، حَتَّى إِنَّ إِيمَانَكُمُ وَرَجَاءَكُمُ هُمَا فِى اللَّهِ . ٢٢ طَهْرُوا نُفُوسَكُمْ فِى طَاعَة الْحَقِيَّة اللَّهُ الَذِي به تُوَمْعُونَ بِاللَهُ الَذِي مَا أَعَة الْحَقِيَّة اللَّهُ مَن الأَمُوات وَأَعْطَاهُ مَجْدًا، حَتَّى إِنَّ إِيمَانَكُمُ وَرَجَاءَكُمْ هُمَا فِى اللَّهِ . ٢٢ طَهْرُوا نُفُوسَكُمْ فَى طَاعَة الْحَقَّة مِنَ الأَمُوات وَأَعْطَاهُ مَجْدًا، حَتَّى إِنَّ إِيمَانَكُمُ وَى طَاعَة الْمَعَنْ مَن وَانَتُهُ مَنْ اللَّهُ وَلَهُ مَا فَى اللَّهُ الْحَيْقَ الْعَدِي أَعْدَى اللَهُ الْعُورَي مَالَا أَمَة الرَي الْحَقِيَّ إلَيْكُمُ مَن اللَّشَامُ مَنْ زَرُ عَ يَفْتَى، بَلْ مَمَّا لاَ يَفْنَى، بَكَلَمَة الله الْحَيَّة الْبَاقِهِ إِلَى الأَبَد. ٢٣ مَنْ ذَرُ مَنْ أَعْلَكُمُ أَنْ كُلُمُ أَنْذَي بُنَ عُنْتُ مُ يَعْنَ مَ مَنْ أَنْ عَنْ مَعْتَ وَ مَا مَنْ وَنَعْطَ مُ مَعْذًا مَ مَنْ إِنَا يَعْمَانَ مَ مَنْ مَا مَعْذَهِ مَا فَ مَنْ عَنْ مَنْتَمَ اللَهُ مَنْ مَ مَنْ مَعْتَ مَنْ مَا مَ مَنْ يَعْمَ مَنْ مَنْ مَ مَنْ مَنْ مَ مَنْ مَا مَ مَنْ مَنْ مَنْ مَ مَنْ مَنْ مَا مَعْتَ مُ مَعْهُ مَا مَ مَا مَ مَعْ مَا مُ مُعْتَقُونُ مَا مَا مَ مَنْ مَنْ مَا مَعْهُ مَا مَ مَنْ مَ مَنْ مَا مُ مَ مَ مُ مَالَمُ مَا مَ مَا مَ مَا مُ مَ مُ مَعْنُ مَ مَا مَ مَا مَ مَ مَنْ مَ مَا مَعْ مَا مَنْ مَا مَ مَ مَا مَ مَ مَا مَ مَ مَ مَا مَ مَا مَ مَ مَا مَ مَ مَعْ

ع۱۹، ۱۹: **سیرتکم الباطلة** : حیاتکم القدیمة التی کانت بعیدة عن الله، فمع کونها تبدو مستقیمة ولکنها لم تؤهلهم تأهیلاً حقیقیًا لاننظار المسیح.

**تقلدتموها من الآباء :** تعلمتموها واكتسبتموها من أبائكم اليهود.

كما من حمل بلا عيب : كان يقدم كذبائح في الشريعة اليهودية حمل ليس به أي عيوب، وهذا كان يرمز للمسيح الذي يُذْبَح عنًا على الصليب.

يظهر عظمة الخلاص الذى ينالونه فى الكنيسة وأُعتقوا به من عبودية الخطية والحياة القديمة البعيدة عن الله، هذا ليس بدفع ثمن مادى مثل الفضّة والذهب وهى أمور مادية زائلة، ولكن بدفع أغلى ثمن وهو دم المسيح الكريم الذى كانت ترمز إليه دماء الحيوانات المقدمة فى العهد القديم، وهو أكرم وأعظم من دماء الحيوانات.

ع٢٠: هذا الخلاص كان في علم الله الأزلى قبل أن يخلق العالم، فهو بعلمه يعرف أن الإنسان سيخطئ ويحتاج إلى فداء وبحبه كان مستعدًا لذلك. وكانت شرائع العهد القديم ترمز

### \*101\*

م سالَة بُطْرُسَ السَّوُلِ الأُولَى

وتشير لهذا الخلاص الذي أُعلِنَ في ملء الزمان بدم المسيح الذي يخلّص كل من يؤمن به في العالم كله.

ع۲۲: **به تؤمنون بالله :** بالمسيح الفادى يتقوى ويثبت إيمانكم بالله. فداء المسيح الذى حقَّق كل النبوات يثبت إيمان اليهود، خاصة بعدما عرفوا أنه قام من الأموات وصعد بمجد إلى السموات، فيتعلق رجاءهم بالأبدية.

ع٢٢: إذ لذا هذا الخلاص، نهتم بطاعة وصايا المسيح وهى الحق وذلك بمعونة الروح القدس، فنتظهَر قلوبنا من كل خطية ونستطيع حينئذ أن نحب بعضنا البعض بعمق وشدة من القلب.

ع٢٣: يتذكر المؤمن أنه مولود ولادة ثانية من المسيح الكلمة خلال سر المعمودية وليس مجرد الولادة الأولى الجسدية التى لا تنزع عن الإنسان الخطية وتعرّضه للعذاب الأبدى أما الولادة الثانية فتعده لنوال الخلاص الكامل فى الأبدية السعيدة. فالولادة الجسدية يشبهها بزرع سيموت أى أن الجسد سيتحلل فى التراب، أما الولادة الثانية فهى زرع روحى أى تعدنا لملكوت السموات.

ع٢٤٢: يشبه حياة الإنسان على الأرض بعشب أى نبات يستمر بضعة شهور ثم يسقط ويجف. هكذا أيضًا حياة الإنسان بكل أمجادها المادية ستنتهى بالموت مهما بدا المجد عظيمًا مثل الزهور الجميلة، فهى سنذبل وتسقط على الأرض وتموت.

ع٢٥: البشارة التي قبلوها هي بشارة بالمسيح الكلمة والذي يعطينا حياة تثبت إلى الأبد في السموات.

أنظر إلى نعمة معرفتك للمسيح وكل ما تناله منه في الكنيسة حتى تهتم بصلواتك فيها وتثوب عن خطاياك، لتتمتع ببركات الخلاص طوال أيامك على الأرض إلى أن يكمل في السماء.

\*101¥



(۱) المسيح حج الزاوية (ع ۱-۱۰):

ا فَاطْرَحُوا كُلَّ خُبْتْ وَكُلٌ مَكْرٍ وَالرَّيَاءَ وَالْحَسَدَ وَكُلَّ مَدَمَّة، ٢ وَكَاَّطْفَال مَوْلُودِينَ الآن، اشْتَهُوا اللَّبَنَ الْعَقْلَى الْعَدْيَمَ الْغَشَ لِكَى تَنْمُوا بِه، ٣ إِنْ كُنْتُمْ قَدْ ذُقْتُمْ أَنَّ الرَّبَّ صَّالحٌ. ٤ الَّذى، إِذْ تَأْتُونَ إِلَيْه، حَجَرًا حَيًّا مَرْفُوضًا مَنَ النَّاس، وَلَكَنْ مُخْتَار من الله كَرِيمٌ، ٥ كُولُوا أَنْتُمْ أَيْضًا مَبْنِيَنَ كَتُتُمُ قَدْ ذَقْتُمْ أَنَ الرَّبَّ صَالحٌ. ٤ الَذى، إِذْ تَاتُونَ إِلَيْه، حَجَرًا حَيًّا مَرْفُوضًا مَن النَّاس، وَلَكَنْ مُخْتَار من الله كَرِيمٌ، ٥ كُولُوا أَنْتُمْ أَيْضًا مَبْنِينَ كَنْتُمُ لَنْعَار مَن الله كَرِيمٌ، ٥ كُولُوا أَنْتُمْ أَيْضًا مَبْنِينَ لَ لَحَجَرارَة حَيَّة مَيْتُولَة عَدْدَ الله بيسُوعَ الْمسيح. ٢ كَحَجَارَة حَيَّة، بَيْتًا رُوحيًّا، كَهَنُوتًا مُقَدَّسًا، لتَقْدَيمُ ذَبَائِمَ رُوحيًة مَقْبُولَة عَنْدَ الله بيسُوع الْمسيح. ٢ كَحَجَرَة مَيْنَة مَ الْكَنَاب: «هَنَدَا أَضَعَ فَى صَهْبَوْنَ حَجَرَ زَاوِيَة مُخْتَارًا كَرَيَّا، وَالَّذى يَوْمُنُ به لَنْ لَكَنَى مَدَعَة مَنْ أَنْ لَدُينَ يَعْبُونَ أَ أَنْمَ فَيْ الْمَالِ أَنْ يُوْمَنُ به عَنْوَلَة مَقَدًا أَنْ مَالَكُمُ مَا بُو لَكَنَ يُعْرُونَ عَنْ الْمَنْ به لَعْتَصَمَى لَالَكُمُ أَنْتُمُ الَذَينَ يَعْبُونَ الْكَرَاعَة، وَالْنَا وَقَتْمُ اللَّالَنِ يَعْبُونَ الْكَرَى مَ به لَكَنَى بُولَا لَذَى رَعْمَ لَيْ الْذَينَ يَعْبُونَ الْنَاسِ مَنْ به بَعْتَولَ مَنْ مَا لَيْعَان مَوْلَونَ أَنْتُمُ اللَّا مَنْ به لَكُونَ يَعْبُونَ إِنْهُ مَا الْنَا يَعْدُونَ مَنْ اللَّه مَا الْنَا يَعْذَى الْحَجَولُ مَنْ مَ اللَهُ عَنْ مَا لَكَنَ مَ الْنَا مَ مَا لَهُ مَعْتَوا مَ مَاكَولَ مَالَتْهُ وَالْحَمَ الْنَا مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا لَكُونَ مَنْ مَا لَكُونَ مَا لَهُ مَنْ مَا لَنْتُ مَا لَكُمُ مَا لَنْ الْتُعْمُ مَا الْذَا مَنْ مَا مَ مَا مَا لَكُمَ مَا لَهُ مَنْ مَ اللَه ما رَحْهُ مَ مَعْتُ مَالَة مَا مَ مَا مَ اللَهُ مَنْ مَالَ مَ اللَّهُ مَ أَنْ مَا لَهُ مَنْ مَا مَا مَ مَنْ مَا مُولَ الْنَ ما لَكُنَ مَ مَعْتَ ما مَعْ مُولَ الْنَ مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَ مَا لَا مَنْ مَا مَ اللَّهُ مَنْ مَا مَ مَنْ ما اللَهُ مَا مَ مَ مَا الْ مَا مَنْ مَ مَا مَ مَنْ ما مُوالَعُ مَ ما لَكُمَ

ع١: بالمعمودية نصير أولاد الله، وفي حياتنا الجديدة ينبغي أن نتخلُّص بالنوبة من كل الخطايا ومنها :

> الخبث : عدم الإخلاص. المكر : الخداع. الرياء : إظهار غير ما هو باطن. الحسد : تمنى الفشل للآخرين. المذمة : الغضب مع الشتيمة.

٢٢: اللبن العقلى : الغذاء الروحى ويشمل التناول وكلمة الله وكل الممارسات الروحية.

¥101¥

مِسَالَة بُطْ<sub>ل</sub>ُسَ الرَّسُولِ الأُولَى

يشبًه المؤمنين المولودين ولادة ثانية من المعمودية بأطفال يشتهون شرب اللبن النقى غير المغشوش من أمهم الكنيسة، أى يهتموا أن يتغذوا بالأسرار المقدسة والكتاب المقدس والعظات والصلاة وكل الأمور الروحية، وذلك ليستمروا فى نموهم الروحى.

ع، ٤: إن كنتم : بما أنكم، "إن" هنا تفيد التأكيد لا الشك.

لأنكم ذقتم لبن الكنيسة الأم واختبرتم حلاوة العشرة مع الرب الصالح الحنون الذى تقتربون إليه بالصلوات والعبادة والتناول من الأسرار المقدسة، ستعاينونه حجرًا حيًّا ترنكز عليه حياتكم كلها. فتشبيه المسيح بالحجر لتأكيد أنه أساس البناء الروحى لأى مؤمن به وهو حجر حى لأنه هو الله الحى ومعطى الحياة للمؤمنين به.

وقد رفض رؤساء كهنة اليهود المسيح وقتلوه معتمدين على عظمة هيكلهم وعبادتهم والتى كلها ترمز إليه. ولكن المسيح هو الابن الوحيد المختار من الله لفداء البشرية وهو أكرم وأعظم إنسان، فهو مثال الإنسان الكامل الذى يتبغى أن نقتدى به.

وقد رمز الكتاب المقدس للمسبح بالحجر في الصخرة التي أعطت ماءً في البرية لبني إسرائيل (خر١٧: ٦)، والحجر الذي قُطِعَ بغير يد إنسان كما قال دانيال النبي (دا ٢: ٤٥)، وبحجر المعونة الذي أقامه صموئيل (أصم٧: ١٢).

لا تنز عج إن رفض الناس كلامك واتهموك بغير ما فيك ما دمت متمسكًا بوصابًا الله.
أطلب معونته واثبت في إيمانك بوداعة ولطف وثق أن الله سيُظْهر في النهاية برك.

ع٥: إن كان المسيح قد شُبَّه بالحجر الحي الذي نأتي إليه بالإيمان والعبادة المقدسة، فالرسول يطلب منهم أن يكونوا :

حجارة حية : أى ثابنين ور اسخين في الإيمان به فنحيا بحياته.

بيتا روحيًا : نصير كلنا أعضاءً فى جسد واحد هو الكنيسة وتشمل القديسين فى السماء وهم الكنيسة المنتصرة والمؤمنين المجاهدين على الأرض وهم الكنيسة المجاهدة، الكل بيت واحد. وتصير حياة كل مؤمن بيتًا روحيًا لله يسكن ويعمل فيه بروحه القدوس لتقديم عبادة وأعمال صالحة.

#### **※ \ 0 5 米**

كهنوتًا مقدسًا : كل مؤمن يقدم جسده وحياته ذبيحة حب لله بالصلوات والتسبيح و أعمال الخير، وهذا هو الكهنوت العام. وكذلك يقود الكهنة الكنيسة في تقديم الأسرار المقدسة أمام الله وهذا هو الكهنوت الخاص.

**ذبائح روحية** : مثل الإتضاع والتوبة عن الخطايا ورفض الأنانية، والجهاد في العبادة والتعب في الخدمة والشكر كل حين.

بيسوع المسيح : كل جهاد الحياة مستند على الخلاص الذى يهبه لنا المسيح الفادى.

ع٦: أعلن الله فى العهد القديم على فم أنبيائه (إش ٢٨: ١٦) أنه يخرج من اليهود المسيح مخلص العالم الذى يشبهه بحجر الزاوية أى الذى يربط الحائطين المتعامدين، فهو أساس البناء وهو مختار من الله لفداء البشرية وكريم لأنه الابن الوحيد الجنس ومن يؤمن به يخلص، وإذ يحيا حياته كلها فيه ينتصر على إبليس ولا يخزى فى الأبدية بل يتمتع بالملكوت.

ع٧: كل من يؤمن بالمسيح ويحيا بالإيمان حتى نهاية حياته، ينال كرامة لا يُعَبَّر عنها ومجدًا فى السماء. وأما الذين يرفضون الإيمان بالمسيح فسيكتشفون فى اليوم الأخير أنه هو أساس الخلاص وكل الذين رفضوه ينتظرهم العذاب الأبدى، وقد قال المسيح ذلك عن نفسه فى (لو ٢٠: ١٧).

ع٨: حجر صدمة وصخرة عثرة : تنبأ إشعياء بهذا عن المسيح (إش٨: ١٤)، فيكون صدمة للشهوانيين إذ يحرمهم من لذاتهم الشريرة، وعثرة للمتكبرين من اليهود الذين تمنوه ملكًا أرضيًا يخلصهم من الرومان، وكذلك للمتكبرين في العالم مثل اليونانيين الذين أرادوه عظيمًا على الأرض وليس مصلوبًا وضعيفًا في مظهره الخارجي.

غير طائعين للكلمة : الذين يرفضون الإيمان لا يطيعون وصايا المسيح.

#### ¥100¥

م سَالَة بُطْنُسَ النَّسُولِ الأُفَلَى

الأمر الذي جعلوا له : في علم الله الأزلى يعرف أنهم سيرفضون الإيمان وينالون عذابًا أبديًا مع أن هؤلاء اليهود كان ينبغي أن يكونوا شعب الله وأول من يؤمن به.

يوضح الرسول أن غير المؤمنين سيكون إنجيل المسيح ضد شهواتهم وأفكار هم الأرضية، فلا يطيعونه وبالتالي سيدينهم في اليوم الأخير ويلقون في النار الأبدية.

ع٩: بعد أن تكلم عن رافضى الإيمان يتحدث مع المؤمنين ويلقبهم بالآتى : جنس مختار : شعب الله المختار هو من بؤمن بكلامه وبالمسيح المخلص؛ فالله وعد اليهود قديمًا أن يكونوا شـعبه المختار إن سمعوا كلامه ولكن إن رفضوا فلن يكونوا شعبه (خر ١٩: ٦).

كهنوت ملوكى : لأن رئيسه هو المسيح ملك الملوك. أمة مقدسة : يصير المؤمنون كنيسة واحدة مقدسة فى المسيح. شعب اقتفاء : المسيح اشترانا بدمه لنحيا له. تخبروا بفضائل الذى دعاكم : التبشير بالمسيح. فالمؤمنون بالمسيح يصيرون شعبًا مقدسًا يحيون معه فى كنيسته ويبشرون باسمه فى

العالم كله.

ع١٠: يخاطب اليهود الذين لم يكونوا شعبًا لله بسبب خطاياهم وكذلك الأمم البعيدين عن الله، ولكن لما أمنوا جميعًا، يهود وأمم، صاروا شعب الله المسيحى. وقد كانوا أيضًا بعيدين عن رحمة الله بسبب تماديهم فى الخطايا ولكن بإيمانهم وتوبتهم نالوا رحمة الله وخلاصه من خلال الأسرار المقدسة وتنتظرهم مراحم وبركات بلا حدود فى السماء.

الأصحّاحُ الثَّانِي

(۲) ممات المسيحيين (ع ۱۱–۱۷) :

١ ا أَيُّهَا الأَحبَّاء، أَطْلُبُ إِلَيْكُمْ، كَغُرَبَاء وَنُزَلاَء، أَنْ تَمْتَنعُوا عَنِ الشَّهُوَات الْجَسَدَيَّة الَّتِى تُحَارِبُ النَّفْسَ، ١٢ وَأَنْ تَكُونَ سيرَتُكُمْ بَيْنَ الأَمَمِ حَسَنَةً، لكَىْ يَكُولُوا فِى مَا يَفْتَرُونَ عَلَيْكُمْ، كَفَاعلى شَرِّ، يُمَجِّدُونَ الله في يَوْمِ الافَتقاد، منْ أَجْلِ أَعْمَالكُمُ الْحَسَنَة الَّتِى يُلاَحظُونَهَا. ١٣ فَاخْصَعُوا لكُلَّ تَرْتِيب يُمَجِّدُونَ الله في يَوْمِ الافَتقاد، منْ أَجْلِ أَعْمَالكُمُ الْحَسَنَة الَّتِى يُلاَحظُونَهَا. ١٣ فَاخْصَعُوا لكُلَّ تَرْتِيب يُمَجِّدُونَ الله في يَوْمِ الافَتقاد، منْ أَجْلِ أَعْمَالكُمُ الْحَسَنَة الَّتِى يُلاَحظُونَها. ١٣ فَاخْصَعُوا لكُلَّ تَرْتِيب بَشَرِئٌ منْ أَجْلِ الرَّبِّ. إِنَّ كَانَ لَلْمَلك، فَكَمَنْ هُو فَوْقَ الْكُلَّ، ١٤ أَوْ للْوُلاَة، فَكَمُرْسَلينَ مَنْهُ للائتقَامِ مَنْ أَجْلَ الرَّبِ. إِنَّ كَانَ لَلْمَلك، فَكَمَنْ هُو فَوْقَ الْكُلَّ، ١٤ أَوْ للْوُلاَة، فَكَمُرْسَلينَ مَنْهُ للائتقَامِ مَنْ أَجْلَ الرَّبِ. إِنَّ كَانَ لَلْمَلك، فَكَمَنْ هُو فَوْقَ الْكُلَّ، ١٤ أَوْ للْوُلاَة، فَكَمُرْسَلينَ مَنْهُ للائتقام مَنْ فَعْرَ فَاعَلَى الشَّرِي مَنْ أَجْلَ الرَّبِ.

٢١٢: يتكلم هنا عن صفات المؤمنين وهي :

١ – رفض الشهوات : باعتبار أن المؤمنين غرباء عن العالم فيشعرون أن وطنهم هو السماء وحياتهم على الأرض مؤقتة، وهم أيضًا نزلاء كمن يقيم فترة صغيرة فى فندق أو ضيف فى بيت ولكن قلبه متعلق بالمكان الذى سيعود إليه أى الملكوت لذلك بطلب منهم الإبتعاد عن الشهوات الشريرة وكل مصادرها وعدم الإختلاط بالأشرار وأماكن الشر.

ع١٢: ٢ - سيرة حسنة : يطالب المؤمنين بالسلوك الحسن بمحبة وأمانة في معاملاتهم مع الآخرين مهما كان شرهم.

فى ما يفترون عليكم : سنتعرضون لاضطهادات واتهامات باطلة من غير المؤمنين فاحتملوها واستمروا فى معاملتكم الحسنة لهم.

يمجدون الله في يوم الإفتقاد : عندما يفتقد الله غير المؤمنين فيؤمنوا به، سيمجدونه بسبب حسن سيرتكم واحتمالكم لهم.

يدعوهم للسلوك المستقيم مع البعيدين عن الإيمان مهما افتروا عليهم باتهامات باطلة، فهذا سيساعدهم عندما يؤمنون على تمجيد الله بسبب احتمال المؤمنين لهم وثباتهم في السلوك الحسن.

م سكالَة بُطْرُسَ النُّسُولِ الأولَى

ع١٣، ١٤: ٣- الخضوع للسلطات : يعلن الرسول أن رئاسات العالم معيَّنون بسماح من الله، ويسميها الترتيبات البشرية، فالملك هو الرئيس الأعلى والولاة أو الحكام هم المساعدون له. ويوصينا بالخضوع لأوامر هم وكل قوانين الدولة، فالخضوع لهم من أجل الله الذى سمح بوجودهم فى هذه المراكز وقد سمح الله بإقامتهم لمعاقبة الأشرار ومدح فاعلى الخير. فينبغى أن يكون المؤمن مواطنًا صالحًا يحترم كل قوانين المجتمع.

ع١٥: ٤- عمل الخير : المؤمنون هم أولاد الله صانع الخيرات، فينبغى أن يهتموا بعمل الخير فى كل وقت ومع كل إنسان وبمحبتهم يغلبون الشر فلا يجد الجهلاء الذين هم بعيدون عن الإيمان فرصة أن يجدوا خطأ فيهم.

ع١٦٦: ٥- الحرية الحقيقية : يلزم أيضًا أن يكون المؤمنون أحرارًا من الخطية و هذه هى الحرية الحقيقية بسلوكهم المستقيم فيبتعدون عن سلوك الأشرار الذين يتسترون وراء الحرية المزيَّفة لتبرير خطاياهم. فالحرية الحقيقية لا تتعارض مع وصايا الله وليست على حساب راحة الآخرين.

311: 1- محبة الجميع : فنعتبر كل البشر إخونتا فنحبهم ونساعدهم فى كل احتياجاتهم. - مخافة الله : إذ نشعر بوجود الله العادل الذى يرى كل أعمالنا وأفكارنا، نرفص الخطية ونخضع لأوامر الدولة التى يمثلها الملك فنحترمه ونكرمه بطاعة أوامره. - خلاصة علاقتك بالله ومحبتك له تظهر فى محبتك لمن حولك وتسامحك عندما يخطئون فى حقك بل وسعيك لخدمتهم. فإن وجدت قصوراً فى خدمتك، حاسب نفسك لتتوب عن خطاياك وراجع علاقتك بالله لتنميها.

(٣) وصايا للعبيد والعاملين(ع ١٨-٢٥):

١٨ أَيُّهَا الْحُدَّامُ، كُونُوا خَاضِعينَ بِكُلَّ هَيْبَة لِلسَّادَةِ، لَيْسَ لِلصَّالِحِينَ الْمُتَرَفِّقِينَ فَقَطْ، بَلْ لِلْعُنَفَّاءِ أَيْضًا. ١٩ لأَنَّ هَذَا فَضْلٌ إِنْ كَانَ أَحَدٌ، مِنْ أَجُلَّ ضَمِيرٍ نَخُوَ الله، يَخْتَمِلُ أَحْزَانًا مُتَأَلَّمًا بِالظُّلْمَ. ١٩ لأَنَهُ، أَىُّ مَجْدٍ هُوَ، إِنْ كُنْتُمْ تُلْطَمُونَ مُخْطِئِينَ فَتَصْبِرُونَ؟ بَلْ إِنْ كُنْتُمْ تَتَأَلَّمُونَ عَامِلِينَ الْحَيْرَ فَتَصْبِرُونَ؟

#### **Ж**\о\Ж

الاصحاح الثاني

فَهَذَا فَضْلٌ عَنْدَ الله، ٢١ لأَنَّكُمْ لهَذَا دُعيتُمْ. فَإِنَّ الْمَسِيحَ أَيْضًا تَأَلَّمَ لأَجْلنَا، تَارِكًا لَنَا مَثَالاً لكَى تَتَّبِعُوا مُخطُواته. ٢ ٢ الَّذى لَمْ يَفْعَلْ خَطَيَّةً، وَلاَ وُجِدَ فَى فَمِه مَكْرٌ، ٣٣ الَّذى، إِذْ شتمَ، لَمْ يَكُنْ يَشْتِمُ عوَضًا، وَإِذْ تَأَلَّمَ، لَمْ يَكُنْ يُهَدَّدُ، بَلْ كَانَ يُسَلِّمُ لمَنْ يَقْضى بَعَدْل. ٤ ٢ الَّذى حَمَلَ هُوَ نَفْسُهُ خَطَايَانَا فِى جَسَدِه عَلَى الْحَشْبَة، لكَنْ يُهَدَّدُ، بَلْ كَانَ يُسَلِّمُ لمَنْ يَقْضى بَعَدْل. ٤ ٢ الَّذِي حَمَلَ هُوَ نَفْسُهُ خَطَايَانَا فِي جَسَدِه عَلَى الْحَشْبَة، لكَنْ يُهَدَّدُه بَلْ كَانَ يُسَلِّمُ لمَنْ يَقْضِى بَعَدْل. ٤ ٢ الَّذِي حَمَلَ هُوَ نَفْسُهُ خَطَايَانَا فِي جَسَده عَلَى الْحَشْبَة، لكَنْ مُو تَعْدَمُ كُنْتُمْ كَانَ يُسَلِّمُ لَمَنْ يَقْضِي بَعَدْل. ٢ ثالَذِي حَمَلَ هُوَ نَفْسُهُ خَطَايَانَا فِي جَسَده عَلَى الْحَشْبَة، لكَنْ مُو تَعْشَدُهُ مَوْ يَعُونُ مُؤْتُ عَلَى مَا مَنْ يَقُضَى بَعَدْلُ. ٢ عَنْتُهُ، لَمُ ي

ع١٨: الخدام : يقصد العبيد وكل العاملين بالأجرة.

واجهت المسيحية مشكلة العبيد ليس بإثارتهم ضد سادتهم ولكن بتغيير قلوبهم ليحبوا من يعملون عندهم، فيعيشون فى سلام معهم بل وأحيانًا كان السادة يحرَّرونهم. وهنا يطلب من العبيد والعاملين أن يخضعوا بالمحبة لمن يعملون عندهم، ليس فقط السادة المترفقين بل أيضًا العنفاء قساة القلوب لأن العنف خطية تعلن أن صاحبها ضعيف ويحتاج للمعاملة بمحبة لنزع الطبع الوحشى عنه، "لأن المحبة قوية كالموت" (نش ٨: ٦) ومن يؤمن بها يستطيع أن يحيا فى سلام ويغيَّر من حوله.

القرم محبنك واحترامك للكل باتضاع واثقًا أن الإتضاع والحب أقوى من كبرياء وقساوة
 الآخرين، وثق أن صلواتك ستعطيك نعمة في أعينهم فتكسبهم أو على الأقل تحتفظ بسلامك
 وتحيا معهم في سلام.

ع١٩: من يحتمل الآلام دون أن يخطئ، أى تكون هذه الآلام ظلمًا له، فالله يعوضه بتعزيات في داخله وبركات في السماء ويعتبر احتماله فضيلة يكافئه الله عليها.

ع٢٠: من ناحية أخرى لا يُعتَبر احتمال الظلم فضيلة إن كان الإنسان قد أخطأ فقابل معاملة سيئة من الآخرين، فهذا ليس ظلمًا بل نتيجة طبيعية لأخطائه. ولكن من يتمسك بعمل الخير ثم يظلمه الآخرون، فهذا عظيم عند الله الذى يدعونا لمحبة الأعداء ومباركة المسيئين (مت٥ : ٤٤-٤٤).

#### ¥109¥

٨, ٣ الَّةُ بُطْنُسَ النَّسُولِ الأُولَى

ع٢١: يؤكد أن الدعوة المسيحية هي احتمال الآلام وتقديم المحبة عوض الإساءة للعالم كله، كما فعل المسيح نفسه في احتماله للآلام وموته عنا ليكون مثالا لنا.

ع٢٢: يؤكد الرسول أن المسيح مثال لنا في احتمال الآلام وهو مظلوم، فيقتبس من إشعياء (إش٣٥: ٩) ليوضح أنه بلا خطية بل هو بار وقدوس.

ع٢٣: تظهر محبة المسيح أثناء احتماله الآلام في عدم مقاومة الشر بالشر، فصلى من أجل صالبيه وشاتميه وكان مثالا لذا في تسليم حياتنا لله العادل الذي يجازى كل واحد بحسب أعماله.

ع٢٤: إحتمل المسيح عقاب خطايانا على الصليب ليرفعها عنا فنحيا بالبر ونرفض الخطية التى سببت كل هذه الآلام لفادينا، وهكذا ننال الفداء والشفاء من خطايانا بسبب احتمال المسيح الآلام عنا كما قال إشعياء (إش٥٣: ٥).

ع٢٥: بسبب الخطية كنتم ضالَين عن الحق مثل الخراف الضالَّة، ولكن عندما آم<sup>ل</sup>تم بالمسيح صرتم أعضاءً فى كنيسته وهو راعى الكنيسة المسئول عنها وأسقفها أى الناظر عليها بعين عنايته والمدبَّر لكل احتياجاتها.



(١) وصايا للزوجات (ع ١-٦):

١ كَذَلِكُنَّ أَيَّتُهَا النِّسَاء، كُنَّ خَاصَعَات لِرِجَالِكُنَّ، حَتَّى وَإِنْ كَانَ الْبَعْضُ لاَ يُطِعُونَ الْكَلِمَة، يُرْبَحُونَ بِسَيرَة النَّسَاء بِدُون كَلِمَة، ٢ مُلاَحظُينَ سيرَتَكُنَّ الطَّاهِرَةَ بِخَوْف. ٣ وَلاَ تَكُنْ زِينَتُكُنَّ الْزِّينَة الْخَارِجيَّةَ مَنْ صَفْرِ الشَّعْرِ وَالتَّحَلَّى بِالذَّهَبَ وَلُبْسَ النَّيَاب، ٤ بَلْ إِلْسَانُ الْقَلْب الْحَفِيَ في الْعَدِيمَة الْفَسَاد، زِينَة الرُّوح الْوَدِيع الْهَادِيَ، الَّذى هُوَ قُدَّامَ الله كَثِيرُ الشَّمَنِ. ٥ فَإِنَّهُ هَكَذا كَانَتَ قَدَيمًا النَّسَاءُ الْفَسَاد، زِينَة الرُّوح الْوَدِيع الْهَادِي، الَّذى هُوَ قُدَّامَ الله كَثِيرُ الشَّمَنِ. ٥ فَإِنَّهُ هَكَذا كَانَتَ قَدِيمًا النَّسَاءُ الْقُسَاد، زِينَة الرُّوح الْوَدِيع الْهَادِي، الَّذى هُوَ قُدَّامَ الله كَثِيرُ الشَّمَنِ. ٥ فَإِنَّهُ هَكَذا كَانَتَ قَدِيمًا النَّسَاءُ الْقُسَاد، زِينَة الرُّوح الْوَدِيع الْهَادِي، الَّذى هُوَ قُدَّامَ الله كَثِيرُ الشَّمَنِ. ٥ فَإِنَّهُ هَكَذا كَانَتَ الْقُدَيسَاتُ أَيْضًا الْمُتَوَكِّلاَتُ عَلَى الله، يَزِيَنَ أَنْفُسَهُنَ خَاصَعَات لِرِجَالِهِنَّ، ٢ كَمَا كَانَتَ فَدَيمًا النَّسَاءُ إَبْرَاهِيمَ، دَاعِيَة إِيَّاهُ سَيِّذَكَلَمَة. الَّذِي عَلَى الله عَذَي الْذَا عَذَي أَنْفُسَة بُنَ عَامَعَات لوَ عَلَيْ الْقَالَمُ الْمُعَوْ إَبْرَاهِ بَكُنُ أَيْتَكَمَ الْمُتَوَكَلَاتَ عَلَي اللَّهُ عَنَيْ إِنَا الْمُتَوَكَلَابَ عَالَة.

> عا: لا يطيعون الكلمة : يرفضون البشارة بالمسيح. بدون كلمة : بالمحبة والمعاملة الحسنة.

يطلب من الزوجات الخضوع لقيادة الرجل، فالمرأة بطبيعتها تميل أن يقودها رجل تئق فيه، والرجل كذلك بطبيعته يناسبه أن يقود المرأة ويهتم بها. وهذا الخضوع يجب أن يكون فى محبة فيجذب قلوب الأزواج حتى لو كانوا وثنيين، كما كان فى بداية المسيحية عندما تؤمن الزوجة الوثنية ولم يؤمن زوجها بعد فسلوكها فى خضوع المحبة يجذب زوجها لو لم يكن لها فرصة أن تبشره بكلام واضح عن المسيح، ولكنه يلاحظ تغييرًا فى سلوكها وهو خضوعها عن محبة ويكنتف أن سر هذا هو إيمانها بالمسيح.

ع٢: من أجل مخافة الله يطلب من النساء أن تدقّق في سلوكها وتصرفاتها، فلا يكون خوفًا من زوجها أو أي شخص ولكن من أجل الله، لأن الخوف من البشر مؤقت وينكشف أما مخافة الله فدائمة وتعطى سلامًا وقوة.

#### **%\\\**

م سالَة بُطْسُ السَوْلِ الأُولَى

٣٤ ينهيهم عن الإهتمام الزائد بمظهر هن ويختار منه ثلاثة أمور :
 ١- الاهتمام الزائد بالشعر فكانوا قديمًا يضفُرون شعور هن عشرات الضفائر.
 ٢- كثرة المجو هرات التي يتحلين بها.
 ٣- الثياب الفاخرة أو المعثرة أو الإنشغال الزائد بالموضة والملابس الملفتة للنظر.

والمقصود هو أن تكون المرأة معتدلة في زينتها ولا ينشغل قلبها كثيرًا بذلك لأن اهتمامها الأول هو بالله.

ع٤: يوجًه نظر المرأة إلى الإهتمام بالنقاوة الداخلية لقلبها من كل الأفكار الشريرة الفاسدة، وأن تتميز بالهدوء الداخلى الذى يظهر أيضنًا فى معاملات وديعة مع الآخرين؛ فالنقاوة الداخلية والفضائل الروحية هى أغلى شئ أمام الله الذى لا تهمه المظاهر المادية والزينة الخارجية.

ع٥: يدعو المرأة للإقتداء بالقديسات في العهد القديم اللاتي كن مطيعات لرجالهن ومهتمات بالفضائل ويتكلن على الله وليس على جمالهن وزينتهن.

ع٦: يذكر مثالاً لقديسات العهد القديم، أمنا سارة التي كانت تحترم أبونا إبراهيم وتخضع له وكانت تناديه يا سيدي إظهارًا لاحترامها له. فإن كانت النساء يشعرن بأمومة هذه القديسة لهن، كما يشعر الرجال اليهود بأبوة إبراهيم، فينبغي أن تسلك الزوجات مثل سارة في الاهتمام بعمل الخير والاتكال على الله وليس على الزينة الخارجية. وكما أعطى الله جمالا فائقًا لسارة، يعطى للزوجات نعمة وجمالا في أعين رجالهن. *لا ليتك تثقى أن نقاوة قلبك ومحبتك وفضائلك الروحية أقوى من كل مظهر خارجي وتعطيكي* 

نعمة في عيبي الله وأعين الناس.

(٢) وصايا للأزواج (ع٧):

٧كَذَلكُمْ أَيُّهَا الرِّجَالُ، كُونُوا سَاكنينَ بِحَسَبِ الْفطْنَةِ مَعَ الإِنَاءِ النِّسَائِيِّ كَالأَضْعَفِ، مُعْطِينَ إِيَّاهُنَّ كَرَامَةً كَالْوَارِثَاتِ أَيْضًا مَعَكُمْ نِعْمَةَ الْحَيَاةِ، لِكَيْ لاَ تُعَاقَ صَلَوَاتُكُمْ.

<u>\*111</u>

ع٧: يطالب الأزواج بثلاثة أمور :

١ – الحكمة (الفطنة) : فى فهم طباع المرأة التى تختلف عن طباع الرجل ومراعاة ذلك
 فى التعامل معها، مثل تميز ها بالعاطفة والتدقيق والإهتمام بالتفاصيل... إلخ.

٢ عدم الخشونة (الإداء النسائي كالأضعف) : مراعاة أن المرأة أضعف في قوتها الجسدية، فلا يستخدم الرجل قوته الجسمانية في تحقيق مطالبه أو التهديد باستخدام كلمات العنف والشتائم.

٣- الانشغال بالأبدية (الوارثات معكم نعمة الحياة) : المرأة من الرجل فى مبرائها الملكوت فيراعى الرجل أن فنرة العمر مؤقتة وهى وسيلة إستعداد للأبدية، فلا ينشغل بتحقيق رغباته المادية أو يغضب ويثور إن لم تتحقق لأن غضبه أو قسوته ستجعل صلاته غير مقبولة أمام الله بل تفقده سلامه فلا يستطيع أن يشعر بالصلاة والتعزية فيها.

لينك تراعى طباع الآخرين وتحبهم بما يناسبهم وليس كما ترى أنت، ولتتذكَّر أنك ستكون واحدًا معهم في الملكوت حول المسيح فتتنازل بسهولة عما تختلفون عليه من أمور هذا العالم الزائلة.

(٣) وصايا للأسرة (ع ٨-١٧):

٨وَالنَّهَايَةُ، كُولُوا جَميعًا مُتَّحدى الرَّأَى بِحسٍّ وَاحد، ذَوِى مَحَبَّة أَخَوِيَّة، مُشْفقينَ، لُطَفَاءَ، ٩غَيْرَ مُجَازِينَ عَنْ شَرِّ بِشَرِّ أَوْ عَنَ شَتيمَة بَشَتيمَة، بَلَ بَالْعَكْسِ مُّبَارِكِينَ، عَالَمِينَ أَنَّكُمْ لِهَذَا دُعيتُمْ لِكَىْ تَرِثُوا بَرَكَةً. ١٠ لأَنَّ مَنْ أَرَادَ أَنْ يُحَبَّ الْحَيَاةَ وَيَرَى أَيَّامًا صَالِحَةً، فَلْيَكْفُفَ لِسَائَهُ عَن الشَّرِّ وَشَفَتَيْهِ أَنْ تَتَكَلَّمَا بِالْمَكْرِ، ١٦ ليُعْرِضْ عَنِ الشَّرِّ وَيَصْنَعِ الْحَيْرَ، لِيطْلُبِ السَّلاَمَ وَيَجَدَّ فِي أَثَرِهِ. الرَّبِّ عَلَى الأَبْرَارِ وَأُذَنِيْهِ إِلَى طَلِبَهِمْ، وَلَكِنَّ وَجُهَ الرَّبِّ ضِدُ فَاكِرِي الشَّرِّ.

١٣ فَمَنْ يُؤْذِيكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُتَمَثَّلِينَ بِالْحَيْرِ؟ ١٤ وَلَكِنْ، وَإِنْ تَأَلَّمْتُمْ مِنْ أَجْلِ الْبِرِّ، فَطُوبَاكُمْ. وَأَمَّا خَوْفَهُمْ فَلاَ تَحَافُوهُ وَلاَ تَضْطَرِبُوا، ١٥ بَلْ قَدِّسُوا الرَّبَّ الإِلَهَ فِي قُلُوبِكُمْ، مُسْتَعِدِّينَ دَائِمًا لِمُجَاوَبَة كُلِّ مَنْ يَسْأَلُكُمْ عَنْ سَبَبِ الرَّجَاءِ الَّذِي فِيكُمْ بِوَدَاعَةٍ وَخَوْفٍ، ٦ اوَلَكُمْ ضَمِيرٌ صَالِحٌ، لِكَيْ

### <u>\*111\*</u>

بهساكَتْ بُطْنُ سَال شَوْلِ الأُولَى

| يَشْتُمُونَ سِيرَتَكُمُ الصَّالِحَةَ فِي الْمَسِيحِ، يُخْزَوْنَ فِي مَا يَفْتَرُونَ عَلَيْكُمْ كَفَاعِلِي شَرٍّ. ١٧ لأَنَّ تَأَلَّمَكُمْ، |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إِنْ شَاءَتْ مَشِيئَةُ اللهِ وَأَنْتُمْ صَانِعُونَ خَيْرًا، أَفْضَلُ مِنْهُ وَأَنْتُمْ صَانِعُونَ شَرًا.                                  |
| ح ٨: يطالب أفر اد الأسرة كلهم بما يلى :                                                                                                   |
| <ul> <li>١ - الوحدانية : التى تتم من خلال الحوار والتفاهم وإحساس كل واحد بالآخر فيصلوا</li> </ul>                                         |
| إلى إحساس وفكر واحد ويخرجوا برأى واحد، وبهذا يتغلبوا على كل الإنقسامات                                                                    |
| والمصبادمات.                                                                                                                              |
| ٢- المحبة : تقديم المحبة بالتماس الأعاار للمخطئين والإشفاق على الضعفاء والتعامل                                                           |
| بلطف ورقَّة في كل شئ.                                                                                                                     |
|                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                           |

ع٩: ٣- عدم مقاومة الشر : فلا يثور أحد بسبب غضب الآخر فيبادله كلمات الشنيمة أو الأعمال السيئة، بل على العكس نخمد الشر بأعمال الخير وكلمات المحبة والبركة التى تعلن طبيعتنا الخيرة كأولاد لله.

ع.١٠ ٤ - التعبير الحسن : يقتبس كلمات المزمور (٣٤: ١٢-١٤) لإظهار أهمية الابتعاد عن الكلمات السيئة مثل الشتيمة أو المخادعة والكذب، بل يعبر الإنسان المسيحى بكلمات طيبة تظهر المحبة التي في داخله.

عدا، ١٢: ٥- السلام : إن أثار إبليس أى مشاكل، فيلزم إيقافها ليس فقط بالإمساك عن الكلمات الشريرة بل أيضًا بإظهار المحبة وصنع الخير مع الآخرين فتهدأ ثورتهم. و لمكذا يسعى الإنسان المسيحى لصنع السلام ويضحى من أجل ذلك مهما كان الثمن فيسعى فى طريقه بكل طاقته والله سيساعده باستجابة طلباته ومباركته فى حياته، فمن يضحى ويحتمل لأجل السلام، ليس مظلومًا بل متميزًا ببركات الله وعشرته، أما من يصر على الشر فهو يتحدى الله ويستحق العقاب الإلهى.

#### ¥176X

ع١٣، ١٤: ٧- الطمأنينة : وعد الله لصانعى الخير والسلام، فيهبهم سلامًا داخليًا ويحميهم من الشر ولا يسمح بشئ يؤذيهم روحيًّا ويعطل خلاص نفوسهم. وبالتالى لا يخافون من الناس مهما كانت قسوتهم، بل على العكس احتمالهم للألم والإساءة يعوِّضهم الله عنه ببركات فى حياتهم على الأرض وفى الملكوت.

ع١٥: ٨- القداسة الداخلية : يوجَّه الله نظر أولاده للإهتمام بتكريس القلب له فيتمتعوا بعشرته، وعندما يتعاملون مع الأخرين سيظهر إيمانهم ورجاءهم فى الأبدية وتكون كلماتهم قوية ولطيفة تظهر للأشرار ضعفهم فتجتذبهم للتوبة.

ع17، ١٧: ٩- النقاوة : الاهتمام بنقاوة القلب وصلاح النية الداخلية فتكون أفعالكم الحسنة مرتبطة بقلب نقى وبالتالى يخزى الأشرار أمام الله لأجل شرهم ومعاملتهم السيئة لكم ويصير احتمالكم للظلم عظيمًا فى نظر الله، لأن من يتألم لأجل أخطائه فهو يتقبل النتيجة الطبيعية لتصرفاته الشخصية، أما من يحتمل الإساءات وضميره صالح وأفعاله حسنة فله المكافأة الإلهية لأن الله هو الذى سمح بهذه الإساءات حتى يكافئ أو لاده ببركات لا يُعبَر عنها. أجل احتمالك للألام بسبب طلبك للسلام هو سلوك أو لاد الله والبركات التى تنتظرك من أجل احتمالك كثيرة جدًا، بل أنت أعظم ممن يسئ إليك. فلا تبهتز مهما شكّك الآخرون فيك بل الفقق على المسئ وصل من أجله.

(٤) المسيح المخلص (ع ١٨-٢٢):

١٨ فَإِنَّ الْمَسِيحَ أَيْضًا تَأَلَّمَ مَرَّةً وَاحِدَةً مِنْ أَجْلِ الْخَطَايَا، الْبَارُ مِنْ أَجْلِ الأَثَمَة، لكَىْ يُقَرِّبَنَا إلَى الله، مُمَاتًا في الْجَسَد، وَلَكِنْ مُخْيًى في الرُّوح، ١٩ الَّذى فيه أَيْضًا ذَهَبَ فَكَرَزَ لَلأَرُوَاحِ الَّتى في السِّجْنِ، ٢٠ إِذْ عَصَتَ قَدِيمًا، حِينَ كَانَتْ أَنَاةُ الله تَنْتَظِرُ مَرَّةً فَي أَيَّامٍ نُوحٍ، إِذْ كَانَ الْفُلْكُ يُبْنَى، الَّذى فِيهِ خَلَصَ قَلِيلُونَ، أَى ثَمَانِي أَنْفُسٍ بِالْمَاءِ. ٢١ الَّذِي مَثَالُهُ يُخَلِّصُنَا نَحْنُ أَلَّانَ، أي الْمَعْمُودِيَّةُ. لاَ إِزَالَةُ

### \*110\*

م سكالَة بُطْسُ السَبُولِ الأُملَى

وَسَخِ الْجَسَدِ، بَلْ سُؤَالُ ضَمِيرٍ صَالِحٍ عَنِ الله بِقِيَامَة يَسُوعَ الْمَسِيحِ، ٢ ٢ الَّذِى هُوَ فِي يَمِينِ اللهِ، إِذْ قَدْ مَضَى إِلَى السَّمَاءِ، وَمَلاَئِكَةٌ وَسَلاَطِينُ وَقُوَّاتٌ مُخْضَعَةٌ لَهُ.

ع١٨٢: إن كان أو لاد الله يحتملون الآلام من أجل صنع الخير والسلام فهم فى ذلك يقتدون بالمسيح الذى تألم وهو بار من أجل الخطاة ليخلَّصهم من الموت الأبدى. وإذ مات بالجسد على الصليب قام فى اليوم الثالث ليعطى حياة لكل من يؤمن به، ويجعل احتمال الآلام بكل المتاعب التى تأتى على الجسد والنفس وسيلة لحياة ونمو الروح داخل كل من يحتمل. فهى دعوة لاحتمال الخطاة والمسيئين كما احتمل المسيح ووعد بالبركات الروحية على الأرض ثم فى الحياة الأبدية. وهكذا تقرينا الآلام إلى الله عندما نحتملها، فالمسيح مات مرة على الصليب لكى نُمات من أجله ونحتمل الآلام كل يوم فنتمتع بحياة الروح فينا.

> ع۲۰، ۲۰: **الذي فيه** : الله في المسيح. ا**لسج**ن : الجحيم.

عندما مات المسيح على الصليب، إنفصلت روحه عن جسده ولكن لاهوته ظل متحدًا بكايهما، فذهب المسيح بلاهوته المتحد بالروح الإنسانية إلى الجحيم ليبشر كل المؤمنين في العهد القديم بأن الفداء قد تم ليصعدهم معه إلى الفردوس.

ويقول البابا أئتاسيوس الرسولى والقديس كيرلس عمود الدين فى تفسير هذه الآية، أن مع أرواح القديسين الموجودة فى الجحيم كانت هناك أرواح بعض الناس الذين كانوا أيام الطوفان ولم يؤمنوا ويدخلوا الفلك مع نوح ولكن عندما زادت المياه وبدأوا يغرقون تابوا وأعلنوا إيمانهم، فهم وإن لم يخلصوا من الطوفان مع نوح داخل الفلك لكن الله اهتم بإيمانهم وتوبتهم التى كانت فى نهاية حياتهم، وعند نزوله إلى الجحيم خلَّصهم مع باقى المؤمنين وأصعدهم إلى الفردوس. وهكذا تظهر طول أناة الله واهتمامه بخلاص كل إنسان يؤمن ولو فى آخر لحظة من حياته مثل اللص اليمين.

\*///\*

ع٢١٢: كما خلَّص الله نوح ومن معه فى الفلك من الطوفان، يخلَّصنا كلنا من الموت الأبدى عندما نموت عن خطايانا بتغطيسنا فى ماء المعمودية. فالمعمودية ليست حميمًا ماديًا للجسد كما تراه أعين البشر، بل هى ولادة جديدة وتنقية للقلب من كل خطية ننالها كبركة من فداء المسيح لنا على الصليب.

٢٢٤: سلاطين وقوات : رنب من الملائكة.

بعد أن قام المسيح من الأموات، صعد إلى السموات وجلس عن يمين الله، أى صار فى المجد والقوة التى له منذ الأزل وتنازل عنها مؤقتًا أمام عيوننا بظهوره فى الجسد واحتماله الآلام ليفدينا. وهو فى مجده السماوى تسبحه وتخدمه كل الملائكة برتبها المختلفة. \* الله يطلب خلاصك مهما كنت بعيدًا أو ساقطًا فى الخطية. ثق فى محبته وقم سريعًا

لتعوِّض كل ما فات، فسيسامحك عن كل شيَّ بل ومكانتك في قلبه لا تهتز، فهو يحبك منذ الأزل وينتظر رجوعك إليه.

الأصحاح الرأيع الآلاء فنى حياة أولاح الله \* + \*

(١) الالامر واللينونة يقودان للنوبة (١٢-٦):

٩ فَإِذْ قَدْ تَأَلَّمَ الْمَسِيحُ لأَجْلنَا بِالْجَسَدِ، تَسَلَّحُوا أَنْتُمْ أَيْضًا بِهَذِهِ النَّيَّة. فَإِنَّ مَنْ تَأَلَّمَ فِي الْجَسَدِ كُفَّ عَنِ الْحَطَيَّة، ٢ لَكَيْ لاَ يَعِيشَ أَيْضًا الزَّمَانَ الْبَاقِيَ فِي الْجَسَدِ لِشَهَوَاتَ النَّاسِ، بَلْ لإِرَادَة الله. ٣ كُفَّ عَنِ الْحَطَيَّة، ٢ لَكَيْ لاَ يَعِيشَ أَيْطًا الزَّمَانَ الْبَاقِي فِي الْجَسَدِ لِشَهَوَاتَ النَّاسِ، بَلْ لإِرَادَة الله. ٣ لأَنَّ زَمَانَ الْحَيَاةَ الَذَى مَضَى يَكْفينَا، لِنَكُونَ قَدْ عَمَلْنَا إِرَادَةَ الأُمَم، سَالِكَينَ فِي الدَّعَارَة وَالشَّهَوَ تَ، لأَنَّ زَمَانَ الْحَيَاةَ الْدَى مَضَى يَكْفينَا، لِنَكُونَ قَدْ عَمَلْنَا إِرَادَةَ الأُمَم، سَالِكَينَ في الدَّعَارَة وَالشَّهَوَ تَ، وَإِذْمَانَ الْحَمْرِ، وَالْبَطَرِ، وَالْبَطَرِ، وَالْمُنَادَمَات، وَعبَادَة الأُوْثَانَ الْمُحَرَّمَة، كَالأَمُولُ اللَّذَى فِيهُ يَسْتَغْرِبُونَ أَلْكُمْ لَنَهُ مَوَ إِنَّا الْحَمْرِ، وَالْبَطَرِ، وَالْمُنَادَمَات، وَعبَادَة الأُوْثَانَ الْمُحَرَّمَة، كَالأَمُولُ اللَّي فيه يَسْتَغْرِبُونَ أَكُمُ لَكُمُ لَعَرَّمَة، كَالأَمُولُ اللَّذَى فيه يَسْتَغْرِبُونَ أَلْكُمْ لَكُمُ لللَّمُ أَنْ الْمُحَرَّمَة، كَالأَمُولُ اللَّذَى فيهُ يَسْتَغْرِبُونَ أَلْكُمُ لَعَنُ الْحَمْتِ وَالْبَكُونَ لا الْعَمَ إِنَى أَنْتَ الْمَائِينَ لللَهُ عَلَيْ مَا لِللَي فَي وَاللَّاسَ بِالْعَرْبَ اللَّذَى اللَّهُ إِلَى فَيْعَلَى اللَهُ لَكُنَ لِيعَيْشًا بَعْنَا اللَّاسَ بِالْعَانَ الْنَاسِ بِالْحَسَرِ الْمَوْتَى أَيْعَانَ اللَّهُ وَاللَّاسِ بِالْتَعْتَا، وَتَكَرُ لِيحْيُوا حَسَبَ اللَهُ بِالرُوحَ .

عا: هذه النية : إحتمال الآلام.

يواجه المسيحيون أتعابًا ليس فقط فى ضبط شهواتهم ولكن فى احتمال استهزاء الأشرار الذين كانوا يشتركون معهم فى الشهوات. لذا يشجعهم بطرس الرسول بأن المسيح احتمل آلامًا كثيرة لأجل فدائنا، فنقتدى به عالمين أن أى آلام نتحملها تجعلنا نتوقف ونسأم من الخطية، فالآلام تشجعنا على التوبة.

ع٢: يشعر الإنسان المسيحى أن العمر محدود، فندفعه التوبة إلى ترك شهوات الأشرار والاهتمام بتنفيذ وصايا الله ومشيئته.

### **₩**\╏**\**₩

حدث ولنحاول الآن استغلال العمر للحياة مع الله. ويوضح مجموعة من الخطايا المختلفة، فيكفى ما حدث ولنحاول الآن استغلال العمر للحياة مع الله. ويوضح مجموعة من الخطايا الظاهرة التى الشترك فيها المؤمنون سابقًا مع الوثنيين وهى : الدعارة : الفجور والمغالاة فى الزنا. الدعارة : الفجور والمغالاة فى الزنا. الشهوات : النجاسة أو محبة الأطعمة والممتلكات... إدمان الخمر : أى الإستمرار فى السكُر. البطر : التذمر والتمرد. عبادة الأوثان : بكل ما تشمل من شهوات شريرة مصاحبة.

٤٤: يتعجَّب الأشرار من المؤمنين لأنهم تابوا عن الشهوات التى كانوا يصنعونها معهم وأيضًا عن الإندفاع والتمادى فى كل صور الفجور، مما يدفع هؤلاء الأشرار لشتيمة المؤمنين واتهامهم بخطايا لم يفعلوها.

ع٥: يوضح الرسول أن الأمم الأشرار سيحاسبون عن كل أفعالهم الشريرة يوم الدينونة. ويقول هذا ليثبِّت المؤمنين في التوبة ورفض الشهوات الشريرة.

ع٢: لأجل هذا : من أجل يوم الدينونة العظيم الذى سيحاسب الله فيه الإنسان على كل ما فعله من شر.

الموتى : الذين أمنوا بالمسيح ثم ماتوا. يدانوا حسب الناس : يدينهم الأشرار ويضطهدونهم حتى الموت. ليحيوا حسب الله : الحياة بعد الموت فى فردوس النعيم ثم ملكوت السموات.

حتى لا يدان الناس فى يوم الدينونة، بشّر الرسل فى كل مكان فأمن الكثيرون واحتملوا آلامًا من الأشرار حتى استشهدوا، وهذه هى دينونة الناس التى تأتى على الجسد فقط. ولكن هؤلاء المؤمنين الموتى يحيون بالروح مع الله فى فردوس النعيم.

لا تتضايق عندما تحل بك بعض الآلام، بل اجعلها سبب لتذكر خطاياك فتتوب عنها، عالمًا أن حياتنا في الأرض قصيرة لتسرع إلى انتهاز الفرص والإقتراب إلى الله.

### \*119\*

مسكاكَة بُطْنُ كَالْ سَوُلِ الأُولَى

(٢) فضائل النائبين (ع٧-١١):

٧ وَإِنَّمَا نِهَايَةُ كُلٌ شَىْء قَد اقْتَرَبَتْ، فَتَعَقَّلُوا وَاصْحُوا لِلصَّلَوَات. ٨ وَلَكِنْ، قَبْلَ كُلٌ شَىٰء، لَتَكُنْ مَحَبَّتُكُمْ بَعْضَكُمْ لَبَعْضٍ شَدِيدَةً، لأَنَّ الْمَحَبَّة تَسْتُرُ كَثْرَةً مِنَ الْحَطَايَا. ٩ كُولُوا مُضيفينَ بَعْضُكُمْ بَغْضًا بِلاَ دَمْدَمَة. ٩ بَعْضَكُمْ لَبَعْض شَديدَةً، لأَنَّ الْمَحَبَّة تَسْتُرُ كَثْرَةً مِنَ الْحَطَايَا. ٩ كُولُوا مُضيفينَ بَعْضُكُمْ بَغْضًا بِلاَ دَمْدَمَة. ٩ لَيكُنْ كُلُّ وَاحد، بحسَب مَا أَخَذَ مَوْهِبَةً، يَخْدُمُ بِهَا بَعْضُكُمْ بَعْضًا، كَوُكُولاً مُضيفينَ بَعْضُكُمْ بَغْضًا بِلاَ دَمْدَمَة. ٩ ليكُنْ كُلُّ وَاحد، بحَسَب مَا أَخَذَ مَوْهِبَةً، يَخْدُمُ بِهَا بَعْضُكُمْ بَعْضًا، كَوُكُولاً مَا لحين عَلَى نعْمَةً اللهُ الْمَتَوَقِيمَة. ٩ ليكُنْ كُلُّ وَاحد، بحَسَب مَا أَخَذَ مَوْهِبَةً، يَخْدُمُ بِهَا بَعْضُكُمْ بَعْضًا، كُو كَلاءَ صَالحين عَلَى نعْمَةً اللهُ الْمُتَنَوِّعَة. ٩ إِنَّ كَانَ يَتَكَلَّمُ أَحَد، فَكَأَقُوال الله، وَإِنْ كَانَ يَخْدُمُ أَحَد، فَكَأَنَّهُ مَن أُقَوَّة عَلَى نعْمَةً الله الله الله الله الله الله الله عنه مَعْشَى، عَنْ قَوَيَّة مَنْ أَقَوَّةُ مَنْ أَصَرْحَة اللهُ اللهُ اللهُ الْمَتَنوِعَة. ٩ إِنَى تَتَكَلُّمُ أَحَد، فَكَأَقُوال الله، وَإِنْ كَانَ يَخْدُمُ أَحَد اللهُ مَنْ أَقَرَّة من أَقَوَ مَن اللهُ مَا اللهُ، وَانْ لكَن يَعْمَة مَنُكُمُ أَحَد من أَعْرَبَة من أَقَرَى اللهُ مَعْمَة مَا اللهُ، وَإِنْ كَانَ يَتَمَعَة. ٩ إلا إلَي أَبَد من أَحَلابِ إلَى أَبَد مَن مَن أَعْرَبُهُمُ مَعْمَة إلَهُ مَنْ أَعْرَبُ مَنْ أَعْرَبُ مَن أَعْرَبُ مَا أَحَد مَنْ عُنَة مِنْ أَعْرَبِهُ مَعْمَة مُ بَعْمَة مُ مَعْ عَنْ عَمَة مَن أَعْمَ مُ مُعْمَا اللهُ إلَى إلَيْ مَن أَعْ مَنْ أَحَد مَنْ عَمَة مَنْ عَنْ مَعْمَة مَنْ مَنْ مَعْمَا مَعْمَا مُ مَعْنَا مَنْ مُ مَن مَن مَن مَنْ عَمْ مُ مَنْ مَعْمَ مَن مَن مَ مَن مَعْمَ مُ مَنْ مُ مَنْ مَنْ مَنْ مَ مَنْ مَعْمَ مُ مَعْمَ مَ مَنْ مُعْمَ مُ مُعْمَا مُعْمَ مُ مُ مُعْ مُعْمَا مَعْمَ مَنْ مَا مُنْهُ مَنْ مُ مَا مُ مَنْ مَنْ مَعْمَ مُ مَنْ مُعْمَا مُ مَا مُ مُنْ مُ مَا مُ مَنْ مُ مُ مُ مُعْمَا مُ مَن مَن مُ مُ مُعْما مُ مَ مَ مَا مُ مَ ما مَنْ مُ مُ مَا مُ ما مُعْمَ مُ مَ مَ مُ مَ مُ مُ مَعْمَ مُ مُ

ع٧: إذ نتذكر نهاية حياتنا ويوم الدينونة نتيقظ روحيًا، وهذا هو ا**لتعقل** فننتبه ولمهتم بصلوانتا التى تقرِّبنا من الله وهى أيضيًا كل حياتنا فى السماء، أى بالصلوات نستعد لحياتنا الأبدية.

ع٨: إذ نحب الله بكثرة الصلوات، يَتَوَلَّد فينا شعور بمحبة نحو الآخرين، فنهتم بخدمتهم وإن رأينا خطاياهم لا ندينهم بل نستر عليهم.

ع٩: ينتج عن محبة الإخوة الاهتمام بإضافة الغرباء، ولا نصنعها كواجب ثقيل فنتذمر عليها بل بمحبة وفرح لأننا بهذا نضيف المسيح، كما أضاف إبراهيم الغرباء فاكتشف أنه أضاف الله والملائكة (تك١٨).

ع١٠: لو تميز أحد المؤمنين بموهبة مثل الوعظ أو القدرة على تدبير احتياحات المحتاجين، فلا يتكبر بل يشعر أن هذه الموهبة نعمة من الله وهو وكيل عليها لاستخدامها في خدمة الكنيسة.

#### **₩**\Y**+**₩

ع١١: لأن المواهب من الله، فيلزم للواعظ أن يتكلم بكلام الكتاب المقدس وفكر الكنيسة وليس أفكاره الشخصية. ومن يخدم أى خدمة فليعتمد على الصلاة لينال قوة الله منها وليمجد الخدام الله ويشكرونه قبل وبعد خدمتهم لأنه هو الفاعل فى الخدمة.

المحبتك للناس تكشف مدى محبتك لله، فالمحبة هى عملك الوحيد فى العالم. إهتم أن تستر على خطايا الناس وتلتمس لهم الأعذار وتساعدهم بكل طاقتك، لأن إمكانياتك هى هبة من الله تزداد على قدر ما تستخدمها فى الإهتمام بالآخرين.

(٣) مڪافأة المنألمين (ع١٢-١٩):

١٢ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، لا تَسْتَغْرِبُوا الْبَلْوَى الْمُحْرِقَة الَّتِي بَيْنَكُمْ حَادِثَةٌ، لأَجْلِ امْتِحَانِكُمْ، كَأَنَّهُ أَصَابَكُمْ أَمْرٌ غَرِيبٌ، ١٣ بَلْ كَمَا اشْتَرَكْتُمْ فِي آلاَمِ الْمَسِيحِ، افْرَحُوا، لِكَي تَفْرَحُوا فِي اسْتِغْلاَن مَجْدِهِ أَيْضًا مُبْتَهِجِينَ. ٤ إِنْ عُيِّرْتُمْ بِاسْمِ الْمَسِيحِ فَطُوبَى لَكُمْ، لأَنَّ رُوحَ الْمَجْدِ وَاللَّهِ يَحُلُّ عَلَيْكُمْ. أَمَّا مِنْ جَهَتِهِمْ فَي مَبْتَهِجِينَ. ٤ إِنْ عُيِّرْتُمْ بِاسْمِ الْمَسِيحِ فَطُوبَى لَكُمْ، لأَنَّ رُوحَ الْمَجْدِ وَاللَّهِ يَحُلُ عَلَيْكُمْ. أَمَّا مِنْ جَهَتِهِمْ فَي حَدَّتَكُمْ عَلَيْهِ، وَأَمَّا مِنْ جَهَتِهِمْ فَي مَجْدَدَ وَاللَّهُ يَحُلُ عَلَيْكُمْ. أَمَّا مِنْ جَهَتِهِمْ فَي مَتَهَ عَلَيْهِ مَعْدَا وَ اللَّهُ يَحُلُ عَلَيْهُمْ أَوْ فَاعلِ شَرَّ، أَوْ فَاعلِ شَرَّ، أَوْ فَاعلِ شَرَّ، أَوْ فَاعلِ شَرَّ، أَوْ فَاعلِ شَرً، أَوْ فَاعلِ شَرَّ، أَوْ مَتَدَاخِلُ فِى أُمُور غَيْرِه. ٦ أوَلَكُنْ إِنْ كَانَ كَمَسِيحِي فَلاَ يَخْجَلْ، بَلْ يُمَجَّدُ الله مِنْ أَعْرَاقِ مَنْ مَعْدًا الْقَبِيلِ. ١٧ فَي أُمُور غَيْرِه. ٦ أور فَاعل شَرَّ، أَوَ لَمُ فَقَاتِلِ فَى أُمُور غَيْرَه. ٦ أور فَاعل شَرَّ، أو لأَنَهُ الْوَقْتُ لابْتِدَاء الْقَصَاء مِنْ جَهَتِكُمْ فَيَ أَسْتَرَى أَنْ مَنْ مَا أور فَاعل مَوْنَ أَعْرَا لَكُمْ فَلَ عَلَي مَ أَعْذَا أَنْ مَعْدَا الْعَالَى مَتَا فَيَ عَائِ أَعْ مَا فَي أَعْرَبْ الْمَسِيحِ فَلَو مَنْ يَحْمَ اللَّهُ أو مَا أو فَ فَاعل مَوْ أَعْرَلُ عَلَيْهُ أَعْمَا عُرْ أَنْهُ عَلَى عُنَا أَعْ فَي مَنْ عَائِ عُنْ أَعْمَ عَالَهُ مَا فَي عَالَهُ مَنْ عَنْ عَائَ أَوْ أَعْ مَا مَ عَالَ عَنْ عَائَ أَعْ عَلَى عَائَمُ عُنْ عَا فَي عَمَ فَي عَانَ فَي عَانَهُ مَنْ عَامَ مَنْ عَالَهُ اللَّهُ مَنْ عَا أَعْنَا عَلَى عَلَى عَلَى عَائِهُ مَا مَنْ عَا عَلَى عَنْ عَا مَا عَنْ عَا عَنْ عَائِنَ عَا عَالَ عَنْ عَنْمَ عَلَ الْعَلَ مَنْ عَالَهُ عَلَى عَائَة مَنْ عَالَ فَنْ عَانَ عَانَ عَلَى عَا مُوا أَنْ عَلْ مَا أَوْ أَنْ عَالَا عَنْ عَامَ إِنْ عَالَا عُومَ مَنْ عَالَا عَامَ مَا مَا عَانَ عَمْ عَالَ عَلا مَعْتَى مُ عَالَ عَا عَالَهُ عَا عَالَهُ عَا عَا عَا عَا عَالَهُ عَالا عَنْ عَائَهُ مَنْ عَا عَالَ عَا عَلَى عَا عَا عَال

ع١٢: يطمئن الرسول المؤمنين وسط الآلام التى تقابلهم ممن يضطهدونهم. فإن كانت الإضطهادات نظهر كبلوى تحرق وتدمَّر الكثير من جوانب حياتهم، فلا ينز عجوا لأن هذا أمر متوقع من العالم الشرير الذى يضطهد أولاد الله.

#### \*\**\**}

برساكَة بُطْسُ السَّولِ الأُولَى

ع١٣: يبشر هم بأنهم كما اشتركوا في احتمال الآلام والإضطهادات من أجل المسيح سيشتركون في أمجاده الأبدية، والتفكير في هذه الأمجاد يعطيهم فرحًا وسط آلامهم.

ع١٤: يستكمل تشجيعه للمؤمنين المُضطهَدَين بأن الإهانات التي يتعرضون لها تجعلهم مستحقين لنوال نعمة أكبر من الروح القدس الذي يعزيهم ويشعرهم بوجوده معهم ويعدهم أيضًا بأمجاد سماوية. وهكذا إن كانت الإهانات تبدو تجديفًا على المسيح من جهة الأشرار، ولكنها تُعتبَرَ مجدًا وإكليل بركة للمؤمنين المتألمين، إذ يتمجد المسيح بسبب احتمالهم لهذه الآلام لأجله.

ع١٥: ينهى المؤمنين عن الآلام التى تصيبهم بسبب خطاياهم، لأنه ينبغى أن يسلكوا بالبر ويبتعدوا عن الخطايا الظاهرة مثل القتل أو السرقة أو أى أفعال شريرة يرفضها المجتمع ويعاقب عليها، حتى ولو كانت خطايا صغيرة مثل التدخل فى الشئون الخاصة للآخرين مما يزعجهم ويثيرهم علينا، فينبغى إحترام الحرية الشخصية لكل إنسان، لأن هذه الآلام هى التى يتعرض لها الأشرار بسبب شرورهم وهى مرفوضة من الله ولا تُعتبَرَ من أجل الله.

ع١٦: لكن إن تألم المؤمن بسبب كونه مسيحي ويسلك في وصايا الله، فهذه الآلام تُعَلَّبُرَ من أجل الله ويسنده فيها ويكافئه عليها.

ع١٧: يشجعنا الرسول على الإلتزام بحياة البر ورفض الخطايا بنذكر عدل الله الذى يعاقب الأشرار، وسيبدأ تأديبه بشعبه اليهودى بخراب هيكل الله فى أورشليم الذى أنبأهم به المسيح (مت٢٣: ٣٨). فإن كان الله يبدأ بتأديب أولاده اليهود لعدم إيمانهم بالمسيح، فكم يكون تأديبه وعقابه للوثنيين الأشرار الرافضين الإيمان به والمتماديين فى خطاياهم.

ع١٨: يستكمل تنكير هم بعدل الله الذى يستلزم أن يجاهد المؤمنون الأبرار بنعمة إلههم حتى يخلِّصهم. وطبعًا الأشرار والفجار لن يكون لهم مكان فى الملكوت بل ينتظر هم العذاب الأبدى. وهو يظهر نفس المعنى الموجود فى (أم١١: ٣١).

ع١٩: في نهاية تشجيعه للمؤمنين المتألمين بسبب إيمانهم، يدعوهم إلى الإتكال على الله صانع الخيرات الذي لا ينسى محبتهم واحتمالهم ويكافئهم بالأمجاد السماوية. \* عندما تصيبك ضيقات وآلام دون أن تخطئ، فاقبلها من الله واثقًا من تقديره لاحتمالك وناظرًا إلى المكافأة الأبدية، فلا تسئ لمن يسيئون إليك بل تصلى من أجلهم.



#### ¥144¥

الأصحاح الخامس نصائع للكعينة والشبايم

× + ×

(١) نصائح للرعاة (١-٤):

١ أَطْلُبُ إِلَى الشُّيُوخ الَّذينَ بَيْنَكُمْ، أَنَا الشَّيْخَ رَفِيقَهُمْ، وَالشَّاهِدَ لآلاَمِ الْمَسِيح، وَشَرِيكَ الْمَجْدِ الْعَتِيدِ أَنْ يُعْلَنَ، ٢ ارْعَوْا رَعَيَّةَ الله الَّتِي بَيْنَكُمْ نُظَّارًا، لاَ عَنِ اضْطِرَارِ، بَلْ بالاختيارِ، وَلاَ لرِبْح قَبِيح، بَلْ بِنَشَاطَ، ٣ وَلاَ كَمَنْ يَسُودُ عَلَى الأَنْصِبَةِ، بَلْ صَائِرِينَ أَمْتِلَةً لِلرَّعِيَّةِ ٢ وَمَتَى ظَهَرَ رَئِيسُ الرُّعَاةِ، تَنَّالُونَ إِكْلِيلَ الْمَجْدِ الَّذِي لاَ يَبْلَى.

ع١: يوجَّه الرسول توصياته للرعاة وهم الأساقفة والكهنة الذين يجمعهم في كلمة الشيوخ وهي باليونانية "إبريسفيتيروس" ومعناها أساقفة أو كهنة كما جاءت باليونانية في(أع٢٠: ١٧، ٢٨) ويتكلم باتضاع فيقول **رفيقهم** وليس رئيسهم حتى يظهر إحساسه بهم، فهو يعانى آلام الإضطهاد مثلهم وينتظر أمجاد السموات معهم. وهو شاهد عيان لآلام المسيح وصلبه وقيامته التى يبشر بها.

> ع٢: نظار : أى مراقبين ويقصد الأساقفة لأن كلمة أسقف تعنى ناظر. يلخص بطرس الرسول توصياته فيما يلى :

١ - رعاية أولاد الله : يوّجه نظرهم إلى أن شعبهم هو رعية الله وهم وكلاء عليه
 ليكونوا أمناء أمامه في رعايتهم لشعبه.

٢- بالإختيار : فيطلب منهم اليقظة والرقابة والاهتمام بالشعب ليس كواجب ثقيل هم مجبرون عليه بل يسعون بحب باختيار هم للإهتمام بكل فرد.

٣- خدمة مجانية : فلا تكون لهم أطماع مادية من وراء الخدمة بل بمحبة وحماس يخدمون من أجل الله.

#### **₩**\V£**%**

ع٣: ٤- عدم التسلط : لا يستغلون منصبهم كرعاة فى التسلط على أموال الكنيسة واستخدامها بحسب رغباتهم الخاصة بل بحكمة يسمعون آراء من يساعدهم ويحققون رغبات شعبهم.

القدوة : في كل كلامهم وتصرفاتهم حتى يتمثل بهم الخدام والشعب.

ع٤: يشجعهم على الأمانة فى خدمتهم التى سينالون مكافأتها فى الأبدية، عندما يظهر المسيح رئيس الرعاة الديان العادل فيعطيهم أكاليل السماء الأبدية عكس أمجاد الأرض التى تبلى.

الهتم بخدمة كل من حولك خاصة إن كانت لك مسئولية عن آخرين، عالمًا أن محبتك وتعبك غال جدًا عند الله وسيكافئك عنهما في السماء.

(٢) تصائح للأحداث (ع٥-١١):

٥كَذَلكَ أَيُّهَا الأَحْدَاثُ اخْضَعُوا للشُيُوخ، وَكُونُوا جَمِيعًا خَاضِعِينَ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ، وَتَسَرُبَلُوا بِالتَّوَاضُعِ، لَأَنَّ اللهُ يُقَاوِمُ الْمُسْتَكْبِرِينَ، وَأَمَّا الْمُتَوَاضِعُونَ فَيُعْطِيهِمْ نِغَمَةً. ٢فَتَوَاضَعُوا تَحْتَ يَدِ اللهِ الْقَوِيَّةِ، لِكَيْ يَرْفَعَكُمْ فِي حِينِهِ، ٧مُلْقِينَ كُلَّ هَمِّكُمْ عَلَيْهِ، لأَنَّهُ هُوَ يَعْتَنِي بِكُمْ.

٨أصْحُوا وَاسْهَرُوا، لأَنَّ إِبْلِيسَ حَصْمَكُمْ كَأَسَد زَانِرٍ، يَجُولُ مُلْتَمسًا مَنْ يَبْتَلِعُهُ هُوَ. ٩فَقَاوِمُوهُ رَاسِخِينَ فِي الإِيمَانِ، عَالِمِينَ أَنَّ نَفْسَ هَذِهِ الآلاَمِ، تُجْرَى عَلَى إِخْوَتِكُمُ الَّذِينَ فِي الْعَالَمِ.

١٠ وَإِلَهُ كُلَّ نِعْمَة، الَّذِي دَعَانَا إِلَى مَجْدِهِ الأَبَدِيِّ فِي الْمَسِيحِ يَسُوعَ، بَعْدَ مَا تَأَلَّمْتُمْ يَسِيرًا، هُوَ يُكَمِّلُكُمْ، وَيُنَبَّتُكُمْ، وَيُقَوِِّيكُمْ، وَيُمَكِّنُكُمْ. ١١لَهُ الْمَجْدُ وَالسُّلْطَانُ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ، آمِينَ.

ع): يوصى الشباب بمجموعة من الوصايا هى :

آ – الاتضاع والخضوع : فيخضعوا ويطيعوا الكهنة وكبار السن بل يخضعوا أيضًا بعضهم لبعض باتضاع لأن الله يعطى نعمة للمتواضعين وعلى العكس يرفض ويقاوم المستكبرين.

#### \*1Vo\*

م سكالَتُهُ بُطُوسُ السَوْلِ الأُولَى

ع٦: يشجع الشباب على الإتضاع سواء للكبار أو لبعضهم البعض فهذا دليل على إتضاعهم أمام الله، فنتنظرهم مكافأة عظيمة وهى أن الله يسندهم فى الضيقات ويعزى قلوبهم فيرتفعوا فوق الضيقة وهم فيها ثم يرفعهم فى اليوم الأخير إلى الأمجاد السماوية ويعوضهم عن كل احتمالهم أنثاء الإتضاع.

ع<!: ٢ - الإتكال على الله : الثقة فى محبة الله وقوته، فنضع كل مشاكلنا واحتياجاتنا أمامه وهو بأبوته يعتنى بنا ويكفى كل احتياجاتنا ويحل مشاكلنا.

ع<i>٢٠ اليقظة الروحية : بدعوهم للإنتباه والسهر الروحى الدائم لأن إبليس عدونا بحاول انتهاز أى فرصة ليسقطنا فى الخطية. ويشبهه بأسد لشراسته ولكنه عاجز عن الإساءة إلينا، فهو بدور فى كل مكان ويحاول أن يسقطنا ولكنه لا يستطيع ما دمنا متبقظين روحيًا ومتمسكين بالله.

ع؟: ٤- **الجهاد الروحى** : يدعونا لمقاومة إبليس بكل تداريب الجهاد الروحى، متمسكين بإيماننا مهما ظهر ضعفنا أو كثرت خطايانا، خاصة وأن إبليس يحارب جميع الناس فى العالم ولكن يتميز المؤمنون بنعمة الله التى نسندهم. فإن كان إخوتنا غير المؤمنين فى العالم يحاولون رفض الخطايا، فبالأولى نحن المؤمنون المستندون على قوة الله نقاوم وننتصر عليه.

ع١٠، ١١: يشجعهم على تنفيذ الوصايا السابقة فيذكّر هم بالأمجاد السماوية التى أعدها لهم الله لأنهم احتملوا وتألموا لأجله فى جهادهم الروحى ويعدهم أيضًا بأنه : ١- يكمل كل نقص وضعف فيهم. ٢- يشتهم فى الإيمان. ٣- يقويهم ضد حروب إيليس. ٤- يمكّنهم من كل عمل صالح. ٤- يمكّنهم من كل عمل صالح. <sup>٢</sup> تق أن محبتك وتعبك من أجل الله له مكافأة كبيرة وهو أيضًا يسندك فى تنفيذ وصاياه، فتشجَّع مهما كان ضعفك ومهما زائت حروب إيليس لأن الله يحبك ويكملك بنعمته حتى تحصل على أمجاده السماوية.

#### \*171\*

(٣) خنام النسالة (١٢٤-١٤):

٢ ابيّد سلْوائس الأخ الأمين، كَمَا أَظُنُ، كَتَبْتُ إِلَيْكُمْ بِكَلمَات قَليلَة، وَاعظًا وَشَاهدًا، أَنَّ هَذه هي نعْمَةُ اللهُ الْحَقيقيَّةُ الَّتي فيها تَقُومُونَ. ٦٣ تُسَلَّمُ عَلَيْكُمُ الَّتي في بَابِلَ الْمُخْتَارَةُ مَعَكُمْ، وَمَرْقُسَ ابْنِي. ٢٤ اسَلَّمُوا بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ بِقُبْلَةِ الْمَحَبَّةِ. سَلاَمٌ لَكُمْ جَمِيعِكُمُ الَّذِينَ في الْمَسِيحِ يَسُوعَ، آمين.

ع١٢: سلوانس : المعروف باسم سيلا (أع١٥: ٢٢) ورافق بولس فى رحلته التبشيرية الثانية (أع١٥: ٤٠) وكتب رسالتى تسالونيكى الأولى والثانية (اتس١: ١، ٢تس: ١: ١) وخدم مع تيموثاوس فى كورنثوس (٢كو١: ١٩). وكان مع مرقس الرسول فى مصر وكتب لبطرس الرسول هذه الرسالة لإتقانه اليونانية ويصفه بطرس بالأمانة لأجل التزامه وتحمله مسئوليات الخدمة.

كما أظن : لا نتعنى الشك وفي اللغة اليونانية تعنى اليقين.

يعلن بطرس الرسول أنه أملى رسالته على سلوانس لأنه يجيد اليونانية وأرسلها أيضًا بيده لتشمل هذه العظات والنصائح التى تثبَّت المؤمنين فى نعمة الله. وهذه العظات اختصرها بطرس الرسول فى هذه الكلمات لكن عنده الكثير يريد أن يقوله.

> ع١٣: بابل : بابليون الدرج بمصر القديمة بمصر . المختارة : الكنيسة في مصر التي أسَّسها مارمرقس.

كتب بطرس رسالته فى بابليون بمصر القديمة فيرسل تحيات كنيسة مصر إلى كنائس العالم، وهذه الكنيسة مختارة من الله مع باقى الكنائس. ويرسل أيضًا تحيات مؤسس هذه الكنيسة وهو مرقس الرسول ويصفه بأنه ابنه لأنه أصغر منه سنًا وقريبه أيضًا إذ هو زوج إينة عم والد مرقس الرسول.

ع١٤: في النهاية يطلب من كل المؤمنين أن يتعاملوا بالسلام بعضهم مع بعض وهو أيضًا يرسل سلامه الشخصبي لمهم المملوء محبة وأبوة.

لة قدم كلمات الحب والسلام لكل من تقابله فتمتص الإضطرابات والتوتر الذى فيه وتكسبه و وتظهر المسيح له.

#### \*\*\*\*

رِسَالَةُ بُطْرُسَ (لرَّسُ (لثانِيَةُ

. i

م سَالَة بُطْسُ السَّوْلِ النَّانَيَة

\*\*\*\*\*

مقدمـــــة

#### 釆

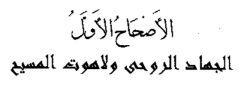
ثالثاً: زمن كنابنها: كتبت فسى أواخـر حـياة بطرس الرسول (ص ١ : ١٤) أى بين عامى ٢٤م و٢٨م وبالتقريب حوالى عام ٦٦م.

مرابعاً: مڪان كنابنها: لم يذكر في هذه الرسالة وغالباً في نفس مكان كتابة الرسالة الأولى أي بابل وهي بابليون الدرج بمصر القديمة.

### \*171\*

\*141\*

ł



× + ×

(۱) النحيةال سولية (ع ۱، ۲):

١ سِمْعَانُ بُطْرُسُ، عَبْدُ يَسُوعَ الْمَسِيحِ وَرَسُولُهُ، إِلَى الَّذِينَ نَالُوا مَعَنَا إِيمَانًا ثَمِينًا مُسَاوِيًّا لَنَا، بِبِرِّ إِلَهِنَا وَالْمُخَلِّصِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ. ٢ لِتَكْثُرْ لَكُمُ النِّعْمَةُ وَالسَّلاَمُ بِمَعْرِفَةِ اللَّهِ وَيَسُوعَ رَبَّنَا.

ع١: يرسل بطرس الرسول تحياته للمؤمنين في آسيا الصغرى والعالم كله، لكل من أمن من الأمم ونال هذه النعمة مثل اليهود الذين آمنوا ومنهم بطرس. وهذا الإيمان الواحد الغالى نعمة من المسيح البار القدوس مخلص العالم كله. وباتضاع يقرن بطرس اسمه القديم وهو "سمعان" أى الله يسمع باسمه الجديد "بطرس" أى الصخرة، ويصف نفسه بعبد المسيح وليس فقط رسوله، فهو لا ينسى أنه مجرد صياد غير مثقف والمسيح هو الذى رفعه وجعله رسولاً عظيماً.

ع۲: تمنيات بطرس الرسول للمؤمنين هى فيض السلام والنعمة من خلال معرفة الله والمسيح الفادى. وهو هذا يكرر ما قاله المسيح بنفسه "**وهذه هى الحياة الأبدية أن يعرفوك أنت الإله الحقيقى وحدك ويسوع المسيح الذى أرسلته**" (يو ١٧: ٣).

🕆 شجع كل من تقابله بكلمات النعمة والمحبة والسلام لتطمئن الكل وسط اضطر ابات العالم.

(٢) الجهاد الروحي (٢٤-١٠):

٣ كَمَا أَنَّ قُدْرَتَهُ الإِلَهِيَّةَ قَدْ وَهَبَتْ لَنَا كُلَّ مَا هُوَ لِلْحَيَّاة وَالتَّقُوَى، بِمَعْرِفَة الَّذَى دَعَانًا بِالْمَجْدِ وَالْفَضِيلَةِ، ٤ اللَّذَيْنِ بِهِمَا قَدْ وَهَبَ لَنَا الْمَوَاعِيدَ الْعُظْمَى وَالتَّمْيِنَةَ، لِكَىْ تَصِيرُوا بِهَا شُرَكَاءَ الطَّبِيعَةِ الإِلَهِيَّةِ، هَارِبِينَ مِنَ الْفَسَادِ الَّذِى فِي الْعَالَمِ بِالشَّهْوَةِ. ٥ وَلِهَذَا عَيْنِهِ، وَأَنْتُمْ بَاذِلُونَ كُلَّ اجْتِهَادٍ، قَدَّمُوا

#### \*174\*

م سكاكَتْ بُطْنُ سَ الْنُسُولِ الْثَانَيْةِ

فِي إِيمَانَكُمْ فَضِيلَةً، وَفِي الْفَضِيلَة مَعْرِفَةً، **٦**وَفِي الْمَعْرِفَة تَعَفُّفًا، وَفِي التَّعَفُّف صَبْرُا، وَفِي الصَّبْرِ تَقُوَى، ٧وَفِي التَّقُوَى مَوَدَّةً أَخَوِيَّةً، وَفِي الْمَوَدَّة الأَخَوِيَّة مَحَبَّةً. ٨لأَنَّ هَذه، إَذَا كَانَتْ فيكُمْ وَكَثُرَتْ، تُصَيِّرُكُمْ، لاَ مُتكاسلينَ، وَلاَ غَيْرَ مُشْمِرِينَ لَمَعْرِفَة رَبَّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ. ٩َلأَنَّ الَّذى لَيْسَ عَنْدَهُ هَذه، أَعَ أَعْمَى قَصِيرُ الْبَصَرِ، قَدْ نَسِيَ تَطْهِيرَ خَطَايَاهُ السَّالِفَةِ. ١٠ لذَلكَ، بِالأَكْثَرِ اجْتَهِدُوا أَيُّهَا الإِخْوَةُ، أَنْ تَجْعَلُوا دَعُوتَكُمْ وَاخْتِيَارَكُمْ فَابِتَيْنِ. لأَنَّكُمْ إِذَا فَعَلْتُمْ ذَلكَ، بَالأَكْثَرِ اجْتَهِدُوا أَيُّهَا الإِخْوَةُ، أَنْ بَسِعَةٍ، دُخُولٌ إِلَى مَلَكُوتِ رَبِّنَا وَمُخَلِّصِنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ الأَبَدَا. ٢

٢ الذَلكَ، لاَ أُهْمِلُ أَنْ أُذَكِّرَكُمْ دَائِمًا بِهَذِهِ الأُمُورِ، وَإِنْ كُنْتُمْ عَالِمِينَ وَمُثَبَّتِنَ فِي الْحَقِّ الْحَاضِرِ. ٣ اوَلَكَنِّي أَحْسَبُهُ حَقًّا، مَا دُمْتُ فِي هَذَا الْمَسْكَنِ، أَنْ أُنْهِضَكُمْ بِالتَّذَكَرَة، ٤ اعَالِمًا أَنَّ خَلْعَ مَسْكَنِي قَرِيبٌ، كَمَا أَعْلَنَ لِي رَبُّنَا يَسُوعُ الْمَسِيحُ أَيْضًا. ٥ افَأَجْتَهِدُ أَيْضًا أَنْ تَكُولُوا، بَعْدَ خُرُوجِي، تَتَذَكَّرُونَ كُلَّ حِينٍ بِهَذِهِ الأُمُورِ.

ع٣: إذ عرفنا المسيح وآمنا به يهبنا الروح القدس كل إمكانيات الحياة الروحية من خلال أسرار الكنيسة، فننال طبيعة مائلة للتشبه بالله في المعمودية ويثبتنا فيها بسر الميرون، وإن أخطأنا يغفر خطايانا في سر الإعتراف ويغذينا بجسده ودمه الأقدسين بل يرعانا ويرشدنا في كنيسته من خلال وسائط النعمة. وبالدعوة للحياة مع المسيح يتمجد الله فينا لنحيا بالفضائل الروحية.

٤٤ : اللذين : المجد و الفضيلة.

المواعيد العظمى : وعود العهد القديم ووعود المسيح للمؤمنين به التى يهبها لهم الروح القدس.

شركاء الطبيعة الإلهية : الطبيعة الجديدة التي ننالها في المعمودية واتحادنا بالمسيح في سر الإفخارستيا وحلول الروح القدس الدائم فينا.

عمل الروح القدس فينا يعطينا مجدًا وفضيلة من خلال الأسرار المقدسة التى ترفعنا لنشارك الله طبيعته قدر ما نحتمل. وبهذا السمو الروحى فى الحياة المسيحية نبتعد عن الشهوات الشريرة التى تفسد نفوس أهل العالم ونتمتع بالنقاوة فى حياتنا.

ع٥: لهذا عينه : لنوال الحياة الروحية والمواعيد وشركة الطبيعة الإلهية التي تهبها لنا النعمة.

إن كانت النعمة تهبنا إمكانيات الحياة مع المسيح، فيلزم أن نتجاوب معها بجهاد روحى ونشاط فينتج عن إيماننا سلوك روحى وفضائل، وإذ نعيش بالفضيلة نختبر الله ونعرفه عمليًا.

ع٢ : يستكمل الرسول حديثه عن مراحل ودرجات الحياة الروحية، التي هي سلسلة تؤدى كل منها للآخر فيقول :

فى المعرفة تعففًا : عندما أختبر الله وأحبه تصغر فى عينى الماديات فأضبط نفسى فى استخدامها وأكتفى بالقليل منها أى أتعفف عنها.

فى التعفف صبرًا : وعندما أضبط نفسى فى الماديات والعاطفة وكل الأمور الأرضية، يتكون داخلى القدرة على الصبر والإحتمال، فلا أعود أنزعج من أى ضيقات.

فى الصبر تقوى : أنتاء الصبر على الضيقات وضبط النفس عن الشهوات من أجل الله، تفيض على مراحمه وتعزياته كمعونة إلهية مما يساعدنى على حياة التقوى بكل ما تشمل من التوبة ومخافة الله والإلتصاق به والتلذذ بعشرته.

٧٢: يواصل حديثه عن مراحل الحياة الروحية في هذه السلسلة فيقول :

فى التقوى مودة أخوية : عندما يخاف الإنسان الله ويعيش فى توبة وعلاقة روحية معه، يشبع به فيتخلص من أنانيته وينفتح على الآخرين فيستطيع أن يقيم علاقات طيبة معهم ويشجعهم.

فى المودة الأخوية محبة : بتقديم الكلمات الطببة ونشجيع الآخرين ينفتح القلب بالحب نحوهم، ومحبتى لهم تؤكد وتنمى محبتى لله وإيمانى به فأسلك فى الفضائل التى أعرف من خلالها الله .. وهكذا أجد أن السلسلة فى نهايتها تؤدى إلى بدايتها أو أى جزء منها يؤدى للآخر وينمينى روحيًا.

#### ¥1¥o¥

مسكالَّة بُطْرُسَ النَّسُولِ النَّانَيَة ُ

ع٨ : هذه المراحل الروحية تدفع الإنسان بنشاط لمعرفة الله وتمثلئ حياته بالثمار الروحية التي هي الفضائل والخدمات المختلفة.

ع٩: على الجانب الآخر، من يهمل هذه الخطوات الروحية والجهاد فيها يصفه الرسول بالعمى أو على الأقل ضعف البصيرة الروحية، لأنه نسى النعمة التي نالها بتجديد طبيعته وتركه لخطاياه القديمة، إذ كان ينبغي أن ينمو في الحياة الجديدة مع الله، وعدم جهاده يعرضه للرجوع إلى خطاياه القديمة.

ع١٠ : يحثنا الرسول على الثبات في الإيمان الذي دعانا الله إليه واختارنا فيه لنكون أولاده وذلك بالجهاد الروحي في كل الخطوات السابقة، فيهذا الجهاد والتمسك بالإيمان نحمي أنفسنا من السقوط في الخطايا المختلفة أو الرجوع لحياتنا الشريرة القديمة.

ع١١ : يشجعنا على التمسك بالجهاد الروحى لأن به نسير في طريق الملكوت وتفتح لنا أبوابه لنتمتع بالسعادة الأبدية.

ع١٢ : لذلك لا يتوانى بطرس الرسول عن تذكيرهم بالجهاد الروحى رغم معرفتهم به وثباتهم فى الإيمان بالمسيح الذى يحيون فيه، لأن هذه التذكرة تتميهم فى الجهاد الروحى.

على ١٣٦–١٥ : برى الرسول أنه مسئول أن يُذَكِّرهم بالجهاد الروحى لأنه يشعر أن حياته على الأرض تقترب من النهاية. ويشبه حياته بمسكن أو خيمة قد اقترب خلعها لتنتقل إلى مكان آخر وهو الأبدية السعيدة، فيوصى أولاده ألا يتهاونوا فى جهادهم بعد أن يتركهم ويذهب للمسيح.

كن مدققًا فى جهادك ضد خطيتك المحببة، واعلم أن أى تعب تقدمه غال عند الله وسيسندك فيه لتختبر معليًا بالإضافة إلى تخلصك من خطيتك.

#### ¥171¥

الأصحاح الأولَ

(٣) النجلي والنبوات تثبت لاهوت المسيح (١٦٤-٢١):

١٦ الأَنْنَا لَمْ نَتْبَعْ خُرَافَات مُصَنَّعَةً، إذْ عَرَّفْنَاكُمْ بِقُوَّة رَبَّنَا يَسُوعَ الْمَسِيح ومَجِيئِه، بَلْ قَدْ كُنَا مُعَايِنِينَ عَظَمَتَهُ. ١٩ لأَنَّهُ أَخَذَ مَّنَ اللَّه الآب كَرَامَةً وَمَجْدًا، إذْ أَقْبَلَ عَلَيْه صَو<sup>ْت</sup> كَهَذَا من الْمَجْدِ الأَسَنَى: «هَذَا هُوَ ابْنِى الْحَبِيبُ الَّذَى أَنَا سُرِرْتُ بِه.» ١٨ وَنَحْنُ سَمِعْنَا هَذَا الصَّوْت مَقْبِلاً من الْمَجْدِ الأَسَنَى: «هَذَا هُوَ ابْنِى الْحَبِيبُ الَّذَى أَنَا سُرِرْتُ بِه.» ١٨ وَنَحْنُ سَمعْنَا هَذَا الصَّوْت مَقْبِلاً من الْمَجْدِ السَّمَاء، إذ كُنَّا مَعَهُ في الْجَبَلُ الْمُقَدَّسَ. ١٩ وَعَنْدَنَا الْكَلَمَةُ النَّبَويَّةُ، وَهِي أَثْبَتُ، التي قَفْعَلُونَ حَسَنًا إَن السَّمَاء، إذ كُنَّا مَعَهُ في الْجَبَلُ الْمُقَدَّسَ. ١٩ وَعَنْدَنَا الْكَلَمَةُ النَّبَويَّةُ، وَهِي أَثْبَتُ، التي تَفْعَلُونَ حَسَنًا إَن السَّمَاء، إذ كُنَّا مَعَهُ في الْجَبَلُ الْمُقَدَّسَ. ١٩ وَعَنْدَنَا الْكَلَمَةُ النَّبَويَّةُ، وَهِي أَثْبَتُ، التي تَفْعَلُونَ حَسَنًا إَن السَّمَاء، إذ كُنًا مَعَهُ في الْجَبَلُ الْمُقَدَّسَ. ١٩ وَعَنْدَا الْكَلَمَةُ النَّبَويَّةُ، وَهِي أَثْبَتُ، التي تَفْعَلُونَ حَسَنًا إَن السَّمَاء، إذ كُنَّا مَعَهُ في الْجَبَلُ أَنْ مُندِ في مَوْضِع مُظْلِمٍ، إلَى أَنْ يَنْفَجُو النَّهَارُ ويَطْلَعَ كَوْثَ أَقْبَلُ فَى أَنْهُ اللَّهُ الْقَنْ الْمَعْذَى مَوْ فَى أَبْنَا لَمُ مُنْعَالُونَ حَسَنَا إِن اللَّهُ الْتَبَعَيْتُهُ إلَى مَنْ الْمَعْ مَوْذَ الْعَوْتُ مُعْلَمِ اللهِ الْقَدَيسُونَ أَنْ مَنْ الْعُوا مُ عَالَا مِينَ عَلَى مَا إِنَا لَنْ مُ بَعْنَ مُوْتَ مُنْ مَعْنَا وَ مَا لا لا لا لا مَعْنَ مَنْ عَامَ مَاللَهُ مُ مَالَيْ مَا مَ مَنْ عَلَيْ مَا مَنْ عَامَ مَا مَعْنَا مَا اللهُ الْقَدَّسَ مَنْ عَنْ مَعْمَ أَنْسَ مَا مَنْ عَامَ مَنَ مَنْ مَنْ مَا مَ اللَهُ الْقَدْ مَعْهُ مُ مَا مَ مُ مَا مُعَنَّى مَالَة مَنْ مَا مَن اللَهُ مَا مَنْ مَنْ مَا مَعْ مَا مَنْ مَنْ مَا مَعْنَ مَ مَنْ مَنَ مَا مَ مُ مُوالُون مَنْ مَعْهُ أَنْهُ مَا مَا مُعَانِ مَا مَعْنَا مَنْ مَعْنَ مُ مَا مَعْهُ مَا مُ مَعْنَ مَ مَا مَا مَ مُ مُ مُ مَا مَنْ مُ مُ مَا مَا مُ مُ مَا مَعْنَ مُ مَا مَ مُ مَا مُ مَ مَا مَا مَعْ مُ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مَا مُ مَ

ع١٦: يعلن بطرس الرسول أن كرازته لم يبنيها على أساطير سمعها أو قصص ألَّفها الناس، ولكنه عاين بنفسه قوة المسيح ولاهوته في حياته على الأرض وفي أحداث تظهر لاهوته مثل تجليه على الجبل.

ع١٧، ١٨: الأسنى : الأعلى.

يؤكد بطرس الرسول لاهوت المسيح وعظمته بما ناله من مجد وكرامة فى التجلى عندما ناداه الآب من السماوات حيث المجد العظيم قائلا له "هذا هو ابنى الحبيب الذى أنا سررت به" (مت١٧: ٥). وسمع بطرس مع يعقوب ويوحنا صوت الآب من السماء عندما كانوا على جبل التجلى مع المسيح.

ع١٩ : سراج منير : يشبه النبوات بمصباح مضئ. موضع مظلم : العهد القديم حيث كانت البشرية بعيدة عن الله ومعرفته. النهار ... كوكب الصبح : المسيح عندما تجسد في ملء الزمان لتتحقَّق فيه النبوات. يوجه نظرهم للإهتمام بالنبوات عن المسيح في العهد القديم التي تثبت لاهوته، وهي تشبه نور الله في وسط ظلمة جهل البشرية في العهد القديم حتى تحققت في المسيح بتجسده وفدائه.

#### ¥177¥

م سالَة بُطْ سَ النَّوْلِ النَّانَيَة

ع·٢: ما سجله الأنبياء من نبوات ليست من اجتهاد بشرى لتفسير الأحداث بل بوحى من الروح القدس.

ع٢١: لم تأت نبوة قط بإرادة بشرية، ولم يكن هؤلاء الأنبياء يتكلمون من ذواتهم ولا حسب أهوائهم، بل قد تكلموا مدفوعين بوحى من الروح القدس. *إقرأ كلمات الكتاب المقدس بخشوع عالمًا أنها صوت الله لك لتحيا به وتطبقه في حياتك اليومية.* 



**\***1%\*

الأصحاح الثأني المعلمين الكذبة × +• ×

(١) ظهور المعلمين الكذبته (ع ١-٣):

٩ وَلَكِنْ كَانَ أَيْضًا في الشَّعْبِ أَنْبِيَاءُ كَذَبَةٌ، كَمَا سَيَكُونُ فِيكُمْ أَيْضًا مُعَلِّمُونَ كَذَبَةٌ، الَّذِينَ يَدُسُونَ بِدَعَ هَلاَك. وَإِذْ هُمْ يُنْكرُونَ الرَّبَّ الَّذِي اشْتَرَاهُمْ، يَجْلَبُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ هَلاَكًا سَرِيعًا. ٢ وَسَيَتْبَعُ كَثِيرُونَ تَهْلُكَاتَهِمْ. الَّذِينَ بسَبَبهِمْ يُجَدَّفُ عَلَى طَرِيقِ الْحَقِّ. ٣ وَهُمْ فِي الطَّمَعِ يَتَجِرُونَ بِكُمْ إِنَّقُوالِ مُصَنَّعَةٍ، الَّذِينَ دَيْنُونَتُهُمْ، مُنْذَ الْقَدِيمِ، لاَ تَتَوَانَى، وَهَلاَكُهُمْ لاَ يَنْعَسُ.

ع١: يذكرهم بطرس الرسول بالأنبياء الكذبة الذين كانوا يضلون الملوك والشعب فى العهد القديم حتى لا يسمعوا كلام أنبياء الله كما حدث فى أيام آخاب الملك (١مل٢: ٢٢). كذلك الآن يوجد معلمون كذبة ينادون بالبدع التى يرفضون بها لاهوت المسيح الذى اشترانا بدمه، فتبعدهم هم ومن يتبعهم عن الخلاص ولا ينتظرهم إلا العذاب الأبدى.

ع٢: هؤلاء المعلمون الكذبة يدَّعون أنهم مسيحيون مع أن عقيدتهم خاطئة فيضلون كثيرين من الشعب ويقودونهم للهلاك، وبسبب هذه البدع يشوشون أفكار الوثنيين عن المسيحية فيتكلمون كلامًا رديا عنها.

ع٣: هم يتاجرون بالنفوس مستهينين بالدم الكريم الذى سُفكَ من أجلها، ويخدعون قلوب البسطاء بالكلام الطيب والقول الليِّن المخادع؛ لذا فالدينونة تتعقب هؤلاء وهلاكهم لا يتوانى ولا يغفل.

كن مدققًا فيما تسمعه أو تقرأه، فإن وجدته مختلفًا عما تعلمته في الكنيسة فاحترس واسأل أب اعترافك حتى لا تضلٌ بتعاليم غريبة تشبه التعاليم الصحيحة.

#### ¥174¥

م سكاكَتُهُ بُطْسُ السَّوُلِ الثَّائِيَةُ

(۲) معاقبتهالأشرام (ع ٤-۹) :

٤ لأَنَّهُ، إِنْ كَانَ اللَّهُ لَمْ يُسْفِقْ عَلَى مَلاَئِكَة قَدْ أَخْطَأُوا، بَلْ فِي سَلاَسِلِ الظَّلاَمِ طَرَحَهُمْ فِي جَهَةًمَ، وَسَلَّمَهُمْ مَحْرُوسِينَ للْقَضَاء، ٥ وَلَمْ يُسْفِقْ عَلَى الْعَالَمِ الْقَدِيمِ، بَلْ إِنَّمَا حَفَظَ نُوحًا ثَامنًا كَارِزًا للْبِرِّ إِذْ جَلَبَ طُوفَانًا عَلَى عَالَمِ الْفُجَارِ. ٦ وَإِذْ رَمَّدَ مَدِينَتَى سَدُومَ وَعَمُورَةَ، حَكَمَ عَلَيْهِمَا بالائقلاب، وَاَحْعًا عَبْرَةَ للْعَيدِينَ أَنْ يَفْجُرُوا، ٧ وَأَنْقَذَ لَوطًا الْبَارَ مَعْلُوبًا مِنْ سِيرَة الأَرْدِيَاء فِى اللَّ بِالنَّظَرِ وَالسَّمْعِ، وَهُوَ سَاكِنْ بَيْنَهُمْ، يُعَذِّبُ يَوْمًا الْبَارَ مَعْلُوبًا مِنْ سِيرَة الأَرْدِيَاء فِى اللَّعَارَة. آمَاذ بَالنَّظَرِ وَالسَّمْعِ، وَهُوَ سَاكِنْ بَيْنَهُمْ، يُعَذِّبُ يَوْمًا الْبَارَ مَعْلُوبًا مَنْ سِيرَة الأَرْدِيَاء فِى اللَّعَارَة. آمَاذُ أَنْهَارُ

ع٤: يوضح الرسول عدل الله الذي يعاقب المُصرِّبين على شرهم مثل المعلمين الكذبة. ويعطى ثلاثة أمثلة لعدله :

المثال الأول : عقابه قديمًا للملائكة الذين تكبروا فسقطوا وحكم عليهم بالعذاب الأبدى، فقيَّدهم ومنعهم من الرجوع إلى رتبتهم الأولى وتمتعهم بعشرته وهم ينتظرون الآن عذابهم الأبدى. فإن كانت رحمته لم تمنع عدله مع الملائكة الساقطين فإنها لا تمنع أيضاً معاقبته للهراطقة.

> سلاسل الظلام : قيود خطيتهم التى تمنعهم من التمتع بعشرة الله. جهنم : مكان انتظار الأشرار ولكن يمكنهم محاربة البشر بسماح من الله. محروسين : منتظرين ومقيدين لا يتمتعون بمعاينة الله حتى يأتى يوم الدينونة. القضاء : يوم الدينونة الذى ينقلهم إلى العذاب الأبدى.

ع٥: **المثال الثانى** لعدل الله هو عدم إشفاقه على العالم القديم أيام نوح، الذى كرز للمر ولم يستجيبوا له، فجلب الله عليهم طوفانًا بسبب فجورهم، إلا أنه حفظ نوح الذى كان واحدًا من ثمانية أشخاص نجوا من الطوفان وهم هو وزوجته وأولاده الثلاثة وزوجاتهم.

عr: المثال الثالث لعدله هو حكمه على مدينتى سدوم وعمورة بالخراب لأن شرهم قد زاد وامتلأت كأس آثامهم، فَحَوَّلهما إلى رماد جاعلاً منهما عبرة لكل من يعيش حياة فاجرة فى كل جيل ويتمادى فى الشر دون أن يتوب.

#### \*19.\*

ع٧: إلى جانب عدل الله تظهر رحمته في اهتمامه بأولاده، فلم ينسى لوط وابنتيه لأنه لم يندمج مع الأشرار في نجاساتهم بل كان متضايقًا جدًا من سلوك هؤلاء الأشرار.

ع٨: فإذ كان لوط ساكنًا بينهم وهو رجل بار كانت نفسه تتألم كل يوم بسبب الإنحر افات المشينة في سلوكهم التي كان يراها ويسمع بها.

ع٩: يستنتج من الآيات السابقة أن الله قادر على إنقاذ أو لاده الأبرار من ضيقات الحياة ويحفظهم فى إيمانهم المستقيم، أما الأشرار فيضعهم فى جهنم مكان إنتظار الأشرار إلى يوم الدينونة ليدخلوا إلى العذاب الأبدى. فالله كامل فى رحمته لأو لاده و عدله مع الأشرار. ٢ لا تستهن بطول أناة الله ورحمته فتتمادى فى خطاياك بل استغلها بالتوبة والابتعاد عن

۲ تستین بطون ان اند ورکمه فلمادی دی خطاف بن استین بن استین و هو مستعد ان مصادر الشر، فمحاولات توبتك غالبة جدًا فی عینی الله مهما كان ضعفك و هو مستعد أن پسندك بل بر فع فی النهایة خطایاك عنك.

(٣) صفات المعلمين الكذبة (ع ٢٠ – ٢٢):

• ١ وَلا سيَّمَا الَّذِينَ يَذْهَبُونَ وَرَاءَ الْجَسَدَ فِي شَهْوَة النَّجَاسَة، وَيَسْتَهِينُونَ بِالسَّيَادَة. جَسُورُونَ، مُعْجَبُونَ بَأَنْفُسَهُم، لاَ يَرَتَعَبُونَ أَنْ يَفْتَرُوا عَلَى ذَوَى الأَمْجَادِ ١١ حَيْثُ مَلاَئَكَةً، وَهُمْ أَعْظَمُ قُوَّةً وَقُدْرَةً، لاَ يُقَدِّمُونَ عَلَيْهِمْ لَدَى الرَّبِّ حُكْمَ افْتِرَاء. ٢ أَمَّا هَوْلاَءَ، فَكَحَيَوَانَات غَيْر نَاطَقَة، طَبِيعيَّة، مَوْلُودَة لا يُقَدِّمُونَ عَلَيْهِمْ لَدَى الرَّبِّ حُكْمَ افْتِرَاء. ٢ أَمَّا هَوْلاَء، فَكَحَيَوَانَات غَيْر نَاطَقَة، طَبِيعيَّة، مَوْلُودَة لَمَ يُقَدِّرُونَ عَلَى مَا يَجْهَلُونَ عَلَيْهِمْ لَدَى الرَّبِ حُكْمَ افْتِرَاء. ٢ أَمَّا هَوْلاَء، فَكَحَيَوانَات غَيْر نَاطَقَة، طَبِيعيَّة، مَوْلُودَة يَحْسبُونَ تَنَعْمُ يَوْم لَدًة. أَخْتَاسٌ وَعُيُوبٌ، يَتَنَعَمُونَ فِى غُرُورِهِمْ، صَادِهمْ ٣ أَ آخَذِينَ أُجْرَة الإِشْم. الَذِينَ يَحْسبُونَ تَنَعْمُ يَوْم لَدًةً. أَدْنَاسٌ وَعُيُوبٌ، يَتَنَعَمُونَ فِى غُرُورِهِمْ، صَادِهمْ ٣ أَ آخَذِينَ أُجْرَة الإَنْمِ. الَذِينَ يَحْسبُونَ تَنَعْمَ يَوْم لَدًةً. أَدْنَاسٌ وعُيُوبٌ، يَعْبُونَ النَّقُوسَ غَيْرَ الشَابَعَة، لَهُمْ عَيُونَ يَعْتَعُمُ يَوْم لَدًةً. أولائَمَ مَعْكُمْ عَدُونَ التَعْمِي أَنْهُمْ عُيُونَ يَعْذَى أَنْ يَفْتَرُونَ عَلَى مَوْ يَعْمُونَ اللَّعْ مَمْلُوَّةٌ فَسْقًا لاَ تَكْفَى عَن الْحَطيَة، خَادَعُونَ التَفُوسَ غَيْرَ الشَّابَة، لَهُمْ قَلْبُ مُتَذَرِّبٌ فَى الطَّمَع، أَوْلاً ذَكَتَتَ مَائَاتَة، وَالَا عُمَ عَنْ وَي العَمَعِ أَوْلاً فَي مَعْتَى مَا أَعْهَمْ عَنَى أَعْرَبُ عَنْ أَعْذَى أَعْرَى اللَّهُ عَلَى عَنْ مَنْ أَنْتَ عَنْ أَعْرَقُقَ الْعَمَعِ الْعَمَة عُونَ اللَّعَنَى وَى العَنَعْمَ عَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ أَعْذَا مَن اللَهُ عَنْ عَائِ هُ عَنْ مَا عَنْ مَنْ عَنْ عَلَى عَنْ عَنْتَقَدَ عَنْ عَلَى مَن الْعَنَى مَا عَنْ عَنْ هُ عَنْ مَا عَنْ عَامَ مُنْ عَلَيْ عَا عَنْعَمَ مَا عَنْ عَنَ مَا عَنْ مَا عَمَ مَا عَلَى مَا عَنْ عَامَ مُ أَعْذَا مَ عَنُونَ عَلَيْ عَمْ مَ عَنْ مَا عَالَى أَنْ عَنْعَامَ مَ عَنْعَمُ مَا عَلَى مَا عَامَ مَا مَا عَامَ مَا مَا عَامَ مَا عَا عَامَ مَا عَا عَامَ مَا عَنْ عَا مَاعَا مَ مَا مَا عَا عَامَ عَا مَا عَا عَامَ ما عَنْ مَا عَن مَا

#### \*191\*

م سالَة بُطْرِسَ الْمِسُولِ الثَّائِيَة ُ

٩ ٩ وَاعِدِينَ إِيَّاهُمْ بِالْحُرَيَّةِ، وَهُمْ أَنْفُسُهُمْ عَبِيدُ الْفَسَادِ. لأَنَّ مَا انْعَلَبَ مِنْهُ أَحَدٌ فَهُوَ لَهُ مُسْتَعْبَدٌ أَيْطًا. • ٢ لأَكَةُ، إِذَا كَانُوا بَعْدَ مَا هَرَبُوا مِنْ نَجَاسَات الْعَالَمِ، بِمَعْرِفَة الرَّبِّ وَالْمُخَلَّصِ يَسُوعَ الْمَسِحِ، يَرْتَبَكُونَ أَيْضًا فِيهَا، فَيَنْعَلَبُونَ، فَقَدْ صَارَتْ لَهُمُ الأَوَاخِرُ أَشَرَّ مِنَ الأَوَائِلِ. ٢ لأَنَّهُ كَانَ خَيْرًا لَهُمْ لَوَ لَمُ يَوْتَبَكُونَ أَيْضًا فِيهَا، فَيَنْعَلَبُونَ، فَقَدْ صَارَتْ لَهُمُ الأَوَاخِرُ أَشَرَّ مِنَ الأَوَائِلِ. ٢ لأَنَّهُ كَانَ خَيْرًا لَهُمْ لَوَ لَمْ يَعْرِفُوا طَرِيقَ الْبَرِّ، مِنْ أَنَّهُمْ، بَعْدَ مَا عَرَفُوا، يَرْتَذُونَ عَنِ الْوَصَيَّةِ الْمُقَدَّسَة الْمُسَلَّمَة لَهُمْ. ٢ فَقُونَ لَمُ مَا فِي الْمَثَلِ الصَارِقِي الْبُرَّ، مِنْ أَنَّهُمْ، بَعْدَ مَا عَرَفُوا، يَرْتَذُونَ عَنِ الْوَصَيَّةِ الْمُقَدَّسَة الْمُسَلِّمَة لَهُمْ

ع١٠: السيادة : السيد المسيح والسلطان الكنسى الممثل في الرسل وخلفائهم الأساقفة. ذوى الأمجاد : الملائكة. يعلن الرسول أن عقاب الله شديد للمعلمين الكذبة الذين لهم صفات شريرة أهمها : 1- النجاسة : بالانسياق في شهوات الجمد والإنحر افات الجنسية الشريرة.

٢- الكبرياء : فبنطاولون بالبدع على المسيح نفسه وعلى الكنيسة ورعاتها ومعلميها، منادين بأفكار غريبة ولهم جرأة فى الفجور والشر ويفتخرون بكبريائهم لدرجة تطاولهم بالكلام الردئ على الملائكة.

ع١١: يظهر بر الملائكة في عدم إدانتهم للشياطين أو لهؤلاء الهراطقة إذ يتركون الدينونة لله، فينبغي علينا أن نقتدى بهم.

ع٢٢: ٣- الجهل : يُشَبَّههم بالحيوانات غير العاقلة المفترسة المخلوقة ليصطادها الناس ويقتلوها، إذ أن هؤلاء المعلمين الكذبة قد انحطّوا إلى مرتبة أدنى من الحيوانات بدلاًمن أن يحافظوا على كرامتهم الإنسانية العاقلة. وهؤلاء بالرغم من جهلهم بالملائكة يبتدعون أحكاماً وافتراءات على ما يجهلون، فكما تهلك الحيوانات غير العاقلة يهلكون هم أيضاً مثلها، وسبب هلكهم ليس خارجًا عنهم بل هو فسادهم.

ع١٣: ٤- التلذذ بالشهوات : ينشغل المعلمون الكذبة بالشهوات المادية فيتلذذون بها مع أنها مؤقتة ويعقبها عقاب أبدى، ويتصفون أيضاً بصفات ردية كثيرة مثل الغرور.

 الرياء : ينظاهرون بالتقوى فيشتركون فى ولائم المحبة مع أعضاء الكنيسة ويحاولون إعثارهم بأفكارهم الخاطئة.

#### \*111\*

الأصحاح الثأني

ع<<p>٢: ١٤- النظرة الشريرة : لأن فلوبهم مملوءة نجاسة، فعيونهم تنظر باحثة عن الدنس فهى عيون زانية.

 ٧- الخداع : لا يكتفون بفعل الشر، بل يحاولون التأثير على البسطاء غير الثابتين لخداعهم وتضليلهم.

٨- الطمع : ساقطون فى حب التملك والانهماك فى الشهوات بكل قلوبهم.
وإذ يتصفون بهذه الصفات الردية، يأتى عليهم عقاب الله ولعناته والهلاك الأبدى.

ع١٥: ٩- محبة المال : كان هؤلاء المعلمون الكذبة أعضاء فى الكنيسة يسلكون باستقامة ولكنهم أحبوا شهواتهم وانحرافاتهم، فطلبوا الماديات مثل بلعام النبى الذى أحب المكسب المادى فأعثر بنى إسرائيل ليبتعدوا عن الله فيهزمهم أعداؤهم (عدد ٢٢-٢٥).

ع١٦: يظهر جهل المعلمين الكذبة مثل بلعام، الذي نبهه للرجوع عن شره حماره الذي نطق بصوت إنسان ليوبخه (عدد٢٢ : ٢٨-٣٠).

- ۱۷۶: النوء : الرياح الشديدة.
- **قتام الظلام** : الظلام الشديد.

يؤكد رياء هؤلاء الأشرار فيشبههم بآبار يأتى إليها العطشان فلا يجد فيها ماء، أو سحاب ينتظره الفلاح ليمطر ويسقى زرعه ولكن الرياح تبعده ولا يستفيد منه شيئًا. ويقرر ثانيةً أنه ينتظرهم بعد هذه الحياة الهلاك الأبدى الذى يُعَبَّر عنه بالظلمة الشديدة.

ع١٨: **عظائم البطل :** البدع والهرطقات. ١٠- **تنوع العثرات :** ينادون ببدع كثيرة ومن يرفضها من المؤمنين يحاولون إسقاطه في الشهوات النجسة والزنا حتى يبعدوه عن الله.

ع14: 11- الحرية المزيفة : يتوهمون أن الإنغماس في الشهوات هو الحرية، وفي تضليلهم للآخرين يعدونهم بهذه الحرية المزيفة ولكنها في الحقيقة عبودية للخطية. وإن كانوا

#### \*197\*

مهمالَت بُطْنُ سَ الرَسُولِ الْثَابَيْة

مستعبدين للخطية فكيف يحرّرون غيرهم، إذ هم محتاجون أو لاً للتوبة عن خطاياهم ليتحرروا بالحقيقة.

ع·٢: ١٢- **العودة للخطية** : لقد نال هؤلاء المعلمون الكذبة الطهارة عندما أمنوا بالمسيح وتركوا عنهم شهواتهم الشريرة السابقة، ولكنهم عادوا إليها وانغمسوا بالأكثر فيها فتصير أواخر حياتهم أشرّ مما قبل إيمانهم، لأنهم بعدما استنيروا رفضوا المسيح وفَضَّلُوا الشر.

ع٢١: إن معرفتهم للحياة الجديدة في المسيح تدينهم. فلو لم يكونوا قد عرفوها فلهم بعض العذر، أما الآن فدينونتهم أعظم.

ع٢٢: يقتبس آية من سفر الأمثال (أم ٢٦ : ١١) فيشبه المعلمين الكذبة بكلب يتقيأ ثم بعد تنظيفه يعود ثانية إلى قيئه، فيظل متسخًا ولا يستطيع أحد الإقتراب منه لأجل رائحته ومنظره الكريه. ويشبههم أيضًا بالخنزير الذى يعود إلى طبعه السيئ بعد نتظيفه وهو التمرغ فى الطين الأسود، فيتسخ كل جسمه. هكذا فهؤلاء الأشرار يعودون إلى شرورهم كأنهم لا يعرفون المسيح ولا الحياة النقية التى فيه.

الله يقبل توبتك مهما كانت خطاياك ولكن لا تتهاون فتعود إلى مشجعات الخطية وتنسى كل الله يقبل توبتك مهما كانت خطاياك ولكن لا تتهاون فتعود إلى مشجعات الخطية وتنسى كل البركات التى نلتها فى الحياة مع الله، وتذكر الدينونة والعذاب الأبدى الذى ينتظر الأشر ار لتهرب من الخطية.



#### \*195\*

# الأَصْحَاحُ النَّالِثُ الإيمان بالله والاستعداد لمبيئه الثاني

#### 

(١) هلف الرسالة (ع ٢، ٢):

َ ١ هَذِهِ أَكْتُبُهَا الآنَ إِلَيْكُمْ رِسَالَةً ثَانيَةً أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، فِيهِمَا أُنْهِضُ بِالتَّذْكرَة ذَهْنَكُمُ النَّقِى، ٢ لِتَذْكُرُوا الأَقُوالَ الَّتِي قَالَهَا سَابِقًا الأَنْبِيَاءُ الْقَدِّيسُونَ، وَوَصِيَّتَنَا نَحْنُ الرُّسُلَ، وَصِيَّةَ الرَّبَّ وَالْمُخَلِّصِ.

ع١: يوضح بطرس الرسول أن هذه هى الرسالة الثانية له وأن هدفها مع الرسالة الأولى هو تذكيرهم بوصايا الله والاهتمام بحياتهم الروحية ومجئ المسبح الثانى. ويظهر لطف بطرس الرسول فى مدح قارئى الرسالة بوصف أذهانهم بالنقاوة مما يشجعهم على الإهتمام بكلامه وقبوله.

ع٢: الوصايا التي يذكرهم بها بطرس الرسول هي تعاليم الأنبياء في العهد القديم ووصايا المسيح في العهد الجديد.

المتدح من تكلمه لتفتح قلبه حتى يسمع كلامك خاصة لو كان عتابًا أو توبيخًا، واعلم أن كلمات المديح قبل أن تريح سامعيك تعطيك أنت نفسك راحة وفرح.

(٢) إنكار مجئ المسيح الثاني والرد عليه (ع ٣-١٠):

٣ عَالِمِينَ هَذَا أَوَّلاً: أَنَّهُ سَيَأْتِى فِى آخرِ الأَيَّامِ قَوْمٌ مُسْتَهْزِنُونَ، سَالِكِينَ بِحَسَبِ شَهَوَات أَنْفُسِهِمْ، ٤ وَقَائِلِينَ: َ «أَيْنَ هُوَ مَوْعِدُ مَجِيئه؟ لأَنَّهُ مِنْ حِينَ رَقَدَ الآبَاءُ كُلُّ شَيْء بَاقَ هَكَذَا مَنَ بَدْء الْخَلِيقَة.» ٥ لأَنَّ هَذَا يَخْفَى عَلَيْهِمْ بِإَرَادَتِهِمَّ: أَنَّ السَّمَاوَاتَ كَانَتْ مُنْدُ الْقَدِيمِ وَالأَرْضُ بكلمَة اللَّه قَائِمَةً مَنَ الْمَاء وَبِالْمَاء، ٦ اللُّوَاتِى بِهِنَّ الْعَالَمُ الْكَائِنُ حِينَنِذ فَاضَ عَلَيْهِ الْمَاءُ فَهَلَكَ. ٧ وَأَمَّا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ الْكَائِنَةُ الآنَ فَهِيَ مَخْزُونَةٌ بِيلُكَ الْكَلِمَةِ عَيْبَهَا، مَحْفُوظَةً لِلنَّارِ إَلَى يَوْمِ الدِّينِ وَهَلَكَ. ا

\*190\*

م سكالَة بُطْنُسَ الرَسُولِ النَّانَيْة

٨وَلَكَنْ، لاَ يَخْفَ عَلَيْكُمْ هَذَا الشَّىْءُ الْوَاحِدُ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، أَنَّ يَوْمًا وَاحِدًا عَنْدَ الرَّبَّ كَأَلْفَ سَنَة، وَأَلْفَ سَنَة كَيَوْمٍ وَاحد. ٩لاَ يَتَبَاطُأُ الرَّبُّ عَنُ وَعْده كَمَا يَحْسِبُ قَوْمٌ التَّبَاطُؤَ، لَكَنَّهُ يَتَأَنَّى عَلَيْنَا، وَهُوُ لاَ يَشْاءُ أَنَّ يَهْلِكَ أَنَاسٌ، بَلْ أَنْ يُقْبِلَ الْجَمِيعُ إِلَى اَلَتَّوْبَة. ١٠ وَلَكِنْ سَيَأْتى كَلصٌ فِى اللَّيْلِ، لَوْمُ الرَّبِّ، الَّذى فِيهِ تَرُولُ السَّمَاوَاتُ بِضَجَيجٍ، وتَنَحَلُّ الْعَنَاصِرُ مُحْتَرِقَة، وَتَحْتَرِقَ الأَرْضُ وَالْمَصْنُوعَاتُ

ع٣: ينبه إلى ظهور أناس غير مؤمنين في نهاية الأيام ويقصد بها الفترة منذ أيام المسيح حتى مجيئه الثاني، وهم أناس منغمسون في شهواتهم فيتطاولون باستهزاء على الله وكنيسته.

ع٤: يستنكر هؤلاء الأشرار فكرة مجئ المسيح الثانى بدليل أن الأرض وما عليها ثابت على مدى السنين، فلن تفنى أو تتغير كما قال المسيح عند مجيئه الثانى بل أن كل الأباء والجدود قد ماتوا ولم تتغير الأرض وما عليها.

ع: يرد بطرس الرسول على غير المؤمنين بمجئ المسيح بأدلة هى :

١ – الخليقة : لم تكن السموات والأرض موجودة وخلقها الله بكلمته من الماء الذى كمان يملأ كل مكان، ثم فصل الله بين مياه ومياه فصنع السموات من فوق ثم أظهر اليابسة وسط المياه فصارت أرضاً (تكا: ٩، ١٠)، وكما خلقها الله يستطيع أن يزيلها ويغيّرها فى مجيئه الثانى.

ع**٦: اللواتى :** السموات والأرض.

٢- الطوفان : الدليل الثانى على مجئ المسيح وتغير السماء والأرض أنه حدث أيام الطوفان إنفجار ينابيع الغمر من الأرض وانفتاح طاقات السماء بالأمطار الغزيرة فغرق العالم كله والبشرية (تك ٧ : ١١).

ع٧: وأما السموات والأرض الحالية فستبقى محفوظة بكلمة الرب أيضًا إلى يوم الدينونة حين يهلك الله الفاجرين.

#### \*197\*

ع<i>٣- الزمن : يقدم دليلاً ثالثًا على ضرورة مجئ المسيح الثانى بأن الزمن عندنا كبشر محسوب ونعتبره قصيرًا أو طويلاً، فنقول أنه مرت سنوات طويلة منذ خلقة العالم ولم يتغير شئ، ولكن الله ليس عنده زمن بل ألف سنة تساوى يوم كما ذُكرَ نفس المعنى فى المزمور (مز ٩٠ : ٤)، وبالتالى فإن وعده بمجيئه الثانى سيتم حتمًا مهما طال الزمن.

ع٩: ما يظنه الناس تباطؤًا من الله حتى شكوا في كلامه وإتمامه هو في الحقيقة طول أناة منه حتى يعطى فرصة أكبر للتوبة ليخلِّص كل أولاده من الهلاك.

ع١٠: يعلن حقيقة هامة وهى أن يوم الدينونة سيأتى فجأة كما يهجم اللص ليسرق دون أن يعرف أحد ميعاد هجومه. وستحدث فى هذا اليوم أصوات قوية يسميها ضجيج وتنحل العناصر المكونة للمواد المختلفة وتحترق، كما ثبت علميًا إمكانية تفتيت الذرة فى القرن العشرين. وتحترق الأرض، كما استطاعت بعض الدول إحداث حرائق ضخمة بالقنابل الحديثة المدمرة، وستحترق السموات بما تشمل من كواكب مختلفة. وليس المقصود طبعًا بالسموات عرش الله بل سماء الكواكب.

لا تدع عقلك يتشكك في كلام الله، فالإيمان يعلو على العقل. حاول أن تفهم بعقلك ولكن لا تعارض كلام الله في الكتاب المقدس.

(٣) الإسنعداد للمجئ الثاني (ع ١١-١٨):

١٦ فَبِمَا أَنَّ هَذِه كُلُّهَا تَنْحَلُّ، أَىَّ أَنَاسٍ يَجِبُ أَنْ تَكُونُوا أَنْتُمْ فِي سِيرَة مُقَدَّسَة وَتَقُوَى؟ ١٢ مُنْتَظِرِينَ وَطَالِينَ سُرْعَةَ مَجِيءٍ يَوْمِ الرَّبِّ، الَّذِي بِهَ تَنْحَلُّ السَّمَاوَاتُ مُلْتَهِبَةً، وَالْعَنَاصِرُ مُحْتَرِقَةً تَذُوبُ. ١٣ وَلَكَيَّنَا، بِحَسَبِ وَعْدِهِ، نَنْتَظِرُ سَمَاوَاتٍ جَدِيدَةَ وَأَرْضًا جَدِيدَةً، يَسْكُنُ فِيهَا الْبِرُ

٤ الذَلكَ أَيُّهَا الأَحبَّاءُ، إِذْ أَنْتُمْ مُنْتَظِرُونَ هَذه، اجْتَهدُوا لتُوجَدُوا عِنْدَهُ بِلاَ دَنَسٍ وَلاَ عَيْب، فِي سَلاَمٍ. ٥ اَوَاحْسِبُوا أَنَاةَ رَبَّنَا خَلاَصًا، كَمَا كَتَبَ إَلَيْكُمْ أَخُونَا الْحَبِيبُ بُولُسُ أَيْضًا بِحَسَبِ الْحِكْمَةِ

#### \*\**^**\*

مسكاكَتُ بُطْسُ السَّوْلِ الثَّائِيَة

الْمُعْطَاةِ لَهُ، ١٦ كَمَا فِي الرَّسَائِلِ كُلَّهَا أَيْضًا، مُتَكَلَّمًا فِيهَا عَنْ هَذِهِ الأُمُورِ، الَّتِي فِيهَا أَشْيَاءُ عَسِرَةُ الْفَهْمِ، يُحَرَّفُهَا غَيْرُ الْعُلَمَاءِ وَغَيْرُ النَّابِتِينَ كَبَاقِي الْكُتُبِ أَيْضًا، لِهَلاَكِ أَنَّفُسِهِمْ.

٧٧ فَأَنْتُمْ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، إِذْ قَدْ سَبَقْتُمْ فَعَرَفْتُمُ، احْتَرِسُوا مِنْ أَنْ تَنْقَادُوا بِضَلاَلِ الأَرْدِيَاءِ، فَتَسْتُقُطُوا مِنْ ثَبَاتِكُمْ. ١٨ وَلَكِنِ انْمُوا فِي النَّعْمَةِ، وَفِي مَعْرِفَةٍ رَبَّنَا وَمُخَلِّصِنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ. لَهُ الْمَجُدُ الآنَ وَإِلَى يَوْمِ الدَّهْرِ، آمِينَ.

ع١١: حيث أن السماء والأرض تنحلان وتتغيران، يدعونا الرسول أن نستعد لمجئ الرب الثاني بما يلي :

١ - السيرة المقدسة : أى السلوك بالبر والنقاوة وتنفيذ وصايا الله عالمين أن حياتنا مقدسة ومكرسة له فلا ننشغل بشرور العالم.

ع٢٢: ٢ – إ**شتهاء الملكوت** : لأن السموات والأرض ستحترقان أى تزولان، فلا نتعلّق بالماديات بل نشتهى أن ننطلق من سجن الجسد لأننا لا نستطيع أن نكتفى بعشرته على الأرض ونشتاق أن نتمتع بالوجود الدائم معه فى الملكوت.

ع٢٢: ٣- **الرجاء** : إن كان العالم مملوءًا بالشر ونحن نجاهد للتمسك بالبر وسط شروره، ولكن لنا رجاء في ملكوت السموات الذي لا يوجد فيه إلا البر.

ع٤٢: ٤- الطهارة : نستعد بتنقية قلوبنا من تعلقات العالم، فنكتسب السلام الداخلى ويسكن المسيح فينا إستعدادًا لسكناه الدائم والكامل في الملكوت.

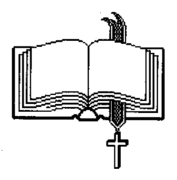
ع١٥: ٥- إستغلال العمر : إن حياتنا فرصة يعطينا الله إياها بطول أناته لنتوب عن خطايانا ونعمل الخير إستعدادًا للملكوت، كما أكمَّد بولس الرسول نفس هذه المعانى حتى نستعد للملكوت (١تس٥: ٦)، (١تس ٤ : ١٣–١٨)، (١كو ٥١–٥٨).

#### \*19/\*

ع١٦: ينبه بطرس الرسول إلى أن رسائل بولس الرسول تحوى كلامًا فلسفيًا بحرفه بعض الأشرار ويفسرونه بشكل خاطئ مما يؤدى لهلاك نفوسهم، وبالتالى يلزم الإلتزام بتفسير الكنيسة لرسائل بولس وكل الكتاب المقدس ولا يندفع أى شخص فى نفسير خاص به لئلا ينحرف.

ع١٧: ٦- الإحتراس من الضلال : أى التعاليم المنحرفة للمعلمين الكذبة والخضوع للكنيسة لنثبت في إيماننا المستقيم الذي تعلمناه وعرفناه منها.

ع١٨: ٧- النمو الروحى : الإهتمام بالنمو الروحى فى معرفة المسيح من خلال الكتاب المقدس وكل تعاليم الكنيسة واختباره من خلال الصلوات والجهاد الروحى والخدمة. تذكر دائمًا أنك ستترك هذه الحياة لتستعد للأبدية فتهتم بصلواتك وقراءاتك كل بوم، وإن اخطأت تسرع للتوبة فتتمتع برؤية الله دائمًا.



#### \*199\*

-

رِسَالَةُ يُوحَنَّا (لرَّسُ

ļ

|

م سالَة يُوحَنّا الرَسُول الأُملَى

\*\*\*\*

مةحمـــة

#### ₩

يوحنا الحبيب تلميذ المسيح كما أجمع أباء الكنيسة في العصور الأولى، وللتشابه بينها وبين إنجبل يوحنا في الأغراض والألفاظ مثل "الحق" و"المحبة" و"النور" و"الولادة من الله".

# ثانيا: لمن كنبت: للبلاد المحيطة بأفسس وللعالم كله.

أولا: كاتيا:

ثالثاً: زمن كنابنها: أواخــر حياة القديس يوحنا الحبيب وبعد خراب أورشليم لأنه لم يُشِر إلى اصطهاد اليهود للمســـيحيين الذى هدأ بعد خراب أورشليم، وبعد كتابة إنجيل يوحنا، فكتبت حوالى عام ٩.

مرابعاً: مڪان كثابتها: مدينة أفسس التى هى عاصمة آسيا الصغرى وكرز فيها يوحنا الحبيب بعد كرازة بولس الرسول بها واستشهاده وبعد نياحة العذراء مريم.

#### \*\*\*\*\*\*

: .

.

# الأصْحَاحُالأُولَ المسيع نور العالم ونماضر المنطايا

#### \* <del>†</del> \*

(١) الشهادة للمسيح (٤٢-٤):

١ الَّذِى كَانَ مِنَ الْبَدْءِ، الَّذِى سَمِعْنَاهُ، الَّذِى رَأَيْنَاهُ بِعُيُونِنَا، الَّذِى شَاهَدْنَاهُ، وَلَمَسَتْهُ أَيْدِينَا، مِنْ جِهَة كَلمَةُ الْحَيَاةِ. لَافَإِنَّ الْحَيَاةَ أُظْهِرَتْ، وَقَدْ رَأَيْنَا، وَنَشْهَدُ، وَنَخْبُرُكُمْ بِالْحَيَاةِ الأَبَدِيَّةِ الَّتِي كَانَتَ عَنْدَ الآبَ وَأُظْهِرَتْ لَنَا. ٣الَّذِى رَأَيْنَاهُ وَسَمِعْنَاهُ لُخْبِرُكُمْ بِهِ، لِكَىْ يَكُونَ لَكُمْ أَيْضًا شَرِكَةٌ مَعَنَا. وَأَمَّا شَرِكَتُنَا نَحْنُ، فَهِيَ مَعَ الآبَ وَمَعَ ابْنِهِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ. ٤ وَنَكْتُبُ إِلَيْكُمْ هَذَا، لِكَىْ يَكُونَ لَكُمْ كَاملاً.

٢: الذي كان من البدء : المسيح الأزلى.

كلمة الحياة : المسيح هو كلمة الله أى العقل والحكمة الإلهية، وسُمَّى كلمة الحياة لأن حياته في نفسه فهو أصل الحياة بل ومصدرها للعالم كله.

كان بوحنا الحبيب آخر التلاميذ الذين عاشوا على الأرض، وهو يشهد هنا لله الأزلى الذى تجسد فى ملء الزمان ورآه وسمعه ولمسه مع باقى التلاميذ والجموع، فهو شاهد عيان لتجسد المسيح وتعاليمه وفدائه بل كان من أكثر المقربين إليه. هذه الإفتتاحية للرسالة تعطى قوة لها، إذ هى من مصدر موثوق به أى تعاليم صحيحة أخذها من الله الذى تتازل وتجسد ليقترب إلينا ببساطة فنشعر بمحبته ويرفعنا إليه.

ع٢: بتجسد المسيح رأينا الله الأزلى الأبدى فهو الحياة التى كانت منذ الأزل وإلى الأبد تكون، ظهر لنا ليفدينا ويعطينا حياة بموته عنا. وهنا يشهد يوحنا بوضوح للاهوت المسيح أنه أزلى وأبدى وأنه مصدر حياة كل البشر، وقد كان عند الآب منذ الأزل وتجسد فى ملء الزمان ليعطى حياة أبدية سعيدة للمؤمنين به. هذا هو هدف كرازة يوحنا وكل الرسل.

#### ¥1.0¥

برساكَة يُوحَنَّا الرَسَوُلِ الأُولَى

ع٣: يعلن الرسول غرض رسالته وشهادته للمسيح وهو أن نؤمن به، فيكون لنا شركة مع يوحنا والتلاميذ وكل المؤمنين بالمسيح المتمتعين بالشركة مع الله الآب المعروف في العهد القديم والابن المعلن نفسه في العهد الجديد أي مع الله بكل أقانيمه. وهذه الشركة تعنى العضوية في جسده أي الكنيسة والإتحاد به بتناول جسده ودمه.

٤٤ غرض البشارة والشركة مع الله هو الفرح بل الفرح الكامل، إذ نخلص من سلطان الخطية والموت ونتمتع بعلاقة مستمرة مع الله فى هذه الحياة وإلى الأبد. أفَّر كل يوم فى محبة المسيح لك لكى تتكلم معه وتتمتع بعشرته، فهو وحده مصدر الحياة والفرح فى العالم، إنه قريب منك ويريد أن يتحد بك فى أسراره المقدسة، وهو ساكن فيك ليحرك أشواقك بالحب له ويحتضن حياتك ويعزى قلبك ويسندك فى كل خطواتك.

(٢) الحياة النوس انية (ع٥-٧) :

٥وَهَذَا هُوَ الْخَبَرُ الَّذِى سَمِعْنَاهُ مِنْهُ، وَتَخْبِرُكُمْ بِهِ: أَنَّ اللَّهُ نُورٌ، وَلَيْسَ فِيهِ ظُلْمَةٌ الْبَتَّةَ. ٦إِنْ قُلْنَا إِنَّ لَنَا شَرِكَةً مَعَهُ وَسَلَكْنَا فِى الظُّلْمَةِ، نَكْذِبُ وَلَسْنَا نَعْمَلُ الْحَقَّ. ٧وَلَكِنْ، إِنْ سَلَكْنَا فِى النُّورِ كَمَا هُوَ فِى النُّورِ، فَلَنَا شَرِكَةٌ بَعْضِنَا مَعَ بَعْضٍ، وَدَمَ يَسُوعَ الْمَسِيحِ ابْنِهِ يُطَهِّرُنَا مِنْ كُلِّ خَطِيَّةٍ.

٥: الخبر : تعاليم المسيح.

ينقل يوحنا في رسالته تعاليم المسيح والتي أساسها أن الله نور أي كامل النقاوة والبر والصلاح، وليس فيه ظلمة أي ليس فيه خطية.

عة : يعلن أن الإيمان بالمسيح والشركة معه ليست بالكلام ولكن بالعمل أيضًا، فإن تهاونًا واستبحنا الخطية فلسنا أولاد النور لأنه لا شركة للنور مع الظلمة أى القداسة مع الخطية، والله نور فأولاده أيضًا نور انيون يسلكون بالبر وإن أخطأوا يعودون بالتوبة سريعًا ويستعيدون نور انيتهم.

ع٧ : بنونتا لله الذى هو نور دليلها سلوكنا فى حياة نورانية وهذه ستجعلنا فى شركة حب نقية مع مَن حولنا. ووسيلتنا للحصول على الحياة النورانية هى التطهر بدم المسيح الفادى من خلال أسرار الكنيسة.

عندما يشرق عليك نور الفجر واليوم الجديد تذكر أنك ابن النور لأن الله نور ، فتسلك بنقاوة وإن سقطت تتوب سريعًا وتهتم بكل عمل ايجابي يثبتك في الحياة النور انية.

(٣) الله يغف للنائبين (ع٨–١٠):

٨إِنْ قُلْنَا إِنَّهُ لَيْسَ لَنَا خَطِيَّةٌ، نُضِلُّ أَنْفُسَنَا وَلَيْسَ الْحَقُّ فِينَا. ٩إِنِ اعْتَرَفْنَا بِخَطَايَانَا، فَهُوَ أَمِينَ وَعَادِلٌ، حَتَّى يَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَيُطَهِّرَنَا مِنْ كُلِّ إِثْمٍ. ١٠ إِنْ قُلْنَا إِنَّنَا لَمْ نُخْطِئْ نَجْعَلْهُ كَاذِبًا، وَكَلِمَتُهُ لَيْسَتُ فِينَا.

ع٨: المؤمن معرض للسقوط فى الخطية، ولكن توبته واعترافه يرفعانها عنه بدم المسيح فى سر التوبة والاعتراف. فلا يتكبر أحد ويقول أنه بلا خطية، فهذا نوع من الخداع للنفس ومحاولة لخداع الآخرين، بل هو خطية جديدة اسمها تبرير النفس وعدم التوبة. والإصرار على عدم التوبة هو ضلال وابتعاد عن الحق يؤدى فى النهاية إلى الهلاك.

ع٩: تظهر رحمة الله ومحبته فى غفران خطايا كل من يتوب، فهو أمين فى وعوده بالرحمة للتائبين، وفى نفس الوقت عادل إذ يرفع خطايانا عنا إلى صليبه الذى حمل عليه كل خطايانا ومات ليفدينا، فوفًى الدين عنا. وهكذا تتحد الرحمة بالعدل فى المسيح الفادى وننال رحمته فى سر الإعتراف.

#### \*\*\*\*

م سالَة يُوحَنَّا الرَسُولِ الأولَى

ع١٠٠ من لا يعترف بخطاباه، ليس فقط يحرم نفسه من غفران الله ويضلّ ويبتعد عن الحق، بل أيضًا ينسب الكذب لله إذ أن المسيح قد صلب ليرفع خطايا البشر، فادعاء هذا الإنسان أنه بلا خطية يجعل فداء المسيح بلا داعى ودعوة الله لنا بالتوبة تصير كلامًا كاذبًا. وهذا الإنسان المضلّ يعلن أيضًا عدم توبته وأن كلمة الله ليس لها مكان فيه، فهو يرفض سماعها ليتوب.

ليتك تتمتع برحمة الله وغفرانه بأن تسرع إلى التوبة بالصلاة ومحاسبة نفسك وأمام ألب اعترافك، فالله يحب الضعفاء ولكنه بكره المتكبرين.



\*\*\*\*

الأصحاح الثانى الإيمان ومحبة الإخوة \* <del>+</del> \*

(١) المسيح الشفيع والثبات فيه (ع ١-٦):

١ يَا أَوْلاَدى، أَكْتُبُ إلَيْكُمْ هَذَا لَكَىْ لاَ تُخْطُنُوا. وَإِنْ أَخْطَأَ أَحَدٌ، فَلَنَا شَفِيعٌ عِنْدَ الآب، يَسُوغُ الْمَسِيحُ الْبَارُ. ٢ وَهُوَ كَفَّارَةٌ لِحَطَايَانَا، لَيْسَ لِحَطَايَانَا فَقَطْ، بَلْ لِحَطَايَا كُلَّ الْعَالَمَ أَيْضًا. ٣ وَبِهَذَا نَعْرِفُ أَنَّنَا قَدْ عَرَفْنَاهُ: إِنْ حَفظُنَا وَصَايَاهُ. ٤ مَنْ قَالَ قَدْ عَرَفْتُهُ وَهُوَ لاَ يَحْفَظُ وَصَايَاهُ، فَهُوَ كَاذِبٌ وَلَيْسَ الْحَقُّ فيه. هوأَمَّا مَنْ حَفظَ كَلَمَتَهُ، فَحَقًّا في هذا قَدْ تَكَمَّلَتْ مَحَبَّةُ اللهِ. بِهذا نَعْرِفُ أَنَّنَا قَابَتَ فِيه، يَنْبَغِي أَنَّهُ كَمَا سَلَكَ ذَاكَ، هَكَذَا يَسْلُكُ هُوَ أَيْضًا.

ع١: كلام القديس يوحنا عن الحياة النورانية في المسيح والقداسة يقصد منه أن يحفظ أو لاده من السقوط في الخطية، ولكننا كبشر معرضون لها فلا يوجد إنسان بلا خطية، فيقدم لنا الحل وهو المسيح الفادي الذي يشفع لنا بدمه على الصليب ومستعد لغفران خطايانا ما دمنا تائبين عنها لأنه بار وقدوس بلا خطية، فقد مات عنا ويشفع بدمه لنا أمام العدل الإلهي طالبًا الغفران لكل مَن يتوب من المؤمنين به.

ع٢: دم المسيح كافى للتكفير عن خطايا كل البشر إن أمنوا به وتابوا، فلأنه غير محدود فكفَّارته غير محدودة تغفر خطايا المؤمنين به فى الكنيسة وكل من سيؤمن به من البسر على مدى الأيام وفى كل مكان.

ع٣: معرفة الله في المسيحية ليست معرفة نظرية ولكنها عملية بتنفيذ وصاياه، فمن يحب أحد يسعى لنتفيذ كلامه، وإن بدت الوصية ثقيلة لكن من يحب الله يقبلها برضا وفرح لأجل إرضائه.

#### \*\*\*\*

م سالَة يُوحَنَّا السَيُولِ الأُولَى

ع٤: من يَدَّعى معرفة الله فيعرف عنه بعض الأمور النظرية ويرفض أو يتهاون فى نتفيذ وصاياه، فهو يخدع نفسه والله ليس ساكلًا فيه، لأنه إن أَحَبَّ الله واتحد بالحق الذى هو المسيح بتناول جسده ودمه، فقطعًا سيسعى لتنفيذ وصاياه.

ع٥: على قدر تنفيذ كلام الله تكون محبة الإنسان لـه، ومن حفظ كل كـلامـه صـار كـاملاً في المحبة. ومن يحب الله يصـير ثابتًا فيـه، بل هذا دليل على سكن الله فيـه.

ع٦: يؤكد الرسول من ناحية أخرى أن دليل الثبات فى المسيح هو الإقتداء به فى المحبة، ففى المسيح يظهر كمال الحب بالبذل الكامل حتى الموت فى الصليب. فمن يحب الله ينفذ وصاياه مهما بذل ولو إلى الموت.

أرفض خطبتك مهما بدت لنَّتها أو ميك إليها. أرفض الخطبة مهما كانت صغيرة واقترب الخطبة مهما كانت صغيرة واقترب ألي الله بكل طاقتك، فيظهر حبك له وتفيض مراحمه عليك.

(٢) محبتالإخوة (ع ٧-١١) :

٧ أَتُهَا الإَخْوَةُ، لَسْتُ أَكْتُبُ إِلَيْكُمْ وَصِيَّةً جَدِيدَةً، بَلْ وَصِيَّةً قَدِيمَةً كَانَتْ عنْدَكُمْ مِنَ الْبَدْء. الْوَصِيَّةُ الْقَدِيمَةُ هِيَ الْكَلِمَةُ الَّتِي سَمِعْتُمُوهَا مِنَ الْبَدْءَ. ٨ أَيْضًا وَصَيَّةً جَدِيدَةً أَكْتُبُ إِلَيْكُمْ، مَا هُوَ حَقَّ فيه وَفِيكُمْ، أَنَّ الظُلْمَةَ قَدْ مَضَتْ، وَالنُّورَ الْحَقِيقِيُّ الآنَ يُضِيءُ. ٩ مَنْ قَالَ إِنَّهُ في النُّورِ وَهُوَ يُبْغِضُ أَخَاهُ، فَهُوَ إِلَى الآنَ في الظُلْمَةَ. ١٠ مَنْ يُحبُ أَخَاهُ يَثْبُتُ في النُّورِ وَلَيْسَ فيه عَثْرَةً. ١ أَخَاهُ، فَهُوَ إِلَى الآنَ فِي الظُلْمَة. ١٠ مَنْ يُحبُ أَخَاهُ يَثْبُتُ في النُّورِ وَلَيْسَ فيه عَنْرَةً.

ع٧: فيما يتكلم يوحنا الحبيب عن المحبة، يعلن أنها ليست وصية جديدة على البشرية بل هى قديمة منذ خلق الإنسان. فكما أحبَّ آدم امرأته لأنها جزء منه، وكما اضطرب قايين لعدم محبته لأخيه فقتله، هكذا صارت البشرية كلها حتى أعلنت الوصايا العشر هذه المحبة في الست وصايا الأخيرة بإكرام الآخرين وعدم الإساءة إليهم.

٢٤: المحبة تعتبر وصية جديدة في المسيحية من ناحيتين :

\*\*\*\*\*

الأصحاح الثاني

١- ظهور أعماق جديدة لها في الحب حتى الموت في الصليب.

٢- إمكانية تنفيذ هذه المحبة العميقة بقوة الروح القدس الذي يسكن في المؤمنين.

الله هو المحبة والحق، فالمحبة هى الحق الكامل فى الله والذى يعمل فينا، وهى أيضًا دليل الحياة النورانية أو هى النور الذى دخل إلينا بالمسيح نور العالم الذى بذل حياته لأجلنا. وإذ يسكن النور فينا، تنسحب الظلمة أى الخطية التى تشمل الأنانية والكراهية والإساءة للآخرين.

ع٩: إن لم يحب أحد إخوته البشر وتضايق منهم وكرههم، فلا يَّدعى أنه يعرف الله النور الحقيقى بل هو قطعًا لا بز ال في ظلمة الخطية والضلال.

ع١٠: محبة الإخوة هي الدليل على محبننا لله والثبات فيه، فنصير نور انيين مثله ونجذب الآخرين إلى المحبة ولا نعثر أو نبعد أحدًا عنه لأننا ابتعدنا عن الكراهية والإساءة.

ع١١: من رفض المحبة وانغمس فى أنانيته فتضايق من الآخرين وأصرّ على ذلك، فهو ساقط فى ظلمة الخطية وانحرف عن الله ويتقدم من ضلال إلى ضلال حتى لو بدت أفكاره منطقية أمام نفسه.

المترس من استفزازات الشيطان لك حتى تتضايق من تصرفات الآخرين واعلم أنهم محتاجون لمحبتك، فصلى لأجلهم وتنازل قدر ما تستطيع لتظهر محبتك لهم، فبهذا تثبت في الله وتتمتع بسلامه وبركاته وتجذب الآخرين إليه قدر ما يتجاوبون معه.

(٣) وصايا للآبا. والأبنا. (ع١٢-١٤):

١٢ أَكْتُبُ إِلَيْكُمْ أَيُّهَا الأَوْلاَدُ، لأَنَّهُ قَدْ غُفِرَتْ لَكُمُ الْحَطَايَا مِنْ أَجْلِ اسْمِهِ. ١٣ أَكْتُبُ إِلَيْكُمْ أَيُّهَا الآبَاءُ، لأَنَّكُمْ قَدْ عَرَفْتُمُ الَّذِى مِنَ الْبَدْءِ. أَكْتُبُ إِلَيْكُمْ أَيُّهَا الأَحْدَاتُ، لأَنَّكُمْ قَدَ غَلَبْتُمُ الشِّرَيَرَ. أَكْتُبُ إِلَيْكُمْ أَيُّهَا الأَوْلاَدُ، لأَنَّكُمْ قَدْ عَرَفْتُمُ الآبَ. ٤ أَكَتَبْتُ إِلَيْكُمْ أَيُّهَا الآجَاءُ، لأ الْبَدْءِ. كَتَبْتُ إِلَيْكُمْ أَيُّهَا الأَحْدَاتُ، لأَنَكُمْ أَقْوِيَاءُ، وَكَلِمَةُ اللهِ ثَابِتَةً فِيكُمْ وَقَدْ غَلَبْتُمُ الشِّرِيرَ.

#### ¥111¥

م سكالَة بُوحَنَّا السَوْلِ الأَملَى

ع١٢: يتكلم عن تفاصيل تطبيق المحبة فى الأعمار المختلفة، ويبدأ بالأولاد الصغار الذين نالوا نعمة المعمودية فصارت طبيعتهم نقية تميل إلى محبة الله والآخرين، وغفرت خطيتهم الجدية. وقد يقصد بالأولاد كل أعضاء الكنيسة لأنهم أولاده الذين تمتعوا بلعمة المعمودية وغفران خطاياهم ويعيشون بالمحبة داخل الكنيسة.

ع١٣٢: يوجه رسالته هذه إلى كل الأعمار :

. أيها الأباء لأنكم قد عرفتم الذى من البدء : يقصد بالآباء كبار السن والكهنة، لأنهم لطول سنينهم إختبروا محبة الله الذى من البدء مما يدعوهم إلى السلوك بالمحبة نحو الكل.

أيها الأحداث لأنكم قد غلبتم الشرير : المقصود بالأحداث هم الشباب المتميزين بالقوة والنشاط والمحبة المتقدة فيغلبون بها حيل إبليس الشرير الذي يثير القلاقل والمشاكل والكراهية بين الناس.

**أيها الأولاد لأنكم قد عرفتم الآب : يق**صد بالأولاد إما الأطفال أو كل الكنيسة أولاد، ويذكرهم بأنهم عرفوا محبة الله الآب الذى بذل ابنه الحبيب لفدائنا وتمتعوا بر عايته وبالنالى يتمسكون بالمحبة فى سلوكهم مع من حولهم.

ع١٤: يؤكد المعانى المذكورة فى الآيتين السابقتين سواء لكبار السن أو الشباب، معانًا أنه يؤكد فى رسالته هنا وكلامه عن المحبة ما سبق وكتبه أيضنًا فى إنجيله عن هذه المحبة. المحبة هى سلاحك القوى ضد حروب إيليس، فاحرص على التسامح مهما كانت أخطاء الآخرين بل قدَّم كلمات وأعمال المحبة قدر ما تستطيع فتحفظ نفسك ومن حولك من سهام إبليس.

(٤) بطلان العالم (ع ١٥-١٧):

٥ لاَ تُحبُّوا الْعَالَمَ، وَلاَ الأَشْيَاءَ الَّتِى فِى الْعَالَمِ. إِنْ أَحَبَّ أَحَدٌ الْعَالَمَ، فَلَيْسَتْ فِيهِ مَحَبَّةُ الآبِ. ٦ الأَنَّ كُلَّ مَا فِى الْعَالَمِ شَهْوَةَ الْجَسَدَ، وَشَهْوَةَ الْعُيُونَ، وَتَعَظُّمَ الْمَعِيشَة، لَيْسَ مِنَ الآبِ بَلْ مِنَ الْعَالَمِ. ١٧ وَالْعَالَمُ يَمْضِى وَشَهْوَتُهُ، وَأَمَّا الَّذِى يَصْنَعُ مَشِيئَةَ اللهِ فَيَثْبُتُ إِلَى الأَبَدِ.

### \*\*\*\*

ع١٥: إن كان الرسول يتكلم عن محبة الله والتي ينتج عنها محبة الإخوة، فينبهنا إلى المعطل الرئيسي لها وهو محبة العالم ويقصد بها الماديات التي فيه والتعلق بها، فالقلب إما أن يحب الله أو العالم لذا يدعونا المسيح إلى المحبة من كل القلب عندما يقول "تحب الرب إلهك من كل قلبك" (لو ١٠: ٢٧).

٢٦٠: يشرح لنا بالتفصيل محبة العالم وهي تتلخص فيما يلي :

شبهوة الجسد : وتشمل كل الشهوات المادية بكل ما تحمل من انحرافات ضد الوصية وكذا الإهتمام الزائد باحتياجات الجسد الضرورية، وهى تشير للتجربة الأولى للمسيح على الجبل أى تحويل الحجارة إلى خبز لأنه جوعان بعد أربعين يومًا من الصوم.

شهوة العيون : وهى الرغبة فى الماديات المختلفة والمراكز والمظاهر بكل ما تحمل فى طيانها من كبرياء، وهى التجربة الثانية للمسيح التى طلب فيها الشيطان منه أن يلقى بنفسه من على جناح الهيكل لينزل بشكل عظيم بين الجموع المحتشدة وتحمله الملائكة، وهذا طبعًا يحمل معنى المظهرية والكبرياء.

تعظم المعيشة : الميل للتملك وارتفاع المستوى المادى، وهى التجربة الثالثة التى حاول الشيطان فيها أن يغرى المسيح بامتلاك ممالك العالم.

هذه الشهوات المختلفة بالطبع ليس لها علاقة بمحبة الله بل هي ضده لأنها تشغلنا عنه.

ع١٧: ينبهنا إلى أن شهوات العالم كلها ستنتهى وليس لها مكان فى الأبدية، أما الذى يبقى فهو محبة الله إذ تدوم معنا إلى الأبد وارتباطنا بمحبته يجعلنا نتمًم مشيئته فنجد خلاص نفوسنا.

عندما تجذبك أى شهوة مادية تذكر أنها مؤقتة وستبطل سريعًا لكى تتراجع عنها. وعندما تحذبك أى شهوة مادية تذكر أنها مؤقتة وستبطل سريعًا لكى تتراجع عنها. وعندما تستخدم الماديات، استخدمها بمقدار حتى لا يتعلق قلبك بها وفى نفس الوقت حاول أن تنمو فى صلواتك وقراءاتك لكى تبدل محبة العالم بمحبة الله فتتمتع بعشرته إلى الأبد.

#### \*\*11\*\*

مستالَة بُوِحَنَّا السَّوْلِ الأَمَلَى

(٥) المراطنة والثبات أمامهم (ع ١٨-٢٩):

١٨ أَيُّهَا الأَوْلاَدُ، هِيَ السَّاعَةُ الأَخيرَةُ. وَكَمَا سَمِعْتُمْ أَنَّ ضِدَّ الْمَسِيحِ يَأْتِي، قَدْ صَارَ الآنَ أَصْدَادٌ للمسيح كَثيرُونَ. مِنْ هُنَا نَعْلَمُ أَنَّهَا السَّاعَةُ الأَخِيرَةُ. ٩ منَا خَرَجُوا، لَكَنَّهُمْ لَمْ يَكُولُوا منًا، لأَنَّهُمْ، لَوْ كَانُوا مَنَّا لَبَقُوا مَعَنَا. لَكَنْ، لَيُظْهَرُوا أَنَّهُمْ لَيْسُوا جَمِيعُهُمْ مَنَّا. ٢ وَأَمَّا أَلْتُمْ، فَلَكُمْ مَسْحَةٌ مِنَ الْقُلُوس، كَانُوا مَنَّا لَبَقُوا مَعَنَا. لَكَنْ، لَيُظْهَرُوا أَنَّهُمْ لَيْسُوا جَمِيعُهُمْ مَنَّا. ٢ وَأَمَّا أَلْتُم وَتَعْلَمُونَ كُلَّ شَيْءٍ. ٢ لَكَنْ لَيُظْهَرُوا أَنَّهُمْ لَاسُوا جَمِيعُهُمْ مَنَّا. ٢ وَأَمَّا أَلْتُمْ، فَلَكُمْ مَسْحَةٌ مَنَ القُلُوس، وَتَعْلَمُونَ كُلَّ شَيْءٍ. ٢ لَكَنْ لِيَظْهَرُوا أَنَّهُمْ لَيْسُوا جَمِيعُهُمْ مَنَّا. ٢ وَأَمَّا أَلْتُمْ، فَلَكُمْ مَسْحَةُ مَنَ القُلُوس، وَتَعْلَمُونَ كُلَّ شَيْءٍ. ٢ لَكُنْ المَضَيْعَة. ٢ لَكُنْ الْتُعْمَ وَأَنْكُمْ لَائَتُمْ تَعْلَمُونَ الْحَقَّ، بَلْ لأَنَّكُمْ تَعْلَمُونَهُ، وَأَنْ كُلَّ كَانُوا مَنَا لَيُسَمِ مَنَ الْمُعَارِ أَمَ أَنُونَ الْمَعْدَا الْحَيْرَ مَ أَعْنَ الْعُنُوسُ الْمَعْدَا الْمَسِيحِ الْمُ

٢٨ وَالآنَ أَيُّهَا الأَوْلاَدُ، اثْبُتُوا فيه، حَتَّى إِذَا أُظْهِرَ يَكُونُ لَنَا ثِقَةٌ، وَلاَ نَحْجَلُ مِنْهُ فِي مَجِينِهِ. ٢٩ إِنْ عَلِمْتُمْ أَنَّهُ بَارٌ هُوَ، فَاعْلَمُوا أَنَّ كُلَّ مَنْ يَصْنَعُ الْبِرَّ مَوْلُودٌ مِنْهُ.

ع١٨: الساعة الأخيرة : الوقت بين مجئ المسيح بالجسد ومجيئه الثانى، وتعتبر الأخيرة لأنها آخر فرصة للتوبة بعد أن أعلن المسيح فداءه وكل حقائق الإيمان حتى ننتهز فرصة عمرنا لنؤمن ونتوب.

أضداد للمسيح : من ينكرون لاهوته ويعلمون تعاليم مضادة لوصاياه ليضلوا الناس.

يكلم القديس بوحنا أولاده المؤمنين ليخذرهم من الهراطقة الذين يظهرون فى نهاية الأيام كعلامة من علامات اقتراب المجئ الثانى التى ذكرها المسيح فى كلامه عند نهاية العالم (مت٢٤:٢٤).

### ¥115¥

الأصحاح الثأنى

٢٩٤: هؤلاء الهراطقة كانوا أعضاء فى الكنيسة ولهم اسم أنهم مسيحيون ولكن لم يكن لهم الإيمان المستقيم، فأمام الله لم يكونوا من أعضاء الكنيسة لأجل انحراف فكرهم وقلبهم إلى الشر، ولأن داخلهم ليس مستقيمًا لم يستطيعوا البقاء فى الكنيسة والخضوع لتعاليمها فانشقوا عنها بهرطقاتهم التى تنكر لاهوت المسيح.

ع·٢: يشجع المؤمنين بأن الروح القدس الساكن فيهم بمسحة الميرون التى نالوها من الله القدوس هو يرشدهم ويثبتهم فى الإيمان المستقيم، ويكشف أمامهم ضلال الهراطقة فلا يتبعونهم بل يطيعون تعاليم الروح القدس على فم آباء الكنيسة ومرشديها فلا تؤثر فيهم هذه الهرطقات.

ع٢١: يعلن للمؤمنين أنه يؤكد ويثبت إيمانهم بالمسيح الذى هو الحق، وأيضًا بالروح القدس الساكن فيهم يعرفون أن كلام الهراطقة كذب لأنه ضد المسيح والتعاليم التى تعلموها فى الكنيسة.

ع۲۲: يكشف الهراطقة وأفكارهم الكاذبة لأنهم ينكرون لاهوت المسيح وبهذا ينكرون الله الآب أيضًا، لأنه هو الذى أرسل ابنه الوحيد إلى العالم ليعلن نفسه مرئيًا أمام الناس من خلاله، "فالله لم يره أحد قط الابن الوحيد الذى هو فى حضن الآب هو خبَّر" (يو ۱: ۱۸).

٢٣٤: المسيح الابن هو صورة الآب وجوهره، فمن ينكر لاهوته ينكر أيضًا الله الآب ومن يقبله يقبل الله الآب أيضًا.

ع٢٤: يؤكد الرسول عليهم التمسك بالإيمان الذى بُشِّرُوا وآمنوا به حتى لا يلتفتوا إلى الهرطقات المخالفة لإيمانهم. والثبات فى الإيمان معناه الثبات فى الله والتمتع بعمله فيهم. ع٢٥: بالثبات فى الإيمان ننال وعد الله بالحياة الأبدية معه.

ع٢٦: يوضح هنا غرض الرسالة وهو التحذير من الهراطقة الذين يضلونهم عن الإيمان.

#### ¥110¥

مسالَّة يُوحَنَّا السَّولِ الأُفلَى

ع٢٧: يُذَكِّر هم بالروح القدس الساكن فيهم بمسحة سر الميرون، والتى علَّمتهم الإيمان وساعدتهم عل الثبات فيه وأعطتهم كل ما يحتاجونه من المعرفة عن المسيح، فهم لا يحتاجون إلى تعاليم جديدة غريبة كاذبة كالتى يروَّجها الهراطقة، لأن مسحة الروح القدس هى حق وتعلمهم الحق وليس الكذب مثل هؤلاء الهراطقة.

ع٢٨: يطالبهم بالثبات في الإيمان حتى يتمتعوا بالحياة الأبدية عندما يأتى في مجيئه الثاني ولا يخجلوا في هذا اليوم بسبب انحرافهم وراء تعاليم الهراطقة.

ع٢٩: الدليل على ثباتهم فى الإيمان بالمسيح البار القدوس هو أن يحيوا بالبر والصلاح وعمل الخير مع الآخرين، فبهذا يكونون أو لاد الله. لا تقبل أى تعاليم غريبة عما تعلَّمته فى الكنيسة مهما كانت مبهرة وحتى لو وصلت البيك من أقرب المقربين، بل التجئ إلى الصلاة وأب اعترافك حتى تثبت فيما تعلمته وتنتظرك حياة أبدية سعيدة.



\*\*11\*

الأصحاح الثالث حضابتم أولاد الله

× + ×

(١) الطهارة (٢ - ٩):

ا أَنْظُرُوا أَيَّةَ مَحَبَّة أَعْطَانًا الآبُ حَتَّى نُدْعَى أَوْلاَدَ الله! مِنْ أَجْلِ هَذَا لاَ يَعْرِفُنَا الْعَالَمُ، لأَنَّهُ لاَ يَعْرِفُهُ. ٢ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، الآنَ نَحْنُ أَوْلاَدُ الله، وَلَمْ يُظْهَرْ بَعْدُ مَاذَا سَنَكُونُ. وَلَكِنْ نَعْلَمُ أَنَّهُ إِذَا أُظْهِرَ نَعْدُ مَاذَا سَنَكُونُ. وَلَكِنْ نَعْلَمُ أَنَّهُ إِذَا أُظْهِرَ نَكُونُ مَثْلَهُ، لأَنَّهُ إِذَا أُظْهِرَ نَعْدُ مَاذَا سَنَكُونُ. وَلَكِنْ نَعْلَمُ أَنَّهُ إِذَا أُظْهِرَ نَكُونُ مَثْلَهُ، لأَنَّهُ إِذَا أُظْهِرَ نَعْدُ مَاذَا سَنَكُونُ. وَلَكِنْ نَعْلَمُ أَنَّهُ إِذَا أُظْهِرَ نَكُونُ مَثْلَهُ، لأَنَّنَا سَنَوَاهُ كَمَا هُوَ طَاهِرٌ. ٤ كُلُّ مَنْ عَنْدَهُ هَذَا الرَّجَاءُ بِهِ، يُطَهَّرُ نَفْسَهُ كَمَا هُوَ طَاهِرٌ. ٤ كُلُّ نَكُونُ مَثْلَهُ، لأَنَّنَا سَنَوَاهُ كَمَا هُوَ طَاهِرٌ. ٤ كُلُّ مَنْ يَنْعُونُ مَنْهُ مَنْهُ اللهُ مَنْهُ مَنْهُ مُوا طَاهِرٌ. ٤ كُلُّ مَنْ يَفْعَلُ الْنَعْلَمُ أَنَهُ إِذَا أَعْهِرَ عَنْدَهُ هَذَا الرَّجَاءُ بِهِ، يُطَهِّرُ نَفْسَهُ كَمَا هُوَ طَاهِرٌ. ٤ كُلُّ مَنْ يَفْعَلُ الْخُطَيَّةَ، يَفْعَلُ النَّعَدَانَ أَعْلِهِ لَكَنْ مَنْ عَنْهُ هُ مَاللهُ مَنْ يُطْهَرُ الْمُ مَعْرَفُقُولُ الْعَلَمُ مَنْ يَعْمَدُ أَعْهُ مَنْ عَنْهُ مَا اللَّعَدَى أَنْ ذَاكَ أُنْهُ إِذَا كُولاً مُولَمُ لَعُورُ لَعْذَا الْعَالَيْنَهُ مَنْ يَكْمُ مُعْلَمُ أَنَهُ إِذَا إِنْهُورَ لَكُولُ مُنْ يَنْعَلَى مُولَكُمُ عُنُ الْعَالَةُ إِنَّا مَا عُلُولُ مَا مُنْ يُنْهُ مَا إِنَّ مَا إِنَّهُ مُنْ عُلُهُ مَا إِنَّكُونُ مُولاً مُ مُنْ عُلُهُ مُ إِنَّا اللهُ مَا عُلُكُمُ مُنُهُ مَا مُ أَعْهُولُ لَكُولُ مُ لا مُنَ عَلَهُ مُنْ عُلَى مُ مُ عُعْلُمُ مُنْ عُنُهُ مُنْ عُلُهُ مُولامًا مُ مَا مُنْ عُلُولُ مَا مُ مُنْ عُولامًا مُ مَنْ عُلُهُ مُعَالُهُ مُ هُذَا مُولامًا مُولامًا مُ مُولامُ مُ مُعُمُ مُ مُولامًا مُولامُ أَنَهُ مُولامُ مُعُمُ مُ مُنْ مُ مُ مُ مُ مُ مُعُولُ مُ مُ مُعُنُ مُ مُ مُعُنُهُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُوا مُنْ مُنُهُ إِنَا مُولامًا مُولامًا مُنْ مُولامُ مُعْلُولُ مُعْمَا مُ مُ مُ مُ مُ مُولامُ مُولامُ مُنْ مُ مُ أَنْ مُ مُولامُ مُولُ مُ مُ مُولامُ مُ مُولامُ مُ مُنُ مُعْمُومُ مُ مُعْهُ مُ مُعُعُمُ مُ مُعُهُ مُ مُ مُعُمُ مُ مُ مُعُ

٧ أَيُّهَا الأَوْلاَدُ، لاَ يُضلِّكُمْ أَحَدٌ. مَنْ يَفْعَلُ الْبَرَّ فَهُوَ بَارٌ، كَمَا أَنَّ ذَاكَ بَارٌ. ٨مَنْ يَفْعَلُ الْحَطِيَّةَ فَهُوَ مِنْ إِبْلِيسَ، لأَنَّ إِبْلِيسَ مِنَ الْبَدْء يُخْطِئُ. لأَجْلِ هَذَا أُظْهِرَ ابْنُ الله لكَى يَنْقُضَ أَعْمَالَ إِبْلِيسَ. ٩ كُلُّ مَنْ هُوَ مَوْلُودٌ مِنَ اللهِ لكَى يَنْقُضَ أَعْمَالَ إِبْلِيسَ. ٩ كُلُّ مَنْ هُوَ مَوْلُودٌ مِنَ اللهِ لكَى يَنْقُضَ أَعْمَالَ إِبْلِيسَ. ٩ كُلُّ مَنْ هُوَ مَوْ لُودٌ مِنَ اللهِ لكَى يَنْقُضَ أَعْمَالَ إِبْلِيسَ. ٩ كُلُّ مَنْ هُوَ مَوْ لُودٌ مِنَ اللهِ لكَى يَنْقُضَ أَعْمَالَ إِبْلِيسَ. ٩ كُلُّ مَنْ هُوَ مَوْلُودٌ مِنَ اللهِ لكَى يَنْقُضَ أَعْمَالَ إِبْلِيسَ. ٩ كُلُّ مَنْ هُوَ مَوْلُودٌ مِنَ اللهِ لكَى يَنْقُضَ أَعْمَالَ إِنْ<</p>

ع۱**: یعرفنا** : أی یقبل تصرفاتنا. **یعرفه** : أی یؤمن به.

يفتخر الرسول بنعمة الله التى وهبتنا البنوة له، فهى محبة وتنازل عظيم منه أن يدعونا أبناءه، وهذه البنوة تعنى أمورًا كثيرة، فهى تعطينا الحق فى الإقتراب إليه وعشرته وحمايته لنا...بل وأكثر من هذا الوجود الدائم معه فى الأبدية. وعدم قبول العالم الشرير لسلوكنا النقى ليس غريبًا لأنه لم يؤمن بالله أبينا وبالتالى لا يعرف أو يقبل أبناءه.

٢٤: يرتفع ق. يوحنا ببركات البنوة التى نتمتع بها هنا على الأرض جزئيًا إلى مستوى لا نستطيع إدراكه من العظمة والسمو وهو بنوتنا وعشرتنا لله فى الأبدية. ولكن يقرّر هنا حقيقة هامة عن الأبدية وهى أننا ما دمنا أولاده سنكون مثله فى النورانية، أى يعطينا بأبوته

#### **₩**₹17**₩**

م سالَة يُوحَنَّا ال سُول الأُملَى

أن نحيا على مستوى عالٍ في الروحانية والمجد والبهاء قدر ما نحتمل، وهو غير محدود ويعطينا ما يناسبنا بحسب محدوديتنا.

ع٣: من آثار إيماننا وتمسكنا ببنونتا لله أن نرفض الخطية ونحيا في طهارة مثل أبينا السماوي الطاهر القدوس.

ع٤: سبب رفضنا للخطية وتمسكنا بحياة الطهارة هو أن الخطية تعد على وصايا الله، ولأننا أولاده فبنوتنا له لا يمكن أن تتفق مع التعدى على الله وكلامه، فلذاً نرفض أى خطية ونتباعد عنها كلما تذكرنا أننا أولاد الله.

عه: يؤكد هنا أن المسيح الذي ظهر في الجسد لكي يرفع خطايانا بموته عنا هو ظاهر أي بلا خطية، ولأننا أولاده فنحيا في طهارة.

ع7: الثبات في بنونتا لله تجعلنا نتنافر مع الخطية لأنها ضد كلامه، ولأننا نحبه فلا نقبل ما يغضبه ولا يمكن أن نعصاه. أما من يقبل الخطية فهذا معناه تنازله عن بنوته لله وعدم ثباته فيه، ومن يتمادى في الخطية يدلِّل على أنه لم يعرف الله لأنه كيف يكون متمتعًا ببنوة الله ثم يقبل النتازل عنها بسهولة ليخطئ.

ع٧: يقرِّر هذا أيضيًّا أن صنع البر هو نعمة معطاة لأبناء الله لأن الله أباهم بار، فلنوتهم له تدفعهم بالطبيعة إلى فعل البر.

ع٨: من ناحية أخرى، فالخطية والتعدى على الله مبدأها إبليس ومن يفعلها يعلن بنوته له. وقد تجسد المسيح ليعيد البشر إلى بنوته ويجتنبهم من يد إبليس فيحيون في البر .

ع٩: إذًا فالمولود من الله يحيا في البر وبنوته تجعله يتنافر مع الخطية، لأن الطبيعة الجديدة التي وهبها الله له بالمعمودية وزرعها فيه تجعله ميّالا للتشبه بالله والثبات في بنوته وتبعده عن الخطية بل لا يتحمَّّل الوجود فيها.

### ¥117¥

هذه الآية قد تبدو مختلفة عن (ص١: ٨) التى تقرر أننا خطاة، ولكن المقصود أننا أن ثبتنا فى بنوتنا لله نتنافر مع الخطية ولكن لضعفنا نسقط بإرادتنا فيها، أما محبة الله فتقبلنا ثانيةً بالتوبة فنستعيد بنونتا فيه.

ا تذكَّر بنوتك لله في بداية كل يوم لتجذبك نحوه بالصلاة والميل لعمل الخير وتضع حاجزًا الميك ويين الخطية مهما بدت لذيذة أو مغرية.

(٢) المحبت (ع ١٠-١٧):

• ١ بِهَذَا أَوْلاَدُ الله ظَاهِرُونَ وَأَوْلاَدُ إِبْلِيسَ. كُلُّ مَنْ لاَ يَفْعَلُ الْبِرَّ فَلَيْسَ مِنَ الله، وَكَذَا مَنْ لاَ يُحِبُّ أَخَاهُ. ١١ لأَنَّ هَذَا هُوَ الْخَبَرُ الَّذِى سَمِعْتُمُوهُ مِنَ الْبَدْءِ: أَنْ يُحِبَّ بَعْضُنَا بَعْضًا، ٢٢ لَيْسَ كَمَا كَانَ قَايِينُ مِنَ الشِّرِّيرِ وَذَبَحَ أَخَاهُ. وَلِمَاذَا ذَبَحَةُ؟ لأَنْ أَعْمَالَهُ كَانَتْ شِرِّيرَةً، وَأَعْمَالَ أَخِيه بَارَةٌ.

١٣ لاَ تَتَعَجَّبُوا يَا إِخْوَتِى إِنْ كَانَ الْعَالَمُ يُبْغِضُكُمْ. ١٤ نَحْنُ نَعْلَمُ أَنَّنَا قَد الْتَقَلْنَا مِنَ الْمَوْت إِلَى الْحَيَاة، لأَنَّنَا نُحبُّ الإخْوَةَ. مَنْ لاَ يُحبَّ أَخَاهُ يَبْقَ فِي الْمَوْت. ١٥ كُلُّ مَنْ يُبْغِضُ أَخَاهُ فَهُوَ قَاتِلُ نَفْس، وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنَّ كُلُّ قَاتِلِ نَفْسٍ، لَيْسَ لَهُ حَيَاةً أَبَدَيَّةً ثَابِتَةٌ فِيه. ١٢ بِهَذَا قَدْ عَرَقْنَا الْمَحَبَّةَ: أَنَّ ذَاكَ وَضَعَ نَفْسَهُ لاَجْلِنَا، فَنَحْنُ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَضَعَ نَفُوسَنَا لاَجْلِ الإِخْوَة. مَنْ يُنْعَلَمُ أَنَّ ذَاكَ وَضَعَ نَفْسَهُ لاَجْلِنَا، فَنَحْنُ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَضَعَ نَفُوسَنَا لاَجْلِ الإِخْوَة. لاَ وَاعَرُ عَن

ع١٠: يعطى الرسول علامتين لأولاد الله يميز انهم عن أولاد إيليس وهما : ١- البر، أى النقاوة والطهارة والحياة الصالحة التي تحدثنا عنها بالتفصيل كثمرة لبنوتنا لله (ع١-٩). ٢- محبة الإخوة كدليل على محبننا لله وبنوتنا له.

ع١١: **الخبر الذى سمعتموه من البدء :** الوصية فى العهد القديم "**تحب قريبك كنفسك**" (١٩٧: ١٨) وأيضًا الكرازة بالإنجيل مضمونها المحبة كما أعلن المسيح نفس هذه الآية السابق ذكرها (مت٢٢: ٣٩).

#### \*\*19\*

برساكَتهُ بُوحَنَّا الرَّسُولِ الأُملَى

َ فَيُؤَكد ق. يوحنا أن محبة الإخوة هي دليل بنوننا لله كما جاء في بشارة الإنجيل وأيضًا كما نادي العهد القديم.

۱۲۶: الشرير : إبليس.

يعطى مثالا لعدم المحبة وهو قابين الذى قتل أخاه هابيل البار الذى صنع مشيئة الله يعطى مثالا لعدم المحبة وهو قابين الذى قتل أخاه هابيل البار الذى صنع مشيئة الله بتقديم ذبيحة حيوانية كما تعلم من أبيه آدم فقبلها الله، ولم يتمثل قابين به بل اغتاظ منه والمتلأ قلبه شرًا فقتله ليتخلص منه. وبهذا يظهر أن قابين ابن للشيطان الشرير بكر اهيته لأخيه.

ع١٣: العالم الشرير خاضع لأبيه الشيطان لذا يبغض أولاد الله المملونين محبة لأن محبتهم تكشف شره.

ع١٤: الخطية وهى الأنانية والكراهية أجرتها الموت وبسببها حُكِمَ على أبوينا الأولين بالموت؛ ولكن عندما آمنا بالمسيح ونلنا الطبيعة الجديدة التي تقودنا لمحبة الآخرين عُتقا من الموت الأبدى ونلنا الحياة الجديدة في المسيح. أما من يصرّ على عدم محبة الآخرين عليه حكم الموت الأبدى.

ع١٥: بداية خطية القتل هي الغضب ثم الكراهية، لذا فالبغضة تحمل نية القنل ومن يصر على كراهية الآخرين يحكم على نفسه بالهلاك وضياع أبديته مع المسيح.

ع١٦٦: أمامنا مثالا للمحبة الكاملة وهو المسيح الذي وضع نفسه من أجلنا ومات على الصليب، وإن آمنا بمحبته وفدائه نصنع مثله فنكون مستعدين أن نضحى حتى الموت من أجل محبتنا للآخرين.

ع١٧: من كان له معيشة العالم : من له أموال ومقتنيات تفيض عنه ويستطيع مساعدة الآخرين بها.

\*\*\*\*

يعطى مثالا لمحبة الأخرين وهو إنسان له إمكانيات مادية تكفيه وتفيض ووضع الله أمامه شخصًا محتاجًا ورفض الإحساس به ومساعدته، فهذا يتنافى مع محبته لله لأنه إن كانت محبة الله ثابتة فيه لأحبَّ أخاه المحتاج وساعده.

المحبة دليل بنوتك شه، فليتك تشعر باحتياجات من حولك وتساعدهم خاصة أن احتياجاتهم قد تكون لكلمات طيبة أو مشجعة أو ليتسامة أو لإصبات باهتمام لمتاعبهم وهذه أمور لا تكلفك كثيرًا، فلماذا تغلق احشاءك عنهم خاصة وأن مراحم الله وإحساناته لا تفارقك ؟

(٣) تنفيذ الوصية (ع ١٨-٢٤):

١٨ يَا أَوْلاَدى، لاَ نُحبَّ بِالْكَلاَمِ وَلاَ بِاللَّسَانِ، بَلْ بِالْعَمَلِ وَالْحَقِّ. ١٩ وَبِهَذَا نَعْرِفُ أَتَنَا مِنَ الْحَقِّ، وَنُسَكِّنُ قُلُوبَنَا قُدَّامَهُ. ٢ لَأَنَّهُ، إِنْ لاَمَتْنَا قُلُوبُنَا، فَاللَهُ أَعْظَمُ مِنْ قُلُوبِنَا، وَيَعْلَمُ كُلَّ شَيْء.

١ ٢ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، إِنْ لَمْ تَلُمْنَا قُلُوبُنَا، فَلَنَا ثِقَةٌ مِنْ نَحْوِ اللهِ. ٢ ٢ وَمَهْمَا سَأَلْنَا نَنَالُ مِنْهُ، لأَنَّنَا نَحْفَظُ وَصَايَاهُ، وَنَعْمَلُ الأَعْمَالَ الْمَرْضِيَّةَ أَمَامَهُ. ٣ ٢ وَهَذه هِيَ وَصِيَّتُهُ: أَنْ نُؤْمِنَ بِاسْمِ ابْنِه يَسُوعَ الْمَسِيحِ، وَنُحِبَّ بَعْضُنَا بَعْضًا كَمَا أَعْطَانَا وَصِيَّةً. ٢ ٢ وَمَنْ يَحْفَظْ وَصَايَاهُ يَثْبُتْ فِيهِ وَهُوَ فِيهِ. وَبِهَذَا نَعْرِفَ أَنَّهُ يَثْبُتُ فِينَا: مِنَ الرُّوحِ الَّذِي أَعْطَانَا.

ع١٨: يوجه نظرنا إلى صفة ثالثة بالإضافة للطهارة والمحبة وهى تنفيذ الوصبة عمليًا، غير مكتفين بالإيمان والإقتناع النظرى، فالشياطين يؤمنون ويقشعرون (يع٢: ١٩).

ع١٩: المحبة العملية تؤكد أننا أولاد الله أى أولاد الحق فبهذا تثبت قلوبنا أمامه ونحيا مطمئنين.

۲۰۶: قلوبنا : ضمائرنا.

#### \*111¥

إن حاسبنا أنفسنا واكتشفنا ضعف محبتنا للآخرين، فالله فاحص القلوب والكلى يعرف كل ضعفاتنا ويقبل توبنتا ويساعدنا على الرجوع إليه ومحبة الأخرين.

ع٢١: لكن إن كانت ضمائرنا مستريحة لمحبتنا للآخرين، فهذا يعطينا طمأنينة وإيمان أن نطلب نعمة الله معنا لكي ننموا في هذه المحبة.

ع٢٢: الله يفرح بطلبات أولاده الخاصعين لوصاياه والعاملين الخير، فيعطيهم بركات وقوة أكبر في نمو حياتهم الروحية وفي محبة وخدمة الأخرين.

> ع٢٣: يلخص ق. يوحنا وصايا المسيح في أمرين : ١- الإيمان بالمسيح وما ينتج عنه من حب له. ٢- محبة الآخرين كما أوصانا المسيح كثيرًا كما في (يو ٢٤: ٣٤).

ع٢٤: بتنفيذ الوصية والسلوك بالمحبة العملية نحو الأخرين نثبت في الله ومحبته ويثبت عمل الله فينا. والدليل على ثبات الله فينا عمل الروح القدس الذي يهبنا ثماره مثل طول الأناة واللطف والمحبة لكل أحد .... (غل٥: ٢٢).

ليت محبتك للآخرين تستمر حتى لو كنت مجهدًا أو تعانى من مشاكل ومهما زادت طلباتهم أو أساءوا إليك، فلا تمنع محبتك لهم أو تطفئ صوت الروح القدس داخلك الذى يدعوك لمساعدتهم.



#### \*\*\*\*\*

الأصحاح الرآيج التمييز ومعبة الآخرين × + ×

(۱) ضد المسيح (ع۱-۲):

ا أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، لاَ تُصَدِّقُوا كُلَّ رُوحٍ، بَلِ امْتَحْنُوا الأَرْوَاحَ: هَلْ هِيَ مِنَ اللهِ؟ لأَنَّ أَنْبِيَاءَ كَذَبَةً كَثِيرِينَ قَدْ خَرَجُوا إِلَى الْعَالَمِ. ٢ بهذا تَعْوِفُوْنَ رُوحَ الله: كُلُّ رُوحٍ يَعْتَرِفَ بِيَسُوعَ الْمَسِيحِ أَلَهُ قَدْ جَاءَ فِي الْجَسَدَ، فَلَيْسَ مِنَ فِي الْجَسَدَ، فَلَيْسَ مِنَ فِي الْجَسَدَ، فَلَيْسَ مِنَ اللهِ. ٢ بهذا تعْوِفُوُنَ رُوحَ الله: كُلُّ رُوحٍ يَعْتَرِفَ بِيَسُوعَ الْمَسِيحِ أَلَهُ قَدْ جَاءَ فِي الْجَسَدَ، فَلَيْسَ مِنَ الله. وَهَذَا هُوَ رُوحَ صَدً الله، ٣ وَكُلُّ رُوحٍ لاَ يَعْتَرِفُ بِيَسُوعَ الْمَسِيحِ أَلَهُ قَدْ جَاءَ فِي الْجَسَدَ، فَلَيْسَ مِنَ الله. وَهَذَا هُوَ رُوحَ ضَدً الله، ٣ وَكُلُّ رُوحٍ لاَ يَعْتَرِفُ بِيَسُوعَ الْمَسِيحِ أَلَهُ قَدْ جَاءَ فِي الْجَسَدَ، فَلَيْسَ مِنَ الله. وَهَذَا هُوَ رُوحَ ضَدً الله، ٣ وَكُلُّ رُوحٍ لاَ يَعْتَرِفُ بِيَسُوعَ الْمَسِيحِ أَلَهُ قَدْ جَاءَ فِي الْجَسَدَ، فَلَيْسَ مِنَ الله. وَهَذَا هُوَ رُوحَ ضَدً الله، ٣ وَكُلُّ رُوحٍ لاَ يَعْتَرِفُ بِيَسُوعَ الْمَسِيحِ أَلَهُ قَدْ جَاءَ فِي الْعَالَمِ. ٤ أَلْتُمُ مَنَ الله أَيْهَا الله. وَهَذَا هُوَ رُوحَ ضَدً الله أَنْ الله. وَهَذَا لَكُولُ ذَلكَ، الله. وَهَذَا هُوَ رُوحَ ضَدًا لمَعْالَمٍ. ٤ أَنْتُمُ مَنَ الله أَيْهَا الأَوْلاَدُ، وَقَدْ غَلَبْتُمُوهُمَ لأَنَ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهَ الْمَالِي فَي الْعَالَمِ. ٤ أَنْتُ مَ مَنَ الله أَنْ الله أَنْ أَنْ أَنْهَ أَنْهَ الْمَا مَنَ الله أَنْهُ أَعْلَمُ مَنَ الله أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْالَمُ مَنَ اللهُ مَعْ مَنَ اللهِ إِنَّهُ الْذَا إِنْ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْلَى اللهُ مَا أَعْلَمُ مَنَ اللهُ أَنْ أَنْهُ مَعْتَ إِنْ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ مَا أَعْمَالَ مَا أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ مَنْ أَنْهُ الْعَالَمِ مَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْهُ مَا أَنْهُ أَنْهُ مَعْنَ اللهُ أَنْهُ مَا أَنْهُ فَا أَنْهُ مَا مَا أَنْهُ مَا مَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْهُ مَا أَنْهُ مُو فَ مَنْ أَنْهُ مَا مَنْ أَنْهُ اللهُ أَ اللهُ مَا مُعَنْ إِنْهُ مَا أَنْهُ مَا أَعْمَالُهُ مَعْمَ أَنْهُ مَنْ أَنْهُ أَنْ أَعْمَا مُ مَنْ أَنْهُ مَا مُ أَنْ أَنْهُ مَا أَعْمَ مَنْ أَنْ أَنْ أَعْمَ مَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَعْمَ مَ مَا أَعْ أَعْمَ مَ مَنْ أَنْهُ مَا مَ مَ أَعْ

ع١: إن كان القديس بوحنا بتكلم عن المحبة، لكنه يوجه الأنظار إلى أهمية اقترانها بالتمبيز لمعرفة المبتدعين الذين يندَّسون وسط الكنيسة وينادون بأفكار غريبة عنهم. ويسميهم **أنبياء كذبة** لأنهم بكبرياء يظنون أنهم هم الفاهمون لطريق الله ويضلون الكثيرين.

ع٢، ٣: يحذر الرسول من أهم بدعة يروِّجها المبتدعون، الذين هم أضداد المسيح، وهى إنكار لاهوته وتجسده الذى هو أساس الإيمان، فهؤلاء ليس فيهم روح الله بل إبليس الذى يقاوم الله. وقد تكلم المسيح عن ظهور أنبياء كذبة واضداد له (مت٢٤: ٤، ٥) وقد ظهروا منذ العصر الرسولى ومازالوا حتى الآن وينادون كل يوم ببدعة جديدة حتى أنه خارج مصر أصبح هناك مئات منهم وداخل مصر يظهر كل فترة بدعة جديدة يقودها أحد خدام الكنيسة ويقاوم بها التعاليم التى تعيشها الكنيسة وحافظت عليها منذ أيام المسيح. من هنا يجب علينا ألا

### <u>\*\*777</u>\*

بهتالَة بُوِحَنَّا الرَسُولِ الأُملَى

نسمع إلا للمعلمين الذي فيهم روح الله ويؤمنون بلاهوت المسيح وتجسده وكل تفاصيل الإيمان بالمسيح الذي تتمسك به الكنيسة.

ع٤: يشجع أولاده المؤمنين للثبات في إيمانهم لأن فيهم روح الله الذي يغلب الشيطان وكل أفكاره التي ينادى بها المبتدعون. فالله أقوى من الشيطان ومهما زادت البدع والهرطقات، يستطيع أن يظهر إنحرافها وينتصر عليها.

ع٥: المبتدعون لهم أفكار العالم الشريرة، فيطلبون الشهرة والمال وشهوات العالم المختلفة، وكل من يشتهى هذه الشهوات ينساق وراءهم فيكونون جماعات نتصف بمحبة شهوات العالم.

ع٦: على الجانب الآخر، فالرسل الذين منهم يوحنا، تعاليمهم صادقة لأنها من الله، وكل من يريد أن يحيا بنقاوة مع الله سيطيع ويتمسك بتعاليم الرسل التى هى تعاليم الكنيسة. وهكذا نميَّز بين البدع و التعاليم الصحيحة بالخضوع للكنيسة وتعاليمها المُسَلَّمَة من المسيح و الرسل. ٣ محبتك لجميع الناس لا تعنى تهاونك فى ايمانك، فكل تعليم غريب على أذنيك وقلبك لا تسمع له مهما بدا مبهرا، وتمسك بكنيستك وتعاليمها مهما زاد عدد المبتدعين ولا تتشكك فى ايمانك بسبب جرأة المبتدعين الشريرة وتطاولهم على الكنيسة التى ستظل صامدة حتى مجىء المسيح ليفرح كل أولادها المؤمنين بها فى الأبدية.

(٢) محبت الآخرين (ع٧-١١):

٧ أَيُّهَا الأَحبَّاء، لنُحبَّ بَعْضُنَا بَعْضًا، لأَنَّ الْمَحَبَّةَ هِيَ مِنَ الله، وَكُلُّ مَنْ يُحِبُّ، فَقَدْ وُلدَ مِنَ الله، وَيَعْرِفُ الله. وَكُلُّ مَنْ يُحبُّ، فَقَدْ وُلدَ مِنَ الله، وَيَعْرِفُ الله. وَيَعْرِفُ الله. وَيَعْرِفُ الله. وَعَرْبُ أَنَّهُ قَدْ أَنَّهُ اللهُ قَدَدُ أَنَّهُ اللهُ فَينَا: أَنَّ اللهُ قَدَ اللهُ قَدَمُ وَيَعْرِفُ الله. وَوَيَعْرِفُ الله. وَوَيَعْرِفُ الله. وَوَيَعْرِفُ الله. وَوَيَعْرِفُ الله. هُوَمَنْ لاَ يُحبُّ، لَمْ يَعْرِفُ الله. وَالله فينَا: أَنَّ اللهُ قَدَ اللهُ قَدَمُ أَنْ اللهُ قَدَ أَنْ اللهُ قَدَ أَنْهُ وَلَدَ مَعَنَّهُ الله. هُوَمَنْ لاَ يُحبُّهُ الله فينَا: أَنَّ اللهُ قَدُ أَرْسَلَ ابْنَهُ اللهِ في الله. هُ مَحَبَّةٌ الله فينَا: أَنَّ اللهُ قَدُمُ أَرْسَلَ ابْنَهُ اللهِ في الله فينَا: أَنَّ اللهُ قَدُمُ أَرْسَلَ ابْنَهُ اللهِ وَيَنَا: أَنَّ اللهُ قَدُمُ أَرْسَلَ ابْنَهُ اللهِ في اللهُ اللهِ فينَا: أَنَّ اللهُ قَدَمُ أَرْسَلَ ابْنَهُ اللهِ في اللهِ في اللهُ عَدَا إِنَهُ اللهُ في أَنَهُ اللهُ في أَنْ اللهُ قَدَمُ أَرْسَلَ ابْنَهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ إِنَهُ اللهُ فينَا: أَنَا اللهُ اللهُ مَحَبَّةُ إِنَ أَنَهُ مَعَتَ أَنْ أَنْهُ مُعَمَةً أَذَا اللهُ إِنَهُ اللهُ في إِنْ أَنَهُ اللهُ مَنْ أَنَهُ مَعْتَلًا اللهُ إِنَهُ إِنَهُ إِنَهُ إِنَهُ إِنْ أَنَهُ إِنَهُ إِنهُ إِنَهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنَهُ إِنهُ إِنَهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنَهُ إِنَهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنَهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنهُ إِنَهُ إِنهُ أ اللهُ مَنْهُ إِنهُ إِن اللهُ مَعْمَاتُهُ إِنهُ إَنهُ إِنهُ إِنهُ إُن الهُ مَن

١ ١ أَيُّهَا الأَحِبَّاءُ، إِنْ كَانَ اللهُ قَدْ أَحَبَّنَا هَكَلْدَا، يَنْبَغِي لَنَا أَيْضًا أَنْ يُحِبَّ بَعْضُنَا بَعْضًا.

<u>\*</u>\*\*\*

الأصحاح الرآيع

ع٧، ٨: المولود من الله في المعمودية ينال طبيعة جديدة مائلة للتشبه بالله، ثم بسر الميرون ينال الروح القدس فيعرف الله الذي هو المحبة، وحينئذ يسهل عليه أن يحب الآخرين. وبالتالي فالدليل على محبتنا لله أن نحب الآخرين والعكس صحيح، فمن لا يحب الآخرين سواء بالغضب منهم أو إدانتهم أو بأى إساءة فهذا دليل على عدم محبته لله.

ع٩، ١٠: أعلن لنا الله المحبة في إرسال ابنه الحبيب ليموت عنا ويكفر بمونه عن خطايانا ويرفعها عنا فنحيا به، فليس حب أعظم من هذا أن يموت الله عنا لنحيا نحن به وفيه، فالله هو البادئ بالحب وليس نحن لكننا نتعلم منه المحبة فنحبه لأنه هو أحبنا وأحيانا من الموت وأعطانا حياة جديدة هي حياة الحب.

ع١١: إذ نتجاوب مع محبة الله لنا فنحبه ينتج عن محبتنا له أن نحب الآخرين، فهذه نتيجة تلقائية وضرورية. *إ إعلم أن إيليس يثير مشاكل ويستفنك بإساءات الآخرين لتفقد محبتك نحوهم ولو للحظات* 

وبالتالى يفصلك عن الله الذي هو الحب الحقيقي، فاحترس منه وكن قويًا بالتماس الأعذار للآخرين والإشفاق عليهم ومحبتهم لأجل من أحبك أولا وهو الله.

(٣) النبات في محبته الله وبن كالها (٢٢-٢١):

١٣ الله لَمْ يَنْظُرُهُ أَحَدٌ قَطُّ. إِنْ أَحَبَّ بَعْضُنَا بَعْضًا فَالله يَثْبُتُ فِينَا، وَمَحَبَّتُهُ قَدْ تَكَمَّلَتْ فِينَا. ١٣ بِهَذَا نَعْرِفُ أَنَّنَا نَثْبُتُ فِيه وَهُوَ فِينَا. أَنَّهُ قَدْ أَعْطَانَا مِنْ رُوحِه. ١٤ وَنَحْنُ قَدْ نَظَرْنَا وَنَسْهَدُ أَنَّ الآبَ قَدْ أَرْسَلَ الأَبْنَ مُخَلِّصًا للْعَالَم. ٥ مَنِ اعْتَرَفَ أَنَّ يَسُوعَ هُوَ ابْنُ الله، فَالله يَثْبُتُ فيه وَهُوَ في الله. ١٦ أَرْسَلَ الأَبْنَ مُخَلِّصًا للْعَالَم. ٥ مَنِ اعْتَرَفَ أَنَّ يَسُوعَ هُوَ ابْنُ الله، فَالله يَشْبَتُ فيه وَهُوَ في الله. ١٦ وَنَحْنُ قَدْ عَرَفْنَا وَصَدَّقْنَا الْمَحَبَّة الله. ١٦ وَنَدْ يَسُوعَ هُوَ ابْنُ الله، فَالله يَشْبَتُ فيه وَهُوَ في الله. ١٦ وَنَحْنُ قَدْ عَرَفْنَا وَصَدَقْتُنا الْمُحَبَّة الله فينَا. الله مَحَبَّةٌ، وَمَنْ يَشْبَتُ في الله، فَالله يَعْبَتُ فيه وَهُوَ في الله فيه. وَنُحْنُ قَدْ عَرَفْنا وَصَدَقْتُنا الْمُحَبَّة الله فينَا. الله مَحَبَّةٌ، وَمَنْ يَشْبَتُ في الْمَحَبَّة يَشْبَت في الله وَالله فيه. وَعُو في الله فيه. وَنَحْنُ قَدْ عَرَفْنا وَصَدَقْتُنَا الْمُحَبَّة الله فينَا. الله مَحَبَّة، وَمَنْ يَشْبَتُ في الْمَحَبَّة مَعْبَت في الله وَالله فيه. وَكَدْ نَكَمَّبَة مَنْهُ الله وَالله فيه. وَنَحْنُ قَدْ عَرَفْنَ وَصَدَقْفُو في الله وَالله فيه. وَمَعْنَا عَنْ أَنُو حَدْ يَعْرَضُ أَعْذَ عَرَضْنَا وَصَدَقْتُ الْمَحَبَّة في الله وَالله وَالله فيه. وَعَنْ يَشْمَتُ في الله وَالله فيه. الله عَنْهُ عُوالا الله عنه، عَذَا الْعَالَمِ مَعَنَ عَوْ في الله وَالله وَالله إلا يَعْمَعُ عَلَى الله وَالله وَالله عَنْ عَنْ مَ عَنْ مَعْذَا الله وَالله وَالله يَعْبُبُه مَو أَحْوَقْ لَهُ مُو أَحْتَنَ الْعَنْ مُولا عَنْ الله مُنْ عَمَنَهُ عَذَا الله وَالله عَنْ عَنْ عَنْ مَنْ عَالَهُ عَلْهُ عَنْ عَنْ في الْمَعَانَ مَنْ عَرْضَ في الله مَعْنَا مَنْ عَنْ مَا عُمَنَ مُعْذَا الله وَا الله وَ عَنْهُ مُو مَنْ عَنْهُ مُ الله عَنْ مَ مَنْ عَالا مَنْ عَوْ مُو مَنْ عَالَ مَنْ عَا عَدْ وَا عَنْ أَنْهُ مَا عَالَهُ مَنْ عَامَ مَنْ عَالا مَعْتَ في عَمْ اللهُ عُنْ مَنْ عَالا إلا بِنْهُ مُنْ ما ل عَدْنَا مَعْنَ إِنْ مَا عَنْ مَالله مَنْ مَنْ مَ عَنْ مُ عَالهُ عَالله مُعْتَ مُ مَنْ مُوالا إِنْ مَعْتَ مَ عُمُ مُ مَنْ

¥110¥

م سالَة يُوحَنَّا السَول الأُولَى

«إِنِّي أُحبُّ الله» وَأَبْغَضَ أَخِاهُ، فَهُوَ كَاذبٌ، لأَنَّ مَنْ لاَ يُحبُّ أَخَاهُ الَّذي أَبْصَرَهُ، كَيْفَ يَقْدرُ أَنْ يُحبَّ اللهُ الَّذِي لَمْ يُبْصِرْهُ؟ ٢١ وَلَنَا هَذِه الْوَصِيَّةُ مِنْهُ: أَنَّ مَنْ يُحِبُّ اللهُ يُحبُّ أَخَاهُ أَيْضًا.

ع١٢: الله روح غير محدود وأعلى من أن يراه أحد لعظمة بهائه ومجده، فلا يستطيع أحد أن براه ولكننا نستطيع أن نشعر به ونعاينه إن نتقَّت قلوبنا من الشر وأحببنا بعضنا بعضًا. وكلما ازدادت محبتنا للآخرين يثبت الله فينا لأن محبته نتكامل فينًا، فقدرما أحب الآخرين نستطيع أن نعاين الله ونراه فينا وفيمن حولنا.

ع١٣: الروح القدس الساكن فينا هو الذي يحركنا نحو محبة الأخرين، فإن تجاوبنا معه يثبت الله فينا. فمحبتنا للآخرين تعلن أن الروح القدس عامل فينا، وبالتالي نحن ثابتون فلي الله و خاضعون له.

١٤٤: أعلى صورة للمحبة هي الحب المبذول على الصليب لخلاصنا، هذا ما أشاهده الرسل وبشروا به العالم.

ع١٥، ١٦: من يؤمن بالمسيح المتجسد ويعلن إيمانه فهو يؤمن أيضًا بحب الله المبذول على الصليب. والله يفرح به ويسكن ويثبت فيه لأجل تجاوبه بالإيمان والمحبة، لأن العتر افه ليس فقط نظريًا بل عمليًا في حياته بمحبة من حوله، وكلما عاش بهذا الإيمان يزداد ثباته ونموه في معرفة الله.

ع١٧: بهذا : بالثبات في الله. كما هو في هذا العالم : أي كما عاش المسيح في العالم.

#### \*\*\*\*\*

الأصحاح الرأيح

إن ثبات الإنسان في المحبة معناه نموه المستمر، وهذا يعطيه طمأنينة فلا ينزعج من يوم الدينونة بل يثق في محبة المسيح الغافرة له، ويتشجع على السلوك بمحبة مع الآخرين مقتديًا بالمسيح الذي أحبَّ البشرية حتى مات عنها على الصليب.

ع١٨: الخوف المقصود به الخوف من خسارة الماديات لتعلق الإنسان بها كما قال العلامة ترتليانوس، فمن يحب الله يقل تعلقه بالماديات وبالتالى الخوف من خسارتها. وإذا نمت المحبة وصارت كاملة لا يخاف الإنسان من شئ في العالم كما حدث في حياة الشهداء والقديسين الذين باعوا كل شئ من أجل محبة الله.

والخوف من خسارة الماديات ينتج عنه اضطراب في القلب وانزعاج نفسي فيصير الإنسان معذَّبا وتعيسًا وقلقًا.

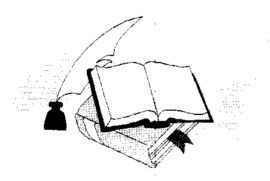
والمقصود بالخوف أيضاً الخوف من عقاب الله لخطايانا، فإذا صارت محبة الإنسان لله كاملة، وهذا ما يصل إليه بعض القديسين كدرجة روحية عالية جدًا مثل الأنبا أنطونيوس أب الرهبان، فهذا يمكنه التخلص من شعور الخوف. ولكن أى واحد منا يقع فى خطايا كثيرة، فمع محبته لله التى تشجعه على الصلاة وعمل الخير، يخاف من الدينونة فيسرع للتوبة. ويتذكر الإنسان أن عقاب خطيته هو العذاب الأبدى فيخاف ويرجع إلى الله وهذا معناه أنه مازال معرضاً للسقوط فى الخطية، أى أن محبته ليست كاملة.

ع١٩: الله هو مصدر الحب للعالم كله وظهر عمق محبته على الصليب في موته عنًا، فهذا يجذب قلوبنا إليه ونحبه. إذًا محبتنا لله هي تجاوب مع محبته لأنه هو البادئ بالحب، إذ أقبل إلينا بتجسده وقدّم حبه على الصليب ويقدمه كل يوم على المذبح في جسد مقسوم ودم مسفوك لنخلص ونحيا به.

#### \*\*\*\*

مسالَّة يُوحَنَّا السَّوْلِ الأُملَى

ع٠٢، ٢١: يؤكد الرسول أن محبتنا لإخولتنا هى الدليل على محبتنا لله الذى أوصى بذلك (مت٢٢: ٣٥-٣٩)، ثم يعطى حجة منطقية للذين يدّعون محبتهم لله مع أنهم يبغضون لخولتهم فيقول لهم كيف لا تستطيعون محبة لخوتكم الذين تنظرونهم رغم أن لهم فضائل وأنكم جميعًا بَشَر، فكان بنبغى أن تلتمسوا الأعذار بعضكم لبعض، فالأسهل أن تحبوا من ترونهم وتسامحونهم عن أخطائهم بدلاً من ان تدّعوا محبتكم لله الذى لا ترونه، فهذه درجة أعلى لمن استطاع أن بحب من يراهم ثم بعد ذلك يحب من لا يراه وهو الله. كن شفوقًا على الآخرين وتسامح بسرعة إن أساءوا إليك متذكرًا غفران الله لك طوال عمرك الماضى، عالمًا أن من يخطئ لإنسان ضعيف محتاج لمن بصلى لأجله ويسنده بالمحبة.



\*YYX\*

الأصحاح الخامس المسيع يمدينا للدياة الأبدبة × + ×

(١) الإيمان بالمسيح (١٢-٥):

أُ أَكُلُّ مَنْ يُؤْمِنُ أَنَّ يَسُوعَ هُوَ الْمَسِيحُ، فَقَدْ وُلدَ مِنَ اللهِ. وَكُلُّ مَنْ يُحبُّ الْوَالدَ، يُحبُّ الْمَوْلُودَ مَنْهُ أَيْضًا. ٢ بَهَذَا نَعْرِفُ أَنَّنَا لُحبُّ أَوْلاَدَ اللهِ: إِذَا أَخْبَبْنَا اللهُ وَحَفظْنَا وَصَايَاهُ. ٣ فَإِنَّ هَذه هيَ مَحَبَّةُ الله: إِذَا أَخْبَبْنَا اللهُ وَحَفظْنَا وَصَايَاهُ. ٣ فَإِنَّ هَذه هي مَحَبَّةُ الله: أَنْ نَحْفَظُ أَيْضًا. ٢ بَهَذَا نَعْرِفُ أَنَّنَا لُحبُّ أَوْلاَدَ الله: إِذَا أَخْبَبْنَا اللهُ وَحَفظْنَا وَصَايَاهُ. ٣ فَإِنَّ هَذه هي مَحَبَّةُ الله: إِذَا أَخْبَبْنَا اللهُ وَحَفظْنَا وَصَايَاهُ. ٣ فَإِنَّ هَذه هي مَحَبَّةُ الله: أَنْ نَحْفَظُ وَصَايَاهُ. وَوَصَايَاهُ. وَعَايَاهُ لَيْسَتْ ثَقِيلَةً، كَالَةُ اللهُ وَحَفظُنَا وَصَايَاهُ. وَ أَنْ نَحْفَظُ وَصَايَاهُ. وَوَصَايَاهُ لَيْسَتْ ثَقِيلَةً، كَالَةً مَنْ وُلدَ مَنْ وَلدَ مَنَ اللهُ، يَعْلِبُ الْ الَّذِي تَغْلِبُ الْعَالَمَ: إِيمَائَنَا. ٥مَنْ هُوَ الَّذِي يَعْلِبُ الْعَالَمَ، إِلاً اللهُ وَنَا يَوْمِنُ أَنَ

ع١: الذي يؤمن بالمسيح المتجسد ويظهر إيمانه عمليًا بمحبته للأخرين، فهذا يستحق أن يُدعَى ابن الله، إذ نال سر المعمودية ويعيش بالطبيعة الجديدة كابن لله بمحبته للكل.

ومن صار ابن الله فهو يحب الله أباه، ومن يحب الله الآب الوالد فهو بالطبع يحب المولود منه أى المسيح، فهو لا يؤمن به خوفًا منه فقط مثل الشياطين بل يحبه، فدليل بنوته لله محبته للمسيح.

ع٢: إن أحببنا المسيح رأس الكنيسة، فبالتالى نحب جسده أى إخونتا. والذى يؤكد أن محبتنا للإخوة محبة روحية حقيقية وليس مجرد عواطف بشرية مؤقتة هو محبتنا شه أبونا، وإن أحببناه نحفظ وصاياه ونتمسك بها، ومن أهم هذه الوصايا محبتنا للأخرين (مت٢٢: ٣٩).

ع٣: محبنتا للآخرين هى خلاصة حفظ وصايا الله والدليل على محبنتا له. وتنفيذ هذه المحبة ليس صعبًا لأن المسيح قدَّم نفسه مثالا لنا فى محبة الآخرين ببذله حياته على الصليب، وبنعمة روحه القدوس يعطينا أن نحب الآخرين فنشفق حتى على من يسيئون إلينا ويعادوننا.

#### \*\*\*\*

م سالَة بُوحَناً السَول الأُملَى

ع٤، ٥: إيماننا بالمسيح وهبنا بنوته بالمعمودية وصار لنا الطبيعة الجديدة التى تغلب شر العالم بالحب لكل أحد حتى لمن يسئ إلينا. لا تضطرب من اساءات الآخرين بل اطلب معونة الله وثق أنه سيسندك ويعطيك قلبًا شفوقًا عليهم، فتغلب شرهم بمحبتك وتكسب خلاص نفسك بل وتجذبهم للمسيح.

(٢) الشهادة للمسيح (ع٦-١٠):

٨ هَذَا هُوَ الَّذِى أَتَى بِمَاء وَدَمٍ، يَسُوعُ الْمَسِيحُ. لاَ بِالْمَاءِ فَقَطْ، بَلْ بِالْمَاء وَالدَّمِ. وَالرُّوخُ هُوَ الذي يَشْهَدُ، لأَنَّ الرُّوحَ هُوَ الْحَقُّ. ٧فَإِنَّ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ فِي السَّمَاءِ هُمْ ثَلاَثَةٌ: الآب، وَالْكُلْمَةُ، وَالرُّوحُ الْقُدُسُ. وَهَؤُلاء الشَّلاَثَةُ هُمْ وَاحدٌ. ٨وَالَّذِينَ يَشْهَدُونَ فِي الأَرْضِ هُمْ ثَلاَثَةٌ: الرُّوحُ، وَالْمَاءُ، وَالدَّمُ. وَالتَّلَمُ أَقْدُسُ. وَهَؤُلاء الشَّلاَثَةُ هُمْ وَاحدٌ. ٨وَالَّذِينَ يَشْهَدُونَ فِي الأَرْضِ هُمْ ثَلاَثَةٌ: الرُّوحُ، وَالْمَاءُ، وَالدَّمُ. وَالتَّلَمُ أَقْدُسُ. وَهَؤُلاء الشَّلاَثَةُ هُمْ وَاحدٌ. ٨وَاللَّذِينَ يَشْهَدُونَ فِي الأَرْضِ هُمْ ثَلاَثَةٌ: الرُّوحُ، وَالْمَاءُ، وَالدَّمُ. وَالتَّمُ وَالتَّهُ هُمْ فِي الْوَاحِد. ٩ إِنْ كُنَّا نَقْبَلُ شَهَادَةَ النَّاسِ، فَشَهَادَةُ اللهُ أَعْظَمُ، لأَنَّ هَذَه هِي شَهَادَةُ اللَّذِي قَدْ شَهِدَ بِهَا عَنِ ابْنِهِ. ١٠ مَنْ يُؤَمِنُ بِابْنِ اللَّهُ فَعِنْدَهُ الشَّهَادَةُ فِي نَفْسَهِ. مَنْ لاَ يُصَدَّقُ اللهُ، فَقَدْ جَعَلَهُ كَاذِبًا، لأَنَهُ لَمْ يُؤَمِنْ بِالسَّهَادَةِ اللَّهِ فَعِنْدَهُ اللَّهُ عَنْدَهُ اللَّهُ اللهُ الله

ع7: شهادة المسبح أى خلاصه المُقَدَّم لنا هو من خلال الإيمان بدمه المسفوك على الصليب الذى ننال فعله فينا بسر المعمودية. فالمسبح لم يأت بماء فقط مثل معمودية يوحنا المعمدان أو أى معموديات سابقة، مثل تعميد اليهود الدخلاء عند انضمامهم إلى اليهودية، ولكن أتى بماء المعمودية ودمه على الصليب. والروح القدس يشهد للمسبح عندما معطينا الخلاص الذى تم على الصليب من خلال أسرار الكنيسة فى المعمودية وباقى الأسرار، فهو الحق المُعطَى للبشرية فى الكنيسة.

وخرج دم وماء من جنب المسيح عندما طعنوه وهو على الصليب دليل على ناسوته، فهو ابن الله المتجسد، وهذا ينفى البدع التي ترفض ناسوت المسيح التي ظهرت في القرن الأول مثل بدعة الدوسيتيين.

ع٧: الذين يشهدون فى السماء لخلاص المسيح المقدم للبشرية هم الثلاثة أقانيم، الآب والابن (الكلمة) والروح القدس، كما ظهروا عند عماد المسيح على يد يوحنا المعمدان وهذه الأقانيم الثلاثة هى صفات لإله واحد. وهذه الآية من أوضح الآيات التى نثبت الثالوث القدوس.

### \*\*\*\*\*

ع٨: ظهر على الصلبب ثلاثة شهود بإنمام الخلاص، الروح الإنسانية المتحدة باللاهوت التي أسلمها المسيح عند موته، والدم والماء اللذان خرجا من جنبه عندما طعنوه، فالثلاثة هم واحد أى المسيح الذى مات لأجل فدائنا، وننال الثلاثة الذين يشهدون فى سر المعمودية، فعندما نعتمد يأخذ الروح القدس الخلاص الذى أنمه دم المسيح على الصليب فيقدس ماء المعمودية لنولد منها بطبيعة جديدة.

ع٩: إن كنا نقبل شهادة الناس كما يعلمنا الناموس أنه "**على فم شاهدين أو على فم ثلاثة** شهود يقوم الأمر" (نت١٩: ١٥)، فبالأولى نقبل شهادة الله بأقانيمه الثلاثة عند عماد المسيح وعند موته على الصليب كما ذكرنا في الآية السابقة.

ع١٠: **الشهادة في نفسه :** الروح القدس العامل في الإنسان الذي يدعوه للإيمان بالمسيح.

يدعو الروح القدس كل البشر للإيمان بالمسيح، وعندما يؤمنون ويعتمدون يسكن فيهم فى سر الميرون ويثبت إيمانهم. أما من يرفض شهادة الله أى الروح القدس ولا يؤمن بالمسيح فهو يصف الله بالكذب.

الروح القدس يدعوك للإيمان بالله في كل خطوات حياتك اليومية، فلا تضطرب بل صدَّق الله وانكل عليه فتتمتع ببركاته في حياتك.

(٣) الحياة الأبلىيت (ع١١-٢١):

١١ وَهَذِه هِيَ الشَّهَادَةُ: أَنْ اللَّهُ أَعْطَانَا حَيَاةً أَبَدِيَّةً، وَهَذِهِ الْحَيَاةُ هِيَ فِي ابْنِهِ. ١٢ مَنْ لَهُ الابْنُ، فَلَهُ الْحَيَاةُ، وَمَنَ لَيْسَ لَهُ ابْنُ الله، فَلَيْسَتْ لَهُ الْحَيَاةُ.

١٣ كَتَبْتُ هَذَا إِلَيْكُمْ أَنْتُمُ الْمُؤْمِنِينَ بِاسْمِ ابْنِ الله لَكَىْ تَعْلَمُوا أَنَّ لَكُمْ حَيَاةً أَبَدِيَّةً، وَلَكَىْ تَؤْمِنُوا بِاسْمِ ابْنِ الله. ١٤ وَهَذه هِىَ النَّقَةُ الَّتِي لَنَا عَنْدَهُ: أَنَّهُ إِنَّ طَلَبْنَا شَيْئًا حَسَبَ مَشيئته، يَسَمَعُ لَنَا. ١٥ وَإِنْ كُتًا نَعْلَمُ أَنَّهُ مَهْمَا طَلَبْنَا يَسَمَعُ لَنَا، نَعْلَمُ أَنَّ لَنَا الْطَّلِبَاتِ الَّتِي طَلَبْنَاها مِنْهُ. ١٣ إِنَّ رَأَى أَحَدُ أَخَاهُ يُخْطَئُ حَطِيَّةً لَيْسَتْ للْمَوْت، يَطْلُبُ، فَيُعْطَيَه حَيَاةً للَّذِينَ يُخْطَئُونَ لَيْسَ للْمَوْت. ثورَجَدُ خَطَيَّةُ للْمَوْت. لَيْسَ لَوْجَلِ هَذِهِ أَقُولُ أَنْ يُطْلُبُ، فَيُعْطَيَه حَيَاةً للَّذِينَ يُخْطَئُونَ لَيْسَ للْمَوْت. ثوجَدُ خَطَيَّةُ

### \*171\*

م سالَة يُوحَنَّا السَول الأُملَى

وُلدَ مِنَ الله لاَ يُخْطِئُ، بَل الْمَوْلُودُ مِنَ الله يَحْفَظُ نَفْسَهُ، وَالشِّرِّيرُ لاَ يَمَسُّهُ. ١٩ نَعْلَمُ أَنَّنَا نَحْنُ مِنَ الله، وَالْعَالَمَ كُلَّهُ قَدْ وُضِعَ فِي الشِّرِّيرِ. ٢٠ وَنَعْلَمُ أَنَّ ابْنَ الله قَدْ جَاءَ، وَأَعْطَانَا بَصيرَةً لنَعْرِفَ الْحَقّ. وَلَحْنُ فِي الْحَقِّ فِي ابْنِهِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ. هَذَا هُوَ الإِلَهُ الْحَقُّ وَالْحَيَاةُ الأَبَديَّةُ. [17] أَيُّهَا الأَوْلاَدُ، احْظُظُوا أَنْفُسَكُمْ منَ الأَصْنَام، آمينَ.

ع١١: غرض شهادة الله بأقانيمه الثلاثة ومن خلال الكنيسة بالأسرار المقدسة هو أن ننال الحياة الأبدية. وهذه الحياة الأبدية نختبرها جزئيًّا بعمل المسيح فينا على الأرض وتكمل في السماء باتحادنا به وتمتعنا بعشرته. فالحياة الأبدية هي الخلاص الذي نناله في المسيح.

ع١٢: من يؤمن بالمسيح الابن ويحيا له ينال الحياة الأبدية، ومن يرفض الإيمان والحياة مع المسيح ليس له مكان في ملكوت السموات.

ع١٣: غرض هذه الرسالة هو الإيمان بالمسيح والثبات فيه لننال الحياة الأبدية المُعَدَّة لنا.

٢٤، ١٥: إيماننا بالمسيح يسندنا حتى نطلب من الله كل ما نريد واثقين أنه يستجيب لنا، بشرط أن تكون هذه الطلبات بحسب مشيئته أي نتفق مع خلاصنا وحصولنا على الأبدية.

ع١٦٢: الخطية التى ليست للموت هي أي خطية مهما كانت شنيعة ما دام الإنسان مستعدًا أن يتوب عنها، فنصلى من أجله حتى يتوب وينال الغفران والخلاص والحياة الأبدية. ولكن من يخطئ **خطية للموت،** أي أنه مصر على الخطية ويرفض التوبة عنها، فلن تفيده الصلاة. والرسول لم يأمر بعدم الصلاة لأجله ولكن تركها لحرية المصلى حسب تقديره أن هناك دوافع تدفعه للإصرار يمكن أن تزول بالصلاة أو أنه متمادى في الشر. ولكن عمومًا نحن لإ نعلم الإصرار التام على الشر إلا بعد موت الإنسان المخطئ، مثل المنتحرين الذين ترفض الكنيسة الصلاة عليهم أو الذين أنكروا الإيمان وماتوا وهم منكرونه. لذا نظلُّ نصلي من أجل كل الخطاة ما داموا أحياء لعلهم يتوبون.

> ٦٧٤: إثم : إعتداء على حقوق الغير كما في الأصل اليوناني. خطية : عصيان ومخالفة لكلام الله.

### <u>\*\*\*\*\*</u>

كل إساءة للأخرين هى ضعف محبة ويمكن الرجوع عنها بالتوبة فنخلص من الموت الأبدى.

ع١٨: الذى نال الطبيعة الجديدة بالمعمودية ويحيا كابن لله بمحبته له وللأخرين، فهذه المحبة تحفظه من شرور الخطايا ولا يستطيع الشيطان أن يسقطه فيها.

ع١٩: نحن المؤمنون بالمسيح ونحيا في الكنيسة ونحب الكل نتمتع ببنونتا وعشرنتا بالله وسلوكنا مختلف عن أولاد العالم الخاضعين لإبليس والسالكين في الشر.

ع٢٠٠: هدف تجسد المسيح هو أن ينبر عبوننا الداخلية بتغييره لطبيعتنا فى سر المعمودية، فنعرف الحق أى نؤمن به ونحبه ونحب الآخرين، فيكون لنا نصيب فى الحياة الأبدية معه.

ع٢١: يذكّرنا الرسول ببنوتنا لله لنحفظ حياتنا فى الإيمان به ومحبته، فنبتعد عن عبادة الأصنام التى هى تُعلقات العالم المختلفة مثل المال والمركز والشهوات المختلفة، وبهذا نبتعد عن الشيطان بكل صوره وخداعاته.

لا تنسَ هدفك وسط زحام مشاغل الحياة، فهدفك الوحيد هو الأبدية، وطريقك الِيها هو محبة المسيح بارتباطك بالكنيسة ومحبتك لكل أحد.



#### \*\*\*\*\*

÷ .

I

i.

رِسَالَةُ يُوحَنَّا (لرَّسُ (لِثَانِيَةُ

· .

:

1

1

:

.

م سالَته يُوحنا السَول الناكية

\*\*\*\*

مقحمة

### \*

أَىٰ٧: كَاذَبِها : يوحــنا الحبيــب نلميذ المسيح، كما هى مُعَنُّونَة وكما يظهر من أسلوبها وألفاظها التى نتشابه مع إنجيله ومع باقى رسائله.

ثانيا: لمن كنبت: لسـيدة مخــتارة، فكلمة "كيرية" معناها سيدة، وهى إما شخصية محدَّدة تسمى كيرية أو تشير لأى مؤمنة وأم فى الكنيسة أو ترمز لكنيسة معينة. وعمومًا فهى مرسلة للمسيحيين فى العالم كله.

- ثالثاً: زمن كنابنها: في أواخر حياة القديس بوحنا أي بعد عام ٩٠م.
  - مرابعاً: مڪانُکنابنها: أفسس قبل نفيه إلى جزيرة بطمس.
  - خامساً : أغراضها : ١- الحق الذى هو المسيح موضوع الكرازة. ٢- المحبة.

### \*\*\*\*\*

٣- تحذير من المضللين.
 ٤- أهمية التقليد الكنسى.

| i                   | سادساً : أقسامها :                 |
|---------------------|------------------------------------|
| (۳-۱۶)              | <ul> <li>۱- تحية رسولية</li> </ul> |
| (ع <sup>ء</sup> -۲) | ٢- الحق والحب                      |
| (11-YE)             | ٣- تحذير من المضللين               |
| (18-18)             | ٤- التقليد الكنسى والختام          |

\*\*\*\*

### × + ×

(١) النحية الإفناحية (٢٢-٣):

١ اَلشَّيْخُ، إِلَى كبريَّةَ الْمُخْتَارَةِ، وَإِلَى أَوْلاَدهَا الَّذِينَ أَنَا أُحَبُّهُمْ بِالْحَقِّ، وَلَسْتُ أَنَا فَقَطْ، بَلْ أَيْضًا جَمِيعُ الَّذِينَ قَدْ عَرَفُوا الْحَقَّ. ٢مِنْ أَجْلِ الْحَقِّ الَّذِي يَثْبُتُ فِينَا، وَسَيَكُونُ مَعَنَا إِلَى الأَبَدِ، ٣تَكُونُ مَعَكُمْ نِعْمَةٌ وَرَحْمَةٌ وَسَلاَمٌ مِنَ اللَّهِ الآبِ وَمِنَ الرَّبِّ يَسُوعَ الْمَسِيحِ، ابْنِ الآبِ بِالْحَقِّ وَالْمَحَبَّةِ.

ع١: **الشيخ :** شخص كبير السن أو كاهن، لأن الأصل اليونانى يعنى المَعنَبين، والمقصود هو القديس يوحنا الذى له رئاسة الكهنوت وفى نفس الوقت فهو كبير فى السن. كيرية : معناها فى الأصل اليونانى سيدة.

هذا هو السفر الوحيد فى الكتاب المقدس المرسل إلى سيدة، وهى إمَّا سيدة معينة أو تعنى الكنيسة فى كل مكان، وأو لادها يرمزون للمؤمنين فى العالم كله وهم مختارون من الله للحياة الأبدية. يرسل لهم القديس يوحنا معلنًا محبته لهم بل ومحبة المؤمنين فى كنيسة أفسس وفى كل مكان، الذين آمنوا بالمسيح الذى هو الحق وأحبوه.

ع٢: يظهر غرض الرسالة وهو تثبيت المؤمنين بالحق الذى هو المسيح ليحيوا معه وفيه إلى الأبد.

ع٣: حتى نثبت فى المسيح نحتاج إلى نعمته ورحمته، وينتج عن حياتنا فيه أن نكون فى سلام. كل هذه البركات ننالها من الله الآب وابنه يسوع المسيح مخلصنا على الصليب بحبه المبذول لأجلنا وإيفائه بالعدل الإلهى فنحيا بالحق فيه.

ا إهتم أن تعرف الله من خلال الصلاة والكتاب المقدس وتزداد فيهما فتنمو محبتك له وتشعر الموجود، في حياتك ويمتلئ له وتشعر

### <u>\*</u>Y٣٩\*

م سَالَة يُوحَنَّا الرَسُولِ النَّايَة

(٢) الحق والحب (٤٢-٦) :

٤ فَرِحْتُ جُدًا، لأَنَّى وَجَدْتُ مِنْ أَوْلاَدِكَ بَعْظًا سَالِكِينَ فِي الْحَقِّ، كَمَا أَخَذْنَا وَصِيَّةً مِنَ الآب. ٥ وَالآنَ أَطْلُبُ مَنْكَ يَا كِيرِيَّةُ، لاَ كَأَنَى أَكْتُبُ إَلَيْكِ وَصِيَّةً جَدِيدَةً، بَلِ الَّتِي كَانَتْ عنْدَنَا مِنَ الْبَدُءِ أَنْ يُحِبَّ بَعْضُنَا بَعْضًا. ٦ وَهَذِه هِيَ الْمَحَبَّةُ، أَنْ نَسْلُكَ بِحَسَبِ وَصَايَاهُ. هَذِه هِيَ الْوَصِيَّةُ، كَمَا سَمِعْتُم مِنَ الْبَدُء أَنْ تَسْلُكُوا فيهَا.

ع٤: يشجع الرسول هذه السيدة أو الكليسة بفرحه لسلوك أولادها بالحق أى السلوك المسيحي. ونلاحظ أنه يبدأ بالتشجيع قبل التحذير من المضلِّلين.

عه : يذكرها هي وأولادها بأهم وصايا المسيح التي تعلموها منذ بدأوا الإيمان وهي المحبة للآخرين.

عة : المحبة لله أو المحبة للآخرين تفاصيلها مذكورة في الوصايا أي الكتاب المقدس، وقد أوصانا المسيح ورسله بالسلوك فيها منذ آمنا. ألمحبة هي هدف كل التعاملات مع الآخرين، فقبل أن تتكلم مع أحد تَنَكَّر هدفك وهو المحبة فتتنازل عن كل مناقشة تعطلها وتسامح الآخرين على أخطائهم وتهتم أن تشجعهم بكلماتك الطبية.

(٢) تحذير من المضلِّلين (ع٧-١١):

عv: أكد الرسول فى الآيات السابقة على أهمية التمسك بالحق لظهور مبتدعين فى الكنيسة ينكرون لاهوت المسيح وتجسده، هؤلاء هم ضد المسيح الذين يحاولون تضليل المؤمنين.

ع٨: يحدُّر المؤمنين حتى لا يسمعوا للمبتدعين فيضيع إيمانهم وأبديتهم، بل يقاوموا هذه الأفكار المُضلَّة بكل قوة وينبهوا من تأثر منهم حتى يعود للإيمان الصحيح، وبهذا ينالوا أجرًا عظيمًا في السَموات من أجل يقظتهم الروحية وإرجاعهم النفوس ا لتى ضلَّت إلى الكنيسة.

ع٩: ينبههم أيضًا للتمسك بتعاليم الكنيسة فيتمتعوا ببركات الله فى حياتهم، سواء من خلال أسرار الكنيسة أو عمل الروح القدس الدائم فيهم، أما من يقبل ضلال البدع وينكر لاهوت المسيح فيحرم من كل بركات الله فى العهد الجديد التى ننالها من خلال دم المسيح الفادى.

ع١٠، ١١: يشدِّد أو امر ، بمقاطعة المبتدعين سواء بعدم إدخالهم بيوتنا أو السلام عليهم بمعنى مخالطتهم بود كثير ، فهذا يشعرهم أنهم مقبولون من الكنيسة وهذا يضل البسطاء فى الإيمان فيعتقدون أن تعاليمهم سليمة. والمقاطعة هنا لا تحمل شرًا داخل القلب ولكن حزمًا بمحبة، ونصلى لأجلهم حتى يتوبوا مع إعلان رفضنا التام لتعاليمهم الخاطئة. وأى تهاون فى مخالطتهم وقبولهم يجعلنا نشترك فى أخطائهم بمعنى إعثار وتضليل البسطاء.

لغريبة الجميع، متضعًا ومحتملا للكل ولكن محدد في رفضك للهرطقات والتعاليم الغريبة عن الكنيسة ومقاطعة الاجتماعات والتعاليم التي لا تتفق معها، حتى لو قادها خدام مو هويون في الوعظ ويظهرون محبة واهتمام لك، فلا تهاون في الإيمان الذي تسلمناه من آبائنا الرسل واستشهد من أجله الكثيرون.

(٤) النقليد الكنسى مالخنام (١٢٤-١٣):

١٢ إِذْ كَانَ لَى كَثِيرٌ لأَكْتُبَ إِلَيْكُمْ، لَمْ أَرِدْ أَنْ يَكُونَ بِوَرَقٍ وَحِبْرٍ، لأَنِّى أَرْجُو أَنْ وَأَتَكَلَّمَ فَمَا لِفَمٍ، لِكَىْ يَكُونَ فَرَحْنَا كَامِلاً. ١٣ يُسَلِّمُ عَلَيْكِ أَوْلاَدُ أُخْتِكِ الْمُخْتَارَةِ، آمِينَ.

### \*151\*

مهماكَتْ يُوحَنَّا الْسَوْلِ الْثَانَيْتُ

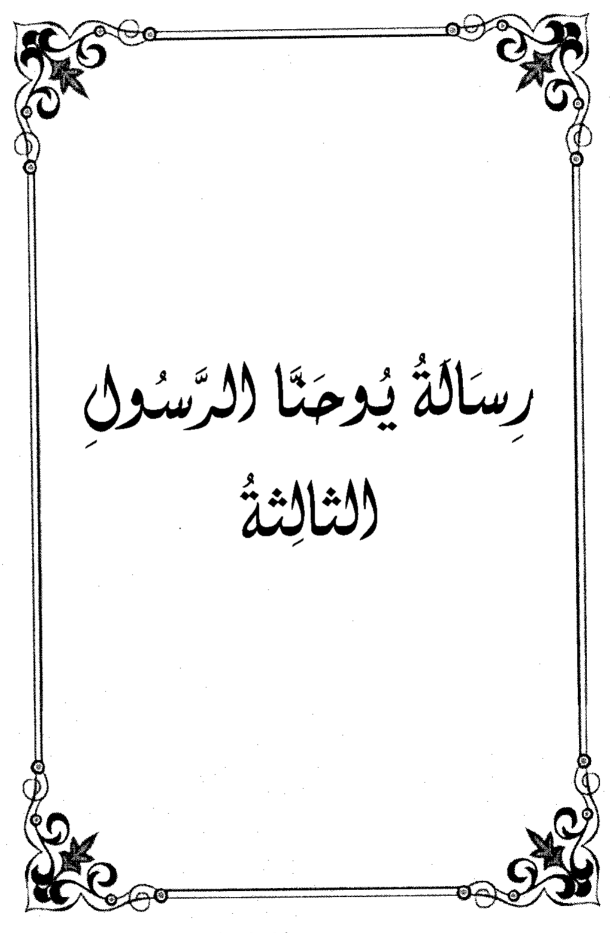
ع١٢: ركَّز الرسول في كلامه السابق على أهمية التمسك بالحق وكلام المحبة ورفض تعاليم المضلين، ولكن عنده تعاليم كثيرة أعطاها لهم شفاها عندما قابلهم، وهذا هو ما يسمى بالتقليد الكنسي، أي تعاليم الرسل التي لم تُكتَب في الكتاب المقدس ونقلها الآباء من جيل إلى جيل حتى الآن، لأنه لا يمكن حصر كل تعاليم الكنيسة في كتاب واحد هو الكتاب المقدس. وقد اشار الرسل إلى التقليد الكنسي كما في (تي ١: ٥).

ع١٣: المقصود بأختك المختارة الكنيسة التى فى أفسس التى كتب منها الرسول رسالته هذه وأولادها هم المؤمنون أعضاء الكنيسة، وسمّاها المختارة لأنها كنيسة الله التى اختارها لتكون عروس له وتتمتع بالأبدية معه. وتظهر هنا أهمية علاقات المحبة بين الكنائس التى لها إيمان واحد فى العالم كله.

هذا إن كان المقصود "بكيرية" في بداية الرسالة أنها الكنيسة في العالم كله، ولكن إن كان المقصود سيدة معينة مؤمنة وأو لادها المؤمنين، فيكون تفسير (ع١٣) أقاربها المؤمنين المقيمين في أفسس. وعلى أي الأحوال فالمقصود في هذه الآية سلام المؤمنين في أفسس إلى المؤمنين عمومًا في كل مكان الذين يُرمَز إليهم بسيدة معينة أو كنيسة معينة. *إ إهتم أن تتعلم من الآباء والإخوة الروحيين في كل مناسبة، إذ تتسلم منهم أسلوب المحبة المسيحية والسلوك المستقيم في ظروف الحياة المختلفة.* 



\*Y 5 7 \*



!

i

م سكالَته يُوحَنَّا السَولِ الثَّاليَته

مقدمــــة

### \*

أولا: كاتبا:

يوحنا الحبيب تلميذ المسيح لتشابه أسلوبها مع إنجيله ورسائله.

ثانيا: لمن كنبت: أحد تلاميذ يوحنا الحبيب يسمى غايس ويمثل الخدام والمؤمنين في العالم كله.

ثالثاً: زمن كنابنها: بعد عام ۹۰م.

- مرابعاً: مڪان کنابنها: أفسس حيث مركز بشارة يوحنا الحبيب وقبل نفيه إلى جزيرة بطمس.
  - خامساً : أغراضها : ١- التمسك بالحق. ٢- إضافة الغرباء. ٣- رفض الكبرياء. ٤- أهمية التقليد الكنسى.

#### \*750\*

\*\*\*\***\*** 

## إضافتهالغرباء

#### \* + \*

(١) غايس السالك بالحق ومضيف الغربا. (١٢-٨):

١ اَلشَّيْخُ، إِلَى غَايُسَ الْحَبِيبِ الَّذِي أَنَا أُحِبُّهُ بِالْحَقِّ.

٢ أَيُّهَا الْحَبِيبُ، فِي كُلَّ شَيْءِ أَرُومُ أَنْ تَكُونَ نَاجِحًا وَصَحِيحًا، كَمَا أَنَّ نَفْسَكَ نَاجِحَةٌ. ٣ لأَنَّى فَرِحْتُ جِدًّا، إِذْ حَضَرَ إِخْوَةٌ وَشَهِدُوا بِالْحَقِّ الَّذِي فِيكَ، كَمَا أَلَّكَ تَسْلُكُ بِالْحَقِّ. ٤ لَيْسَ لِي فَرَحّ أَعْظَمُ مِنْ هَذَا: أَنْ أَسْمَعَ عَنْ أَوْلاَدِي أَنَّهُمْ يَسْلُكُونَ بِالْحَقِّ.

٥ أَيُّهَا الْحَبِيبُ، أَنْتَ تَفْعَلُ بِالأَمَانَةِ كُلٌ مَا تَصْنَعُهُ، إِلَى الإِخْوَةِ وَإِلَى الْغُرَبَاءِ، ٦ الَّذِينَ شَهِدُوا بِمَحَبَّتِكَ أَمَامَ الْكَنِيسَةِ. الَّذِينَ، تَفْعَلُ حَسَنًا، إِذَا شَيَّعْتَهُمْ كَمَا يَحقُّ لللهُ، لأَلَّهُمْ، مِنْ أَجْلَ اسْمه، بِمَحَبَّتِكَ أَمَامَ الْكَنِيسَةِ. الَّذِينَ، تَفْعَلُ حَسَنًا، إِذَا شَيَّعْتَهُمْ كَمَا يَحقُّ لللهُ، لأَلَّهُمْ، مِنْ أَجْلَ اسْمه، بَمَحَبَّتِكَ أَمَامَ الْكَنِيسَةِ. الَّذِينَ، تَفْعَلُ حَسَنًا، إِذَا شَيَّعْتَهُمْ كَمَا يَحقُ لللهُ، لأَلَّهُمْ، منْ أَجْلَ اسْمه، خَرَجُوا وَهُمْ لاَ يَأْخُذُونَ شَيْئًا مِنَ اللهُمَمْ. مَنْ أَجْلَ السَمه، خَرَجُوا وَهُمْ لاَ يَأْخُذُونَ شَيْئًا مِنَ الأَمَمِ. هُ فَقَعَلُ حَسَنَا، إذَا شَيَعْتَهُمْ كَمَا يَحقُ اللهُ اللهُ مُواللهُ مَنْ مَنْ أَجْلَ السَمه، خَرَجُوا وَهُمْ لاَ يَأْخُذُونَ شَيْئًا مِنَ اللهُمَمِ. هَ مَعَهُمْ حَمَّتَتَهُمْ كَمَا يَحقُ اللهُ مَوْلاً مِ الْحَلُقُ مَنْ أَعْذَالَ مَعْ مُعَالَ مَعَالَ مَوْلاً مَ مَنْ أَعْنَالَ مَوْلاً مَ مَعَهُمُ بِعُرَجُولاً وَهُمْ لاَ يَأْخُذُونَ شَيْئًا مِنَ اللْأُمَمِ. المُفَتَحُنُ يَنْبَعْتِهُمْ لَنَا أَنْ نَقْبَلَ أَمْتَالَ هَؤُلاً عَالَي اللّذَي يَعْبَعُونُ عَامَةُ إِنَ مَعْتَلُ أَعْنَالَ مَ أَنْ مَنْ أَنُفُولاً مَ مَا إِنْ مَعْتَتَقُولُهُ مَ مَا إِنْ مَنْهُ إِنْ مَا مُ أَعْنَ أَعْنَ الْمُ مَالَحَقَقَ إِنَهُ مَ مَالَى مَالَة مَوْلاً مَ مَنْ أَمْ مَالَى مَالْ مُ أَيْ مَا مُ مَعَالَ أَقْ

ع١: يلقب القديس يوحنا نفسه بالشيخ لأنه كبير فى السن وباعتبار رتبته الكهنوتية، فكلمة شيخ معناها باليونانية "ابرسفيتيروس" وهى رتبة كهنوتية. ويرسل هذه الرسالة إلى أحد تلاميذه يسمى غايس ويعلن محبته له ويميزها بأنها محبة بالحق أى بالله، فهى أسمى من كل أنواع المحبة البشرية العادية.

ع٢: كان غايس يعانى من بعض المتاعب الصحية، فأظهر يوحنا مشاعره الأبوية نحوه فى تمنيات الشفاء الجسدى والنجاح فى كل أعماله ونواحى حياته كما أن حياته الروحية ناجحة، حيث تأكد ذلك من الأخبار التى وصلته من المؤمنين أعضاء الكنيسة الذين يعرفون غايس.

لذلك نرى أمومة الكنيسة فى صلاتها ليس فقط من أجل أرواحنا بل أيضًا من أجل المرضى والمسافرين والمنتقلين أحبائهم ... فهى تشعر بأولادها وتشاركهم فى كل ظروفهم. \*٢٤٧%

مساكَتْ يُوحَنَّا الْسَوْلِ الْثَالَثَرَ

المقتم أن تشارك من حولك فى ظروفهم المختلفة سواء الفرح أو الحزن وتقف بجانبهم وتساعدهم خاصة فى الضيقات وتعبر عن مشاعرك نحوهم بكلمات مشجعة، فهذا يعطيهم راحة نفسية ويساعدهم على النمو الروحى.

ع٣: أخبر بعض المؤمنين القديس يوحنا عن غايس أنه يحيا مع المسيح ويسكن فيه وظهر ذلك في سلوكه الروحي المستقيم.

ع٤: تظهر أبوة بوحنا الروحية فى أن أعظم فرح يشعر به هو سلوك أولاده، أى المؤمنين بالكنيسة، فى حياة روحية مستقيمة وسلوك مسيحى. فالأبوة الحقيقية ليست فرح بالإنجازات المادية بل بخلاص نفوس الأبناء وسلوكهم المسيحى.

> ع٥: ا**لإخوة :** المؤمنين الأعضاء معه في الكنيسة. الغرباء : المبشرين الذين يزورون الكنيسة للخدمة والتبشير.

يمتدح غايس من أجل اهتمامه بمحبة المؤمنين معه فى الكنيسة ومشاركته لهم فى الأفراح والأحزان وسد كل احتياج لهم ومعاملته الطيبة لهم، وبالإضافة إلى اهتمامه بإضافة المبشرين بالمسيحية الذين يزورون الكنيسة للمساعدة فى الخدمة والتبشير، فقد تميز بالمحبة والقلب المفتوح للكل.

٦٤: الكنيسة : في أفسس حيث يقيم يوحفا.

رجع المبشرون من عند غايس الذى أضافهم ثم زوَّدهم باحتياجات الرحيل وودًّعهم بالصلوات والمحبة، فلما وصلوا إلى أفسس التى يرعاها ق. يوحنا شهدوا أمامه بمدى كرم ومحبة واهتمام غايس بهم.

عاسعه : اسم المسيح.
الأمم : البلاد التي يبشرون بالمسيح فيها.

#### **Ж**Х₹ХЖ

يزيد مدح يوحنا الرسول لغايس لأنه اعتبر كثيرًا عفة هؤلاء المبشرين، الذين يخدمون مجانًا وبالتالى كانوا محتاجين إلى الضروريات التى سدّها غايس لينطلقوا فى خدمتهم المجانية بلا عائق.

ع4: **الحق :** استضافة الغرباء والإهتمام باحتياجات المبشرين من أجل الله. يشجع الرسول ليس فقط غايس بل كل المؤمنين على الإهتمام بالخدام والمبشرين لأنهم يخدمون الله بلا مقابل فيلزم الاهتمام بتدبير احتياجاتهم.

(٢) <يوترينس المنڪبر المقاوم للڪنيست (ع٩-١١) :

٩ كَتَبْتُ إِلَى الْكَنيسَة، وَلَكَنَّ دِيُوتَرِيفَسَ، الَّذَى يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ الأَوَلَ بَيْنَهُمْ، لاَ يَقْبَلُنَا. ١٠ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ، إِذَا جِئْتُ، فَسَأَذَكِّرُهُ بِأَعْمَالِهِ الَّتِى يَعْمَلُهَا، هَاذِرًا عَلَيْنَا بِأَقُوال خبيئة. وَإِذْ هُوَ غَيْرُ مُكْتَفُ بِهَذِهِ، لَا يَقْبَلُ الإِخُوَةَ، وَيَمْنَعُ أَيْضًا الَّذِينَ يُرِيدُونَ، وَيَطْرُدُهُمْ مِنَ الْكَنِيسَةُ. 1 إِالشَّرَّ بَلْ بِالْحَيْرِ، لأَنَّ مَنْ يَصْنَعُ الْحَيْرَ هُوَ مِنَ اللهِ، وَمَنْ يَصْنَعُ الشَّرَّ فَلَمْ يُبُعَمِ اللَّ

٤٢ يخبر غايس أنه كتب رسالة إلى الكنيسة التي غايس عضو فيها (هذه الرسالة غير موجودة بالكتاب المقدس، وقد تكون لحل مشكلة أو لتأكيد تعاليم سابقة ذُكرَت في الرسائل الأخرى وقد فُقِدَت هذه الرسالة)، وأوصى في هذه الرسالة بأن يهتموا بالمبشرين الذين يزورونهم مع توصيات أخرى، ولكن ديوتريفس الذي كان خادمًا في هذه الكنيسة مع غايس تكبّر ورفض بكبريائه توصيات راعى الكنيسة وهو يوحنا وفي معارضته حاول السيطرة على الكنيسة بآرائه الخاصة.

ع٠١ : تمادى ديوتريفس فى شره، فاستهزأ بالقديس يوحنا وأدانه وتكلِّم بأقوال شريرة عليه ومنع إضافة المبشرين الذين أوصى ق. يوحنا بإكرامهم بل وطردهم من الكنيسة وحاول منع باق المؤمنين من إكرامهم معلنًا تسلطه ورئاسته التى يحاول فرضها على الكنيسة من

#### \*\*\*\*

مساكَته يُوحَنَّا الرَسُولِ الثَّاليَتُهُ

أجل كبريائه. وهذا يظهر حزم القديس يوحنا الذى كان ينوى زيارة هذه الكنيسة، فيعلن أنه أنثناء زيارته سيعاتب ديوتريفس ويوبخه لمنع شره وإعثاره للآخرين. 1 تميز القديس يوحنا بالمحبة ولكن عند الإحتياج كان حازمًا. فقدَّم محبتك للآخرين بالحنان أو بالحزم حسبما يوافق خلاص نفوسهم حتى لو كان هذا ضد طبعك. أطلب معونة الله ليعطيك أن تُعَبَّر عن محبتك بالحنان والتشجيع أو بالحزم والتوبيخ.

ع١٢ : يظهر سبب حزمه مع ديوتريفس وهو إيقاف شره وعدم إعثاره للآخرين، فيطلب من غايس ألا يتمثل به فى شره بل يستمر فى عمل الخير وإضافة الغرباء فهذا دليل بنوته لله صانع الخيرات، أما من يصنع الشر فهو يعلن بذلك بنوته لإبليس وانفصاله عن الله الذى لم يعُد يراه فى حياته.

(٣) ديميتريوس الأمين والنقليد (ع١٢-١٥):

١٢ ديمتُرِيُوسُ مَسْهُودٌ لَهُ مِنَ الْجَمِيعِ، وَمِنَ الْحَقِّ نَفْسِهِ، وَنَحْنُ أَيْضًا نَسْهَدُ، وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونُ أَنَّ شَهَادَتَنَا هِيَ صَادِقَةٌ. ١٣وَكَانَ لِي كَثِيرٌ لأَكْتُبَهُ، لَكِنَّنِي لَسْتُ أَرَيدُ أَنْ أَكْتُبَ إِلَيْكَ بِحِبْرٍ وَقَلَمٍ.

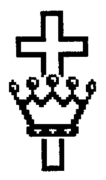
١٤ وَلَكَنَّنِى أَرْجُو أَنْ أَرَاكَ عَنْ قَرِيبٍ فَتَتَكَلُّمَ فَمًا لِفَمٍ. ١٥ سَلاَمٌ لَكَ. يُسَلَّمُ عَلَيْكَ الأَحِبَّاءُ. سَلَّمْ عَلَى الأَحِبَّاء بَاسَلَمْ عَلَيْكَ الأَحِبَّاء.

ع١٢: حتى يشجع غايس، يمتدح خادمًا أمينًا معه فى الكنيسة وهو ديميتريوس ويعلن أن الله يشهد لأمانته ببركة عمله فيه وفضائله الروحية. وكذا القديس يوحنا يشهد له بل وأكثر من هذا جميع الناس سواء المؤمنين أو غير المؤمنين يشهدون بمحبته وسلوكه الحسن. 1 قدم محبتك للكل من أجل الله ودقَق فى تصرفاتك فتكسب الكثيرين ويباركك الله بنعم أكثر.

ع١٣، ١٤: يكرر هذا ما قاله في الرسالة الثانية وهو أن لديه تعاليم كثيرة ليس هناك مجال لكتابتها في هذه الرسالة ولكن سيعلمها له ولباقي الخدام والمؤمنين عندما يقابلهم في ٢٥٠٠

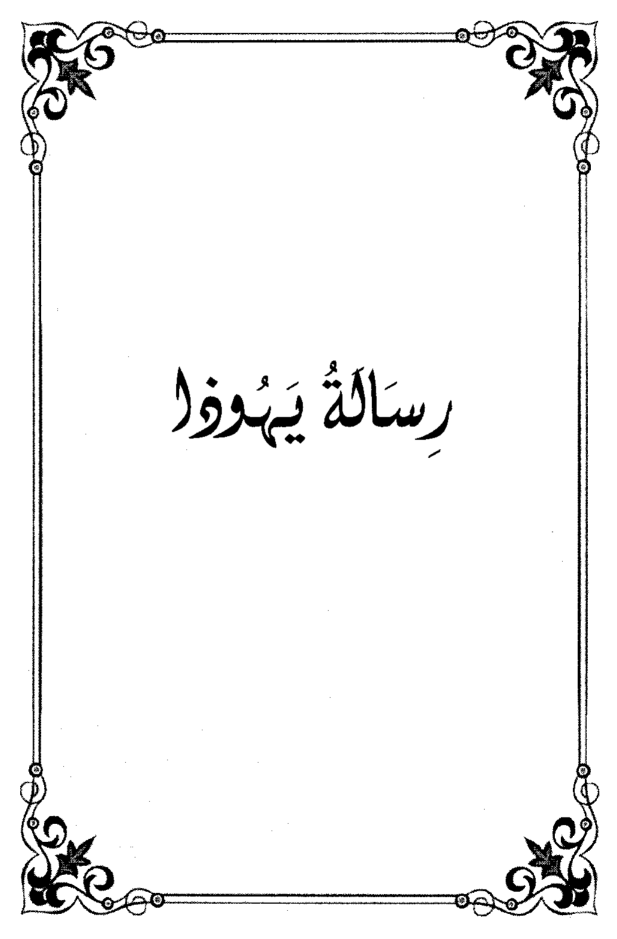
زيارته المقبلة لهم. وهذه التعاليم هى ما نسميها بالتقليد الكنسى أى التعاليم الرسولية الغير مُدَوَّنَة بالكتاب المقدس وسلَّمها الرسل لأبنائهم الأساقفة والكهنة على مدى الأجيال حتى الآن وتتمسك بها الكنيسة الآن بكل تدقيق.

304: يختم الرسالة بخلاصة عمل نعمة الله في أولاده وهي السلام الذي يملأ الإنسان سعادة وفرح، فيرسله إلى غايس وكل المؤمنين الأحباء معه في الكنيسة، ويرسل أيضًا سلام كل المؤمنين الذين مع القديس يوحنا إليهم، فالمحبة تربط المؤمنين في الكنائس المختلفة فيرسلون السلام والتحية بعضهم لبعض.



ı I

i



.

م سَالَتُهُوذاً

非**关**举**资格哈哈派**会来来非

مةدمـــة

#### 釆

أُولا: كما تبها : يهوذا ابن حلفى أخو يعقوب ابن خالة المسيح فيلقب لذلك بأخى الرب، لأن ابن الخالة فى المجتمع اليهودى يعتبر أخ. وهو أحد الإثنى عشر تلميذًا. وقد بشَّر فى فلسطين وبلاد العرب والعراق وبلاد فارس.

# ثانيا: لمن كنبت: للمؤمنين في العالم كله سواء من أصل بهودي أو أممي.

ثالثاً: زمن كنابنها: قـــبل خراب أورشليم وفى زمن قريب من وقت كتابة رسالة بطرس الثانية لتشابههما فى حديثهما عن المعلمين الكذبة، وهو تقريبًا عام ٦٨م.

مرابعاً: مڪان کنابنها: لم يحدد الآباء مکان کتابتها ولکن کتبت غالبًا في بلاد فارس التي أنهى فيها حياته.

خامساً : أغراضها : ١– المعلمون الكذبة وصفاتهم وعقابهم. ٢– عقائد أساسية مثل الثالوث القدوس والمجئ الثاني، والملائكة والشياطين.

#### \*Y00\*

ł

\*\*\*°\*\*

المعلمين الكذبة والحباة الروصة

#### × + ×

(۱) قحیترافنناحیتر(۱۶، ۲):

ا يَهُوذَا، عَبْدُ يَسُوعَ الْمَسِيحِ، وَأَحُو يَعْقُوبَ، إِلَى الْمَدْعُوِّينَ الْمُقَدَّسِينَ فِي اللهِ الآب، وَالْمَحْفُوظِينَ لِيسُوعَ الْمَسِيحِ. ٢ لِتَكَثُرُ لَكُمُ الرَّحْمَةُ وَالسَّلاَمُ وَالْمَحَبَّةُ.

۲: یهوذا : معناه حمد أو شکر.

باتضاع لم يذكر يهوذا أنه أخو الرب أى ابن خالته بل قال عن نفسه أنه عبد للرب، وعرَّفنا أنه أخو يعقوب ابن حلفى ولكن لم يذكر أن يعقوب هو أسقف أورشلبم تماديًا فى اتضاعه لإخفاء مكانته وكرامته.

يرسل رسالته إلى كل المؤمنين فى العالم الذين دعاهم الله الآب وقدَّسهم بروحه القدوس ويحفظهم أيضًا إلى المجئ الثانى ليكونوا عروسًا للمسيح. وهكذا يظهر علاقة الثالوث القدوس بالمؤمنين سواء من أصل يهودى أو أممى فى دعوتهم وتقديسهم بل وسعادتهم الأبدية.

ع٢: يطلب للمؤمنين الرحمة التي يختصوا بها دون المعلمين الكذبة وأتباعهم الذين سيتكلم عنهم في هذه الرسالة.

ويطلب لهم السلام لكى لا يضطربوا من أجل ما يفعله هؤلاء الهراطقة. ثم يطلب لهم أيضًا المحبة كنعمة من الله حتى لا يدينوا الهراطقة بل يحبوهم ويكرهوا شرهم وهرطقاتهم. 2 كن مميزًا للشر وارفض كل فكر غريب ولكن فى نفس الوقت إشفق على الخطاة والمبتدعين وصلى لأجلهم.

(٢) الإفراف عن الإيمان وأمثلته لم (٣٤-٧) :

٣ أَيُّهَا الأَحبَّاءُ، إِذْ كُنْتُ أَصْنَعُ كُلَّ الْجَهْدِ، لأَكْتُبَ إِلَيْكُمْ عَنِ الْحَلاَصِ الْمُشْتَرَك، اضْطُرِرْتُ أَنْ أَكْتُبَ إِلَيْكُمْ، وَاعِظًا، أَنْ تَجْتَهِدُوا لأَجْلِ الإِيمَانَ الْمُسَلَّمِ مَرَّةً لِلْقِلَّيسِينَ. ٤ لأَلُهُ دَخَلَ خُلْسَةً أَنَاسٌ، قَدْ

#### \*YoV\*

مساكتركهوذآ

كُتبُوا مُنْذُ الْقَدِيم، لِهَذهِ الدَّيْنُونَةِ، فُجَّارٌ، يُحَوِّلُونَ نِعْمَةَ إِلَهِنَا إِلَى الدَّعَارَةِ، وَيُنْكِرُونَ السَّيِّدَ الْوَحِيدَ: اللَّهُ وَرَبَّبَنَا يَسُوعَ الْمَسِيَحَ.

٥فَأُرِيدُ أَنْ أَذَكَرَكُمْ، وَلَوْ عَلِمْتُمْ هَذَا مَرَّةً، أَنَّ الرَّبَّ بَعْدَ مَا خَلَّصَ الشَّعْبَ مِنْ أَرْضِ مَصْرَ، آهْلَكَ أَيْضًا الَّذِينَ لَمْ يُؤْمِنُوا. ٦ وَالْمَلَائِكَةُ الَّذِينَ لَمْ يَحْفَظُوا رِيَاسَتَهُمْ، بَلْ تَرَكُوا مَسْكَنَهُمْ، حَفَظَهُمْ، إِلَى دَيْنُونَةِ الْيَوْمِ الْعَظِيمِ، بِقُيُود أَبَدِيَّة تَحْتَ الظُّلَامِ. ٧كَمَا أَنَّ سَدُومَ وَعَمُورَةَ وَالْمُدُنَ الَّتِي حَوْلَهُمَا، إِذْ زَنَت عَلَى طَرِيقٍ مِثْلِهِمَا، وَمَضَيَّتُ وَرَّاءَ جَسَدٍ آخَرَ، جُعِلَت عِبْرَةً مُكَابِدَةً عِقَابَ نَارٍ أَبَدِيَّةٍ.

ع٣: كان قلب يهوذا الرسول متعلقًا بالخلاص الذى تَمَّ على الصليب ويشترك فى نواله المؤمنون من العالم كله، وكان يود أن يتكلم عن هذا الموضوع الذى يشغله دائمًا ويتمتع بالتأمل فيه، ولكنه إذ وجد مبتدعين ظهروا فى الكنيسة إضطر أن يتكلم عن الإيمان الذى تسلمه التلاميذ والرسل مرة من المسيح ويسلمونه لأبنائهم والذى به ننال هذا الخلاص ويحمينا من كل انحر افات المبتدعين، هذا الإيمان يشمل الكتاب المقدس وكل تعاليم الكنيسة أى التقليد الكنسى الذى يسلمه الآباء الروحيون إلى الأبناء منذ عصر الرسل وإلى الآن.

ع٤ : خطورة هؤلاء المعلمين الكذبة أنهم أعضاء في الكنيسة ويهاجمونها من دالجلها بأفكار غريبة عنها فينشرون هرطقاتهم وشرورهم بين الضعفاء والبسطاء ليخدعوا الكثيرين.

والله يعرفهم وقد أعد لهم الدينونة والعذاب الأبدى لأجل فجورهم أى جرأتهم فى الشر ونشر أفكارهم الشريرة بلا حياء ومناداتهم بأنهم قد ضمنوا الخلاص الذى نالوه من المسيح فيندفعون فى خطايا الزنا وكل نجاسة مدَّعين أنهم واثقون من خلاصهم، بل من شرهم أيضًا ينكرون وجود الله ولاهوت المسيح سواء بالكلام أو بتماديهم فى الشر فكأنه لا يراهم ولن يعاقبهم.

ع٥ : لكى يحدَّر المؤمنين من أتباع المعلمين الكذبة الذين يدَّعون أنهم نالوا الخلاص، يعطيهم أمثلة من العهد القديم نال فيها البعض الخلاص ثم هلكوا بسبب شرورهم. والمثال الأول فى هذه الآية هو شعب بنى إسرائيل الذين خلصوا من عبودية مصر وعبروا البحر

#### <u>Ж</u>үоүж

الأحمر ولكنهم تذمروا على موسى ورفضوا دخول أرض الميعاد بل ارادوا العودة إلى مصر، فماتوا جميعًا فى البرية ولم يدخل إلا إثنان فقط منهم (عد١٤: ٢٩)، وكذلك عندما عبدوا العجل الذهبى فى البرية أهلكهم الله (خر٣٢).

ععلام : المثال الثانى لهلك الأبرار بسبب عدم ثباتهم فى الإيمان هو الملائكة الذين كان لهم مقام عال فى السماء بل ويرأسون غيرهم من الملائكة ويتمتعون برؤية الله، ولكن عندما تكبروا ورفضوا الإيمان والخضوع لله سقطوا وفقدوا مسكنهم فى السماء وصاروا مقيدين بالخطية أى الظلمة حتى يأتى عذابهم الأبدى بعد يوم الدينونة.

ع٧ : جسد آخر : سقطوا في الزنا والشذوذ تاركين العلاقات الجسدية الطبيعية بين الزوجين.

عبرة : مثال لعقاب الأشر ار .

مكابدة عقاب نار أبدية : حرقها بالنار الأبدية مقدمة لعقاب النار الأبدية التى سيعانيها سكانها الأشرار.

المثال الثالث هم سكان سدوم وعمورة وما حولها من المدن، الذين تركوا الحياة الطبيعية وانحرفوا إلى علاقات جسدية خاطئة أى الزنا والشذوذ، فاحترقوا بنار من السماء وسيظلّوا إلى الأبد يعانون من عذاب النار الأبدية.

لا تتهاون مع الخطية معتمدًا على معلوماتك أو علاقتك الخارجية بالكنيسة، بل تب سريعًا وتذلَّل أمام الله فينقذك، واعلم أن علاقتك بالكنيسة ينبغي أن تبعدك بالأكثر عن كل خطية.

(۳) صفات المعلمين الكذبته (ع۸–۱۳):

٨وَلَكَنْ، كَذَلِكَ هَؤُلاًء أَيْضًا، الْمُحْتَلَمُونَ، يُنَجِّسُونَ الْجَسَدَ، وَيَتَهَاوَلُونَ بِالسِّيَادَة، وَيَفْتَرُونَ عَلَى ذَوِى الأَمْجَادِ. ٩وَأَمَّا مِيخَانَيلُ، رَئِيسُ الْمَلاَئَكَة، فَلَمَّا خَاصَمَ إِبْلِيسَ مُحَاجًّا عَنْ جَسَدِ مُوسَى، لَمْ يَجُسُو أَنْ يُورَد جَدْد ٩ وَأَمَّا مِيخَانَيلُ، رَئِيسُ الْمَلاَئَكَة، فَلَمَّا خَاصَمَ إِبْلِيسَ مُحَاجًّا عَنْ جَسَدِ مُوسَى، لَمْ يَجُسُو أَنْ يُورَد جُدُم افْتَرَاء، بَلْ قَالَ: «لِيَنْتَهِوْكَ الرَّبَّكَة، فَلَمَّا خَاصَمَ إِبْلِيسَ مُحَاجًّا عَنْ جَسَدِ مُوسَى، لَمْ يَجُسُو أَنْ يُورَد حُكْم افْتَرَاء، بَلْ قَالَ: «لِيَنْتَهِوْكَ الرَّبُّ.» ١٠ وَلَكَنَ هَؤُلاًء يَفْتُرُونَ عَلَى مَا لاَ يَعْلَمُونَ. وَنَعْ مَا مَ يَعْزَمُونَ عَلَى مَا وَا يَعْلَمُونَ. وَأَمَّا مَا عَنْ مُعَاجًا مَ يَعْزَمُونَ عَلَى وَرُمَا مَا مَعْمَا فَتَراء، بَلْ قَالَ: «لِيَنْتَهِوْكَ الرَّبُ.»

#### \*\*\*\*\*

مسالَتهُ يَهُوذاً

طَرِيقَ قَايِينَ، وَالْصَبُّوا إِلَى ضَلاَلَة بَلْعَامَ لأَجْلِ أُجْرَة، وَهَلَكُوا فِي مُشَاجَرَة قُورَحَ. ١٢ هَؤُلاَءِ صُخُورٌ فِي وَلَأَئِمكُمُ الْمَحَبَّيَّة، صَانِعِينَ وَلاَئَمَ مَعًا بِلاَ خَوْف، رَّاعِينَ أَنْفُسَهُمْ. غُيُومٌ بِلاَ مَاء تَحْملُهَا الرِّيَاحُ. أَشْجَارٌ خَرِيَفَيَّةٌ بِلاَ ثَمَرٍ مَيَّتَةٌ مُضَاعَفًا، مُقْتَلَعَةٌ. ١٣ أَمُوَاجُ بَحْرٍ هَائِجَةٌ مُزْبِدَةٌ بِخِزَيهِمْ. نُجُومٌ تَائِهَة، مَحْفُوظٌ لَهَا قَتَامُ الظَّلَامِ إِلَى الأَبَدِ.

ع٨: ا**لسيادة:** سلطان الله. **ذو**ى الأ**مجاد** : إما رئاسة الكنيسة أو الملائكة والقديسين. يتكلم هنا عن المعلمين الكذبة الذين يعيشون فى الأحلام الشريرة ويبتعدون عن و<sup>ا</sup>قع

الكنيسة و إيمانها السليم وطهارتها فيسقطون في خطايا أصىعب و هي : ١– نجاسة الجسد، أي الزنا وكل ما يتعلق به من شرور .

- ٢- يستهينون بوجود الله أى يرفضون مخافته فيسقطون فى خطايا كثيرة و لا يتمسكون
   ۲- بالإيمان المسلَّم من الآباء.
- ٣- تماديًا في كبريائهم، لا يرفضون سلطان الكنيسة فقط بل يتطاولون باتهامات خاطئة على قيادتها، وقد يدينون أيضًا القديسين الذين انتقلوا أو الملائكة.

ع٩: يذكر الرسول هذا قصة كانت معروفة من التقليد القديم وهى أنه بعد موت موسى النبى على الجبل، أخفى الله جسده حتى لا يعبده بنو إسرائيل لأنهم كانوا متعلقين به ويحونه جدًا، وحاول إبليس أن يظهر جسده ليبعد الشعب عن عبادة الله فلم يتفوه رئيس الملائكة ميخائيل بكلمة عليه يدينه بها ويظهر شره، بل قال له فقط "لينتهرك الرب"، أى يمنعك عن الشر الذى تريد أن تفعله. هذا هو سلوك أولاد الله الثابتين فى الإيمان به.

ع١٠: على الجانب الآخر، أمام سلوك رئيس الملائكة ميخائيل، نرى هؤلاء المبتدعين يتكلمون بكبرياء على الملائكة وعلى رئاسات الكنيسة مع أنهم لا يعلمون قداسة وسمو هؤلاء.

#### \*\*1.\*

ومن ناحية أخرى ما كان يجب أن يتصرفوا حسنًا فيه، مثل الحيوانات، فى العلاقات الجسدية، ففى هذه أيضمًا فسدوا بسقوطهم فى الزنا والشذوذ فصاروا أقل من الحيوانات فى مستواهم الروحى.

ع١١: يعلن عقاب الله لهؤلاء المعلمين الكذبة لأنهم سلكوا في شرور كثيرة، ويعطى أمثلة لمها من العهد القديم وهي :

- ١- طريق قايين وهو عدم محبة الإخوة، إذ خدعوا وأضلوا الكثيرين بأرائهم الفاسدة فأهلكوهم كما قتل قابين هابيل أخاه (تك٤: ٥-١٢).
- ٢- ضلالة بلعام لأجل أجرة : أشار بلعام النبى على بالاق ملك موآب أن يرسل نساء ليزنوا مع بنى إسرائيل فيتخلى الله عن شعبه، ونال بلعام أجرته مقابل تضليله وإعثاره لشعب الله هدايا كثيرة من بالاق (عد٢٢-٢٥). هكذا أضل المعلمون الكذبة المؤمنين بأفكار هم الفاسدة.
- ٣- هلكوا في مشاجرة قورح تذمرً قورح ومن معه على هارون وبنيه لانفرادهم بالكهنوت وقال إن كل بنى إسرائيل من حقهم أن يكهنوا، فانشقت الأرض وابتلعته هو وكل من معه، ٢٥٠ نفس (عد ١٦: ١-٣٠). هكذا فالمعلمون الكذبة المتمردون على الكنيسة سيهلكون في العذاب الأبدى.

ع١٢: يصف المعلمين الكذبة بأنهم عوائق يعطلون حياتهم الروحية كالصخور فى البحر التى تعطل مسار السفن، فهؤلاء المبتدعون يحضرون ولائم المحبة كأعضاء فى الكنيسة ولكن ليس للترابط بمحبة مع الآخرين بل لنشر تعاليمهم الفاسدة لتعطيل الإيمان.

وعندما يصنعون ولائم محبة فغرضهم منها أنانيتهم وإرضاء أنفسهم بتضليل الكثيرين ليصيروا تابعين لهم وينشروا أفكارهم الردية بفجور بلا خوف أو حياء.

#### ¥111¥

مسالتأيكوذا

كذلك فإنهم يتظاهرون بالتقوى ولكنهم يشبهون السحاب الذى ينتظر الفلاح منه المطر ولكنه يُفَاجَأ أنه بلا ماء. فهؤلاء المعلمون لا يعطون كلامًا روحيًا بنَّاءً.

ويشبههم أيضاً بالأشجار الخريفية التى كان ينتظر منها ثمار، إذ أن كثيرًا من الأشجار تثمر فى الخريف، ولكنها ذات أوراق فقط، وهى ميتة تمامًا حتى أن الأصلح إقتلاعها إذ لا رجاء فيها. هكذا فهؤلاء المعلمون مصرون على خطاياهم ولا يعطون ثمارًا روحية ولا رجاء فيهم.

ع١٣: مزبدة : لها زبد كثير وهو فقاعات الماء البيضاء التي تلقيها الأمواج على الشاطئ فنتكسر وتنتهي.

يشبَّه تمردهم على الكنيسة بهياج أمواج البحر التي تلقى بقاذورات البحر مع زبدها، فهم أيضًا في تمردهم يلقون بأفكارهم الفاسدة المعثرة وسط الكنيسة.

ويشبههم أيضًا بنجوم كان من المفروض أن تعطى ضوءًا، ولكنها انحرفت بعيدًا عن مسارها ففقدت ضياءها وصارت قاتمة ومظلمة ظلامًا شديدًا، هؤلاء أيضًا إنحرفوا عن تعليم الكنيسة ففقدوا نور المسيح الذى فيهم ولا ينتظرهم إلا ظلمة العذاب الأبدى. 1 إستغلَ فرصة وجودك في الكنيسة لترتبط بها وتحب الكل وتخضع للتعاليم المحيية، ولا

تكتفى بشكل العبادة الخارجى دون تطبيق لكلام الله حتى لا تفقد عمل الروح القدس فيك.

(٤) نبوات عن المعلمين الكذبة (١٤-١٩) :

٤ اوَتَنَبَّأَ عَنْ هَؤُلاَءِ أَيْضًا أَخْنُوخُ، السَّابِعُ مَنْ آدَمَ، قَائِلاً: «هُوَذَا قَدْ جَاءَ الرَّبُّ فِي رَبَرُ ات قدِّيسِيه، ١٥ ليصُنَعَ دَيْنُونَةً عَلَى الْجَمِيع، وَيُعَاقِبَ جَمِيعَ فُجَّارِهِمْ عَلَى جَمِيعِ أَعْمَالِ فُجُورِهِمُ أَلَّتِي فَجَرُوا بِهَا، وَعَلَى جَمِيعِ الْكَلمَاتِ الصَّعْبَة، الَّتِي تَكَلَّمَ بِهَا عَلَيْه خُطَاةٌ فُجَّارَ.» ١٦ هؤلاَء همْ مُدَمَد مُتَشَكُونَ، سَالكُونَ بَحَسَبِ شَهَوَاتِهِمْ، وَفَهُهُمْ يَتَكَلَّمُ بِهَا عَلَيْه خُطَاةٌ فُجَّارَ.» ١٦ هؤلاَء همْ مُدَمَد وَأَمَّا أَنْتُمْ أَيُّهَا الأَحِبَّاء، فَاذْكُرُوا الأَقْوَالَ الَّتِي قَالَهَا سَابِقًا رُسُلُ رَبَّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ. 14

#### \*\*\*\*\*

م سَالَة بَهُوذاً

لَكُمْ إِنَّهُ، فِي الزَّمَانِ الأَخيرِ، سَيَكُونُ قَوْمٌ مُسْتَهْزِئُونَ، سَالِكِينَ بِحَسَبِ شَهَوَاتِ فُجُورِهِمْ. ١٩هَوُلاَءِ هُمُ الْمُعْتَزِلُونَ بِأَنْفُسِهِمْ، نَفْسَانِيُّونَ لاَ رُوحَ لَهُمْ.

ع١٤: يذكر هنا نبوة أخذها من التقليد عن أخنوخ سابع حفيد من آدم، وتعلن هذه النبوة عن مجئ الله في يوم الدينونة محاطًا بالملائكة القديسين.

عما: في يوم الدينونة سيدين الله الأشرار وخاصة المستبيحين بجرأة في الشر، ليس فقط عن أعمالهم الشريرة بل أيضًا عن كل كلمة شريرة نطقوا بها وأعثروا بها غير هم.

ع١٧، ١٨: ينبسه يهسوذا الرسسول المؤمنين أنه بالإضافة إلى نبوات أخنوخ يوجد نبوات الرسسل عن هؤلاء الأشرار كما ذكروا فى (٢تى١: ٣–٥، عب٢ : ١، ١بط١: ٢٠، ايو ٢: ١٨)، فقد قال هؤلاء الرسل أنه فى الزمن الأخير، أى بعد صعود السيد المسيح إلى السماء، سيظهر أناس مستهترون يعيشون كيفما تمليه عليهم رغباتهم الشريرة وشهواتهم الدنيئة ولا يراعون أية ضوابط روحية أو أخلاقية.

#### <u>\*\*11\*</u>

م إِسَالَتْهُ بَعُوْذَا

**نفسانيون** : يتصرفون بحسب أهوائهم، فالمقصود بالنفس المزاج والفكر الشخصى لأن الإنسان فيه روح ونفس وجسد.

لا روح لهم : ليسو ا خاضعين للروح القدس بل برفضونه.

يستكمل الرسول وصف الهراطقة الأشرار بأنهم عزلوا أنفسهم عن الكنيسة وساروا بفكرهم الخاص الخاطئ ورفضوا الخضوع للراوح القدس.

ليكن لك رأيك ولكن لا يكن ضد الكنيسة وتعاليمها، واهتم بالصلاة وتسليم مشيئتك لله فبل أى موضوع حتى تسمع صوت الروح القدس وتنال إرشاد أب اعترافك.

(٥) أسسالحياة الروحية (٢٠٤–٢٣) :

• ٢ وَأَمَّا أَنْتُمْ أَيُّهَا الأَحبَّاء، فَابْنُوا أَنْفُسَكُمْ عَلَى إِيمَانِكُمُ الأَقْدَسِ، مُصَلِّينَ فِي الرُّوحِ الْقُدُسِ، ٢ ٢ وَاحْفَظُوا أَنْفُسَكُمْ فِي مَحَبَّةَ الله، مُنْتَظِرِينَ رَحْمَةَ رَبَّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ لِلْحَيَاةِ الأَبَديَّةِ. ٢ ٢ وَارْحَمُوا الْبَعْضَ مُمَيِّزِينَ، ٣ ٢ وَخَلِّصُوا الْبَعْضَ بِالْحَوْفِ، مُخْتَطِفِينَ مِن النَّارِ، مُبْغِضِينَ حَتَّى النَّوْبَ الْمُدَنَّسَ مِن الْبَعْضَ مُمَيِّزِينَ، ٣ ٢ وَخَلِّصُوا الْبَعْضَ بِالْحَوْفِ، مُخْتَطِفِينَ مِن النَّارِ، مُبْغِضِينَ حَتَى النَّوْبَ الْمُدَنَّسَ مِن الْبَعْضَ مُمَيِّزِينَ، ٣ ٢ وَخَلِّصُوا الْبَعْضَ بِالْحَوْفِ، مُخْتَطِفِينَ مِن النَّارِ، مُبْغِضِينَ حَتَى النَّوْبَ الْمُدَنَّسَ الْجَسَدِ.

ع٢٠: بعد تحذير المؤمنين من المعلمين الكذبة، يوجَّه أنظار هم إلى العمل الإيجابي الذي يحدده في ثلاثة أمور :

١ - إبنوا أنفسكم : ويقصد الجهاد الروحى والإهتمام بالأعمال الصالحة.

٢- على إيمانكم الأقدس : أى النمسك بالإيمان بالمسيح الذى يتحول إلى حياة يعيشونها بمشاعر هم الداخلية وسلوكهم مع من حولهم.

٣- مصلين فى الروح القدس : الصلاة هى التى تحفظ حياة الإنسان وكل فضائله، وحتى تكون صلاة سليمة لابد أن تكون فى الروح القدس أى بعمله فيهم، فيعلَّمهم كيف يصلون ويرشدهم إلى ما يطلبون وكيف يقفون فى الصلاة ويعطوها مشاعر روحية حارة.

ع٢١٢: يدعوهم أيضًا أن يحفظوا أنفسهم من مشاغل العالم ليتمتعوا بمحبة الله في الصلوات والقراءات، وإذ يمتلئون بمحبة الله يستطيعون أن يحبوا من حولهم مهما كانت

#### ¥775¥

إساءاتهم. وإن كانوا يعانون بعض الآلام في هذه الحياة، ولكن لهم رجاء في رحمة الله التي تعوضيهم عن كل أتعابهم بأفراح وأمجاد الأبدية.

ع٢٢: إن كان هدفكم هو الأبدية، فاهتموا بخلاص نفوسكم ونفوس الآخرين وساعدوهم على الوصول إلى الله بأعمال الرحمة والإهتمام باحتياجاتهم ولكن بتمبيز فتعطون الحنان والإشفاق إن كانوا فى ضعف أو يأس والحزم إن كانوا فى استباحة وتهاون.

ع٢٣: يستكمل حديثه عن الإهتمام بخلاص نفوس الآخرين فيقول أن بعضهم يحتاج إلى حزم، فلكيما يخلصوهم من الشر يحتاجوا إلى إستخدام التحذير والتخويف بل والعقاب أحيانًا، حتى يخلصوا من نار الشر التى فيهم والتى إن تراخوا فى الإبتعاد عنها تؤدى بهم إلى النار الأبدية.

ويحذرهم أثناء خدمتهم لهؤلاء المستهترين من أن يتدنسوا بشرورهم، بل يبتعدوا عن كل مايتعلق بخطاياهم ويذكرهم بها مثل الثوب الذي لبسه الزاني أثناء زناه.

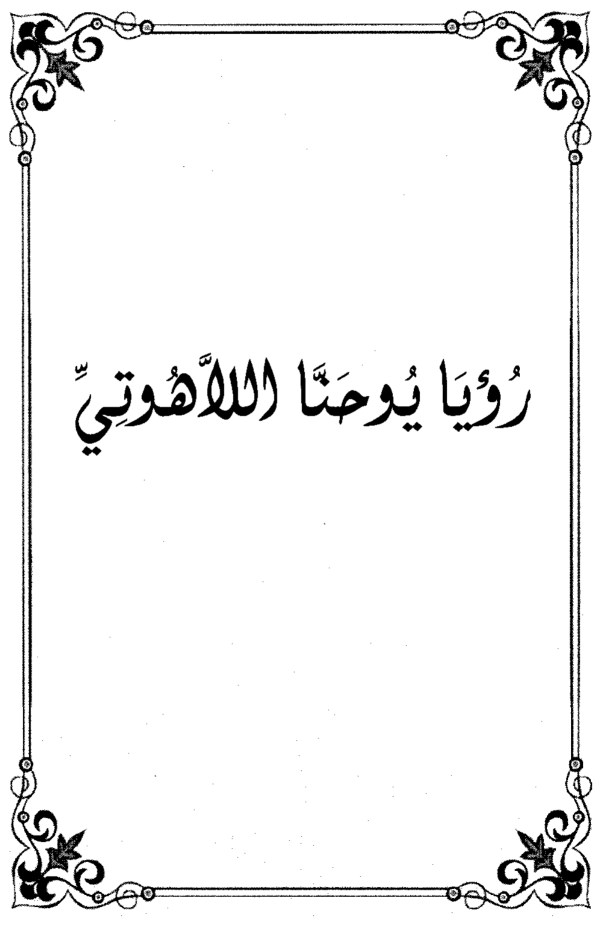
عندما تتعامل مع الآخرين تذكر أنك مسئول عن خلاص نفوسهم، فقدّم لهم محبتك واهتم بهم بعدما تتعامل مع الآخرين تذكر أنك مسئول عن خلاص نفوسهم حتى بهم بكل طريقة، وفى نفس الوقت لاتخجل أن تعلن الحق لينتبهوا إلى خلاص نفوسهم حتى لو تضايقوا منك حينا.

(٦) خنام السالة (ع٢٢، ٢٥) :

٤ ٢ وَالْقَادِرُ أَنْ يَحْفَظَكُمْ غَيْرَ عَاثِرِينَ، وَيُوقِفَكُمْ أَمَامَ مَجْدِه بِلاَ عَيْبِ فِي الابْتِهَاجِ، ٢٥ الإِلَهُ الْحَكِيمُ الْوَحِيدُ مُخَلِّصُنَا، لَهُ الْمَجْدُ وَالْعَظَمَةُ وَالْقُدْرَةُ وَالسُّلْطَانُ، الَآَنَ وَإِلَى كُلَّ الدُّهُورِ، آمِينَ.

ع٢٤٢: يشجع المؤمنين بأن الله محب البشر يسندهم فى جهادهم ويحميهم من خطايا العالم حتى يصلوا إلى يوم الفرح الحقيقى وهو لقاءهم مع المسيح فى الأبدية، فيروا مجده وغفرانه وحبه فى أمجاد السماء التى يهبها لهم.

م *س*َالَترُبَهُوذاً ٢٥٤: يشجعهم أيضًا بأن إلههم حكيم قادر أن يوجههم في كل ظروفهم ويرشهم ليخلصوا من شر العالم، وهو أيضمًا الإله الوحيد فلا تقف أمامه أى قوة بل قادر أن يخلصنا من كل شر فنسبحه ونمجده إلى الأبد. 🕆 ثق أن البهك قوى قادر أن يحميك من الأخطار وينقذك من كل شر ويسندك مهما كمان ضعفك ويكمل جهادك ما دمت متمسكًا به حتى يمتعك بأفراح السماء معه. \*111\* coptic-books.blogspot.com



:

;

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

华**关**漆ズ会会会演演术非

مقدمـــة

米

ثالثًا: زمن كنابنها : عام ٩٥م في أواخر حياة القديس.

مرابَعًا : مڪانُ کنابنها : جزيــرة بطمــس، وهـــى جزيرة محيطها نحو ٢٥ ميلاً وتقع جنوب غرب ترکيا وأهم معالمها هى المغارة التى عاش فيها القديس يوحنا الحبيب.

#### \*\*\*\*

## \*\*\*\*

مُؤَيًّا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

**\*\*\*\*\*\*\*\*\***\*\*\*

الأَصْحَاْحُ الأَوَلَّ مقدمة الرويا وظمور الله وسط كنيسته

\* <del>+</del> \*

(١) المقلمة (ع ١-٣):

١ إِعْلَانُ يَسُوعَ الْمَسِيحِ، الَّذِى أَعْطَاهُ إِيَّاهُ اللهُ، لِيُرِىَ عَبِيدَهُ مَا لاَ بُدَّ أَنْ يَكُونَ عَنْ قَرِيبٍ، وَبَيَّنَهُ، مُرْسِلاً بِيَدِ مَلاَكِهِ، لِعَبْدِهِ يُوحَنَّا، ٢َالَّذِى شَهِدَ بِكَلِمَةَ اللهُ، وَبِشَهَادَة يَسُوعَ الْمَسِيحِ، بِكُلَّ مَا رَآهُ. ٣ طُوبَى لِلَّذِي يَقْرَأُ، وَلِلَّذِينَ يَسْمَعُونَ أَقْوَالَ النَّبُوَّةِ، وَيَخْفَظُونَ مَا هُوَ مَكْتُوبٌ فِيهَا، لأَنَّ أَلُوتُفت قَرِيبٌ.

ع١: إعلان : رؤيا أو كشف لسر أو إظهار لإرادة الله. يسوع المسيح : أى أن الرب يسوع هو مصدر هذا الإعلان وليس غيره. أعطاه الله إياه : الآب يحب البشر وأرسل ابنه لفدائهم، وهو له كل ما للآب كالإعلان للبشر ودينونتهم أيضاً.

عن قريب : ليس مقصودًا زمنًا بعينه كما فهم البعض؛ "فيوم واحد كألف سنة في عينيه" (٢بط٣: ٨).

بيد ملاكه : و هو وسيلة الإبلاغ، وفي الواقع هم أكثر من ملاك تبادلوا الإعلانات خلال السفر .

يبدأ القديس يوحنا فى نقل رؤياه لنا بتأكيد أن ما رآه هو رؤيا نبوية رآها وهو مستيقظ وليس حلمًا أثناء نومه، ويؤكد أن مصدر هذه الرؤيا هو الرب يسوع وغرضها "أن يرى عبيده" أى أن يُبلِّغ الله إرادته لأبنانه الأحباء واستخدم الله أحد خدامه (الملائكة) لإبلاغ القديس يوحنا بهذا الإعلان.

#### \*1/1\*

مرؤدًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

ع٢: الكلام هنا يعود كله على القديس يوحنا الذى شهد للمسيح بكرازته وإنجيله ورسائله الثلاث بالإضافة إلى ما رآه ودوئنه فى هذا السفر أيضًا.

۳۶: طویمی : أي يا سعادة.

يحـــث القديــس يوحنا ويشجع المؤمنين للقراءة والإستماع لمضمون هذه النبوة والنأمل وتذكــر معانيها بحفظها فى القلب والعمل بها، وفى تشجيعه يُذكِّر المؤمنين بما قاله سابقًا بأن الوقت قريب.

اليتك تظهر للأخرين أهمية كلام الله في الكتاب المقدس وأهمية حضور الكنيسة والتمتع بتعاليمها وأسرارها، لأن زحام الحياة المادية يشغلهم عنها؛ وثق أنك عندما تشجع الأخرين تنتعش أنت أولاً وتتشجع ويزداد ارتباطك بالكنيسة.

(۲) مخاطبترالسبع كنائس (ع٤-٨):

٧هُوَذَا يَأْتِى مَعَ السَّحَاب، وَسَتَنْظُرُهُ كُلُّ عَيْن، وَالَّذِينَ طَعَنُوهُ، وَيَنُوحُ عَلَيْه جَمِيعُ قَبَائِلِ الأَرْضِ. نَعَمْ، آمِينَ. ٨«أَنَا هُوَ الأَلِفُ وَالْيَاءُ، الْبِدَايَةُ وَالنَّهَايَّةُ.» يَقُولُ الرَّبُّ الْكَائِنُ وَالَذِي كَانَ وَالَّذِي يَأْتِى، الْقَادِرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ.

ع٤: السبع كنائس : هى أشهر الكنائس التى أنشأت واستقرت فى ذلك الزمان فى منطقة تركيا الحالية وسيأتى ذكرها بالتفصيل فى الأصحاحات التالية، وترمز أيضًا للكنيسة كلها فى كل زمان ومكان.

#### \*1/1\*

الكائن والذى كان : أُستُخدِمَ هذا التعبير لأول مرة فى إعلان الله عن ذاته لموسى النبى فـــى (خــر ٣: ١٤) عندما قال "أ**هيه.. الذى أهيه**" ولأن هذا التعبير يرمز للذات الإلهية فهو إعلان عن الله الآب.

السبعة أرواح : وهذا الإعلان من الروح القدس الواحد أيضًا، أما تعبير سبعة فلا يعنى التعدد بل يعنى كمال تنوع مواهب وعطايا الروح القدس.

يبيدا القديس يوحنا حديثه للسبعة كنائس بالتحية المسيحية المعتادة "النعمة والسلام" وهى طلبة وصلاة أكثر منها تحية، ويوضح أن مصدر كل نعمة وسلام هو الله الآب الأبدى الأزلى والروح القدس.

عه: من يسوع المسيح : أى أنه مصدر للنعمة والسلام أيضًا كما الآب والروح القدس (أى الثالوث الأقدس كله).

الشاهد الأمين : أى بحياته على الأرض، كان المسيح شاهدًا للآب بأمانة (يو ١٨: ٣٧) وشهد بقيامته على لاهوته الذي لا يغلبه الموت.

البكر من الأموات : أى أول من أقام نفسه بنفسه وقيامته كانت بلا موت ثان.

هـذا العدد استكمال لما جاء فى العدد السابق فى أن المسيح هو مصدر النعمة والسلام، ولكـن يوحنا يستطرد هنا فى إبراز بعض صفات المسيح فى أنه بحياته وموته وقيامته صار شاهدًا أمينًا لكل ما تكلم به عن نفسه وعن أبيه وعن الروح القدس. ومن صفاته أيضًا أنه فوق كـل رياسـة وسلطان (ملوك الأرض)، والذى عبَّر عن حبه، بتجسده وفدائه لنا بدمه الأقدس الـذى فـيه مغفرة خطايانا وننال قوته فى أسرار الكنيسة التى أولها الغسل بماء المعمودية. وكلمة بكر أيضًا تعنى أنه بكر لكل البشر الذين يدخلهم معه إلى الفردوس والملكوت فهو "بكر بين إخوة كثيرين" (رو٨: ٢٩).

#### \*\*\*\*

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُونِيّ

عr: وجعلنا - المسبح - **ملوكًا** روحيين نملك على إرادتنا التي كانت سابقًا مغلوبة، وكهنة نقدم له أنفسنا ذبائح حية مرضية أمامه بالجهاد في الوصية وتقديم ذبائح الصلاة والتسبيح أيضًا لله صاحب كل مجد وكرامة وسلطان.

اليتنا نراجع أنفسنا قبل كل تصرف، هل يصح أن يصدر هذا الأمر من ملك أو كاهن ا!

ع٧: مسع المسحاب : يرمنز السحاب إلى مجد الله (مت ٢٤: ٣٠)، وكذلك إلى مخافته (مسز ٩٧: ٢، ٣)، ولهذا ففر القسداس الإلهى عندما نتذكر مجئ السيد المسيح نقول عنه "المخوف المملوء مجدًا".

كل عيمن : تعبير ينقلنا من حدود المكان المادى إلى المقاييس الروحية الغير مدركة للبشر، فمهما كان مكان الإنسان في الكرة الأرضية، سوف يرى هذا المجئ المهوب.

هــنا إشارة إلى مجئ المسيح الثانى الذى ذكر فى (أع١: ١١) ووصف لحال منتظرى مجيئه، وهم فريقان ..

الأول : و هــم الأبــر ار الذين تتعلق قلوبهم بمجيئه وتنتظره وسيكون مجيئه لهم هو سر سعادتهم وبداية مير اثهم الأبدى.

أمــا الفسريق الـــثانى : هــم الذين "طعنوه... وينوح" أى اليهود اللذين صلبوه وطعنوه ورفضوه، وكذلك كل العالم الذى لاز ال يرفضه أو صار مسيحيًا بالاسم، والنوح هنا هو تعبير عن الحزن والرهبة والندم الذى لا ينفع صاحبه فى ذلك الوقت.

٢٠٠ أقوى الآيات التي تثبت لاهوت المسيح ...

الألف والياء : تشبيه جاء فى صورة الكناية ويزداد وضوحًا فى الجملة اللاحقة "البداية والنهاية" فكما أن لحروف اللغة حرف أول وأخير هكذا الله هو أول ومصدر كل شئ ونهاية وآخر كل شئ، فلا شئ قبله ولا شئ بعده، وهو ما نُعَبَّر عنه لاهونيًا بأزلية وأبدية الله.

#### \*\*\*\*

الكائـــن والــذى كمان : تعبير يدل على الذات الإلهية "أقنوم الآب" كما فى (خر ٣: ١٤) عندما أعلن الله عن ذاته لموسى بنفس الكلمات، وهنا يستخدم نفس التعبير عن المسيح "الابن" أيضًا، لأنه قال بعد ذلك "ا**لذى يأتى"** وهو ما يخص المسيح فقط.

القادر على كل شعئ : إثبات لاهوته بكونه الخالق وضابط الكل.

يوضح المتكلم أنه هو المسيح الأزلى الأبدى والذى تجسد في ملء الزمان والقادر على كل شئ أى هو الله.

أخلى الحبيب : إن مشهد مجئ المسيح الثاني لمشهد رهيب ومرهوب، جعله أباؤنا القديسون أمام أعينهم فاستقامت حياتهم، وتجاهله آخرون، فغُلبوا من شهواتهم ولكل منهم مصير يختلف تمامًا عن الأخر. سؤال يا صديقي أوجّهه لنفسي معك ... أين نقف نحن ؟

(٣) حال يوحنا ودعوت للرؤيا (ع ٩-١١):

٩ أَنَا يُوحَنَّا، أَخُوكُمْ وَشَرِيكُكُمْ فِي الضِّيقَة، وَفِي مَلَكُوت يَسُوعَ الْمَسِيحِ وَصَبْرِهِ. كُنْتُ فِي الْجَزِيرَةِ الَّتِي تُدْعَى بَطْمُسَ مِنْ أَجْلِ كَلِمَة الله، وَمَنْ أَجْلِ شَهَادَة يَسُوعَ الْمَسِيحِ. ١٠ كُنْتَ في الرُّوح فِي يَوْمِ الرَّبِّ، وَسَمِعْتُ وَرَائِي صَوَّتًا عَظَيمًا كَصَوْت بُوق، ١٦ قَائلاً: «أَنَا هُوَ الأَلفُ وَالْيَاءُ، الأَوَّلُ وَالآخِرُ. وَالَّذِي تَرَاهُ اكْتُبْ فِي كِتَاب، وَأَرْسِلْ إِلَى السَّبْعِ الْكَنَائِسَ الَّتِي في أَسيَّا: وَإِلَى أَفَسُسَ، وَإِلَى سِمِيرْنَا، وَإِلَى بَرْغَامُسَ، وَإِلَى ثِيَاتِيرَا، وَأَرْسِلْ إِلَى السَّبْعِ الْكَنَائِسَ الَّتِي في أَسيَّا: إَلَى أَفَسُسَ، وَإِلَى سِمِيرْنَا، وَإِلَى بَرْغَامُسَ، وَإِلَى ثِيَاتِيرَا، وَأَلْي سَارَدِسَ، وَإِلَى فِيلاَدَافِيَ، وَإِلَى لاَ أَن

ع٤: أنا يوحنا .. أخوكم : يعلن القديس يوحنا عن اسمه هنا وهو شئ ضرورى لكسب الـــــثقة وتأكـــيد أنه مصدر كل أقواله الآتية، وأضاف كلمة أخوكم مع كونه من الرسل الاثنى عشر الأطهار فى نوع من اتضاع الأب مع أبنائه عند تبسطه معهم.

شريككم فى الضيقة : كانست الكنيسة قد بدأت رحلة آلامها بالاضطهاد الرومانى واستشهاد الكثيرين أى كانت فى ضيقة شديدة، وكان يوحنا فى ضيقة من نوع آخر إذ تم نفيه إلى "جزيرة بطمس" اليونانية فى عهد الإمبر اطور "دومتيانس"، وأراد القديس أن يشعر أولاده

#### \*\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُونِي

بالمساندة القلبية لهم ويشجعهم، فهو يحتمل مثلهم الضيقة وليزيد من رجائهم يذكرهم أيضًا أنهم شركاء جميعًا في مجد "**ملكوت يسوع المسيح**".

من أجل شبهادة : أى سبب هذه الضبيقة هو شهادتنا وكرازنتا باسم المسيح ولهذا فالضيقة هى سبب فخرنا فى الوقت نفسه.

يكرر كاتب السفر أنه يوحنا لأهمية معرفة مصدر كل كلمة تُذكّر فيه، ويوضح أيضًا أنه يشارك الكنيسة في زمانه وفي كل زمان في الضيقات التي تمر بها، إذ كان منفيًا في جزيرة بطمس من أجل المسيح.

ع ١٠: كنت فى الروح : وهى الحالة التى تلقّى فيها القديس يوحنا الرؤيا وتشابه ما أعلنه بولـس فـى (٢كو٢١: ٢) عن رؤياه أيضًا وما أعلنه بطرس كذلك فى (أع١٠: ١٠)، وهى حالة فوق كل حس مادى معروف إذ يخضع فيها الإنسان بالكلية للروح القدس فيكون كما فى غيبة فيرى ويسمع ما لا براه ويسمعه سواه

يوم الرب : أى حدث هذا يوم أحد. وبدأ كل شئ عندما سمع صوتًا قويًا كصوت اللوق آنيا من خلفه، والبوق يعنى الإنذار أو التحذير من خطر مقبل..

يبين القديس بوحنا أن الرؤيا كانت في يوم الأحد وكان في حالة روحية كأنه متغيب عما حوله من ماديات رغم أنه مستيقظ، وسمع صوتًا قويًا ينبهه كصوت البوق.

ع١١: **أنا هو الألف والياء** : بدأ صاحب الصوت بتعريف نفسه ليوحنا بأحد صفاته التي تظهر لاهوته وهي الأزلية والأبدية (راجع شرح ع<sup>م</sup>).

الذى تراه... أكتب : بعد التعريف أتى الأمر المباشر من صاحب الصوت – الله الابن– إلى القديس يوحنا فى تكليف محدد بأن يكتب كل ما سوف يراه فى كتاب ويرسل هذا الكتاب إلى السبع كنائس والتى سبق ذكرها فى (ع٤) وإن كان هذا أضاف صاحب الصوت أسماءها والتى سوف يأتى الحديث عنها بالتفصيل فى الأصحاحين التاليين.

#### \*111\*

أعلــن صاحب الصوت أنه هو الله وأمره أن يكتب كل ما يراه ويرسله إلى كنائس آسيا الصغرى السبعة.

اذا كنت غافلا عن بعض الأمور الضرورية لخلاصك وألقيتها وراء ظهرك ثم نبهك الله
 الإ بنا عن طريق أحد المحيطين بك، مثل الكلام عن الصلاة أو الصوم أو الصدقة، فلا
 تهمل الكلام لأنه كلام الله مرسل إليك شخصيًا وحدًد سريعًا ما ستبدأ به.

(٤) شخصالمنڪلمر: (ع ١٢-٢٠):

ع١٢: التفت يوحنا الرسول إلى الخلف نحو مصدر صوت المتحدث فرأى سبع مناير من ذهــب، والمنارة الذهب كانت معروفة لليهود إذ كانت من مشتملات خيمة الاجتماع وأمر الله بصــنعها لتضئ القدس (خر ٢٥: ٣١)، ولكن هنا يوضح لنا القديس يوحنا أنها ترمز للكنائس السبع (ع٢٠)، فالكنيسة فى نظر الله هى المنارة التى تضئ للعالم فى ظلامه، وهى من ذهب لأنه يرمز لنقاوة المؤمنين الذين هم جسد المسيح نفسه، والذهب يرمز أيضاً للملك أى سلطان الكنيسة على العالم.

#### \*\*\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِيّ

ع١٣: يصف يوحنا المسيح الذي ظهر لمه ويسرد في هذا العدد والأعداد التالية صفاته وهي :

١ – ابسن إنسان : لقب أطلقه المسيح على نفسه أثناء تجسده و هو لقب يدل على ناسوته
 الكامل، يلاحظ أيضًا أن دانيال في رؤياه للمسيح ذكر هذا اللقب ذاته (دا٧: ١٣).

٢ - متسربلا بثوب إلى الرجلين : كثياب رئيس الكهنة وهى ثانى صفة يقدمها لنا يوحنا للمسيح فى رؤياه، فهو أولاً ابن الإنسان المتجسد وثانيًا رئيس كهننتا (عب٥: ٥)، أما المنطقة الذهب فتشير إلى ملكه وسلطانه الدائم.

ع١٤: يســـتمر القديــس يوحــنا فى وصف منظر المسيح، ويُلاحظ هنا أن هيئة المسيح تخـــالف شــكله المعــتاد لــنا والراسخ فى أذهاننا أثناء تجسده، لأن التركيز هنا على صفاته ولاهوته بالأكثر.

٣- رأســه وشـعره فأبيضـان : اللون الأبيض دائمًا يرمز للطهارة والنقاء والقداسة، وعـندما يوصـف الشـعر بالبياض فهو إشارة إلى حكمة الشيوخ ويرمز أيضاً لقدم وأزلية المسيح.

٤ - عيناه كلهيب نار : أى نفاذ بصيرته فهو وحده العالم بخفايا قلوب الناس وفاحصها، وتعنى أيضًا عدل الله وحزمه وعدم تهاونه مع الخطية أو الأشرار.

ع١٥: ٥- رجلاه شبه النحاس النقى : ذكر دانيال فى رؤياه "رجلاه نحاس مصقول" (دا١٠: ٦) والمنحاس النقى أو المصقول هو نحاس أضيف له القليل من الذهب أو الفضة لمتزيده لمعانًا، فرجلاه يشيران إلى القوة والصلابة واتحاد اللاهوت بالناسوت فى طبيعة المسيح الواحدة.

وكذلك بمكن القول أن كلمة رجلاه تمثلان صفتى العدل والرحمة في حكم الله ودينونته للبشرية.

#### \*\*\*\*

٣- صوته كصوت مياه كثيرة : أى صوته عميق مرهوب وهو كالمياه التى تحمل الخير والخصب والبركات لكل من تصل إليه.

ع١٦: ٧- يده اليمنى : ترمز للقوة والرعاية والقيادة. السبعة كواكب : أى السبعة أساقفة المسئولون عن الكنائس السبع .. (٢٠٤) ٨- سيف .. ذو حدين : أى كلماته الخارجة من فمه ولمها قوة السيف النافذ إلى أعماق النفس والروح (عب٤: ١٢). والحدان يرمزان أيضًا للعهد القديم والجديد.

يستكمل القديس يوحنا وصف السيد فيراه ممسكًا بالسبعة أساقفة في يمينه إظهارًا لسلطانه وقوته عليهم من جهة، وتمتعهم بحمايته وإرشاده من جهة أخرى. ويمكن القول أيضًا أنهم أدوات في يد الله لإعلان مشيئته وإرادته للكنيسة.

وكلماته حاسمة ونافذة سواء كانت في العهد القديم أو العهد الجديد (حدى السيف).

٩- وجهه المضئ كالشمس : فيرمز إلى جمال وبهاء وجهه وإلى مجد لاهوته الذى لا يدنى منه.

ع١٧: من شدة بهاء وجمال وعظمة المنظر الذى لا يُعَبَّر عنه سقط يوحنا خائفًا -كميت-عند الرجلين ولكن المسيح فى حنانه لمسه بيده الطاهرة، وبصوته الهادئ المطمئن شجعه قائلاً لا تخف؛ ثم يعلن المسيح عن لاهوته بقوله "الأول والآخر" أى أنا الإله الأزلى الأبدى كما جاء فى ع٨.

الهي الحبيب : كم كان رهيبًا وعجيبًا وسمائيًا هذا الذى رآه القديس يوحنا حتى سقط كميبت وهكذا شاركه كل من اشعياء وحزقيال عندما شاهدوك فى رؤياهم (اش : ٥)، (حز ١٠) ولكنى أشتكى نفسى اليك يا سيدى فلازلت لا أشعر بمهابتك ومخافتك عندما أقف أمسامك، فكثيرًا ما يغلبنى الكسل والتراخى فى صلاتى لأنى أنسى مجد من أقف أمامه... أرجوك يا إلهى إغفر لى واغرس مخافتك فى لحمى وفى قلبى.

#### \*\*\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللأَهُوتِيَ

ع١٨: يعلن المسيح عن نفسه بوضوح أكثر ليوحنا ولنا نحن أيضًا فيقول عن نفسه : الحسى : تأتى فى زمن الإستمرار، أى كنت حيًّا ولا زلت حيًّا ومصدر الحياة ومانحها ويلاحظ أن هذا اللقب من صفات الله ذاته (مت١٦: ١٦، رو ٩: ٢٦).

كنت ميتًا : أى جنزت الموت وذقته بالجسد، وهذا ما يعلمه يوحنا جيدًا عن شخص المسيح.

إلى الأبد : تأكيد على أبدية الله.

**لى مفاتيح الهاوية والموت** : الهاوية هى مكان انتظار الأشرار بعد موتهم (الجحيم)، والمفاتسيح تعنى سلطان المسيح المطلق على هذه النفوس وعلى المكان نفسه، ويمكن أن نفهم قول المسيح هنا بجانب إعلان سلطانه، أنه يشجع أبناءه ويبعد عنهم شبح الخوف من الحيم إذ انتصر وفتح أبوابه مرة وأخرج كل النفوس التى كانت تنتظر فداءه، وبالتالى تعتبر هذه الآية من أقوى الآيات التى تعبر عن لاهوت المسيح وتثبته بلا أدنى شك، فهو الأزلى الأبدى (ع١٧) وكان متجسدًا ومات وقام وله سلطان على الهاوية كما سبق وشرحنا، وهى أمور لا يمكن أن ننطبق إلاً على الله وحده...، فالمسيح هو إذا الله ذاته.

ع١٩: أكتب ما رأيت : أى ما رآه يوحنا من بدء الإعلان وصفات المسيح في الأصحاح الأول.

وما هو كانس : في الزمن الحاضر وهي الأحداث المتعلقة بالسبعة كنائس وتتسغل الأصحاحين الثاني والثالث.

وما هو عتيد أن يكون : أى النبوات الثالية والمستقبلية والتى ستحدث على مر الأزمان حتى النهاية والأبدية وتشغل من الأصحاح الرابع حتى نهاية السفر.

ع·٢: فسى نهاية الأصحاح يوضح القديس يوحنا ما لا يستطيع الإنسان إدراكه بمفرده فيوضح لنا أن السبعة كواكب هي أساقفة السبع كنائس وأن المناير السبع هي السبع كنائس نفسها.

مـــلك : إستخدم الوحى الإلهى كلمة ملاك للتعبير عن أساقفة الكنائس. وكلمة ملاك فى أصـــلها ومعناها هى الخادم المرسل من قبل الله لإبلاغ رسالة للبشر ... وهكذا نتعلم أن الله يصف وكلاء أسراره بالملائكة لجلال وأهمية عمل الكهنوت فى كنيسته.

\*\*\*



مقدمة عامة للكنائس السبع : يجدر بنا هنا وقبل الدخول في الرسائل الموجهة للكنائس السبع إيضاح بعض الأمور والسمات المتعلقة بهذه الكنائس.

- أولاً : وجهت هذه الرسائل إلى السبع كنائس التي في آسيا الصغرى (تركيا) ولكنها رسائل إلهية رعوية توجه للكنيسة في كل زمان وكل مكان.
- **ثانيًا** : وجهت الرسائل كلها لاسم الاسقف "ملاك الكنيسة" لأنه المسئول من قبل الله على خدمة كنيسته ولكن فى المعنى الروحى فالرسالة موجهة لكل خادم، بل لكل الشعب أيضاً لعلاج الأمراض الروحية.
- ثالثًا : هناك سمات عامة اشتركت فيها هذه الرسائل مثل : ١- بدأت كل الرسائل بفعل الأمر "أكتب إلى.." وهذا الأمر كان موجهًا ليوحنا بالطبع.
- ٢- "هذا ما يقوله" تكررت فى كل الرسائل وهى إشارة للسيد المسيح؛ ثم تلتها صفة من صفات السيد التى تناسب حالة الكنيسة التى يوجه إليها الرسالة كما سيتضح فى النفسير.
- ٣- تكرار تعبيرات مثل : "أنا عارف" قبل بدء الحديث، وعبارة "من له أذن للسمع فليسمع" بعد النصيحة والتحذير، وتعبير "من يغلب" قبل الوعد بمكافأة الغالب.

(۱) كنيستر أفسس (ع ۱-۷):

٩ «أُكْتُبْ إِلَى مَلاَكَ كَنِيسَة أَفَسُسَ: هَذَا يَقُولُهُ الْمُمْسِكُ السَّبْعَةَ الْكَوَاكِبَ فِي يَمِينِه، الْمَاشِي فِي وَسَطِ السَّبْعِ الْمَنَايِرِ الذَّهَبِيَّةِ: ٢ أَنَّا عَارِفٌ أَعْمَالَكَ وَتَعَبَكَ وَصَبْرَكَ، وَأَلَّكَ لاَ تَقْدِرُ أَنْ تَحُتَمِلَ الأَشْرَارَ،

#### \*171\*

مرؤيًا بُوِحَنَّا اللَّهُوتِي

وَقَدْ جَرَّبْتَ الْقَائِلِينَ إِنَّهُمْ رُسُلٌ وَلَيْسُوا رُسُلاً، فَوَجَدْتَهُمْ كَاذِبِينَ. ٣وَقَد احْتَمَلْتَ وَلَكَ صَبْرٌ، وتَعَبْتَ مِنْ أَجْلِ اسْمِى وَلَمْ تَكِلٌ. ٤ لَكِنْ، عندى عَلَيْكَ أَمَّكَ تَرَكْتَ مَحَبَّتَكَ الأُولَى. ٥ فَاذْكُرْ مِنْ أَيْنَ سَقَطْتَ وَتُبْ، وَاعْمَلِ الأَعْمَالَ الأُولَى، وَإِلاَّ، فَإِنِّى آتيكَ عَنْ قَرِيب، وَأَزَحْزِحُ مَنَارَتَكَ مِنْ مَكَانِهَا، إِنْ لَمْ تَتُبْ. ٣ وَلَكِنْ عِنْدَكَ هَذَا: أَنَّكَ تُبْعِضُ أَعْمَالَ التُقُولاَوِيِّينَ الَّتِي أَبْعِضُهَا أَنَا أَيْضًا. ٧ مَنْ لَهُ أَذُنَ، فَلْيَسْمَحُ مَ يَقُولُهُ الرُّوحُ لِلْكَنَائِسِ. مَنْ يَعْلِبُ، فَسَأَعْطِهِ أَنْ يَأْكُلُ مِنْ شَجَرَةِ الْحَيَاةِ الْتِي فِي وَسَطِ فِرْدَوْسِ اللهِ

ع١: "أفسس" : عاصمة إقليم آسيا الصغرى فى ذلك الزمان، وكنيستها أسسها القديس بولس ثم كانت مركزًا لخدمة القديس يوحنا أيضًا، واشتهرت لسبب كونها ميناء بحرى ولوجود هيكل "أرطاميس" الوثنى الشهير بها وعرف عنها فسادها ومقاومتها للمسيحية أولاً، وفقدت شهرتها بالتدريج بعد انتقال مركز المسيحية إلى القسطنطينية فى القرن الرابع ودمرت تمامًا على يد الأتراك فى القرن الرابع عشر.

"ملاك الكنيسة" : لا يوجد يقين عن شخص أسقف هذه الكنيسة ولكنه أحد شخصين لا ثالث لهما، إما القديس تيموثاوس تلميذ بولس الرسول أو الأسقف "أونيسيموس" والمذكور في رسائل القديس أغناطيوس.

"الممسك ... الماشى" : راجع شرح (ص١١: ١٣–١٦) فالإشارة هنا لسلطان ورعاية السيد المسيح للأساقفة والكنائس.

ع٢: أنسا عسارف أعمسالك وتعبك : ببدأ السيد المسيح بتقديم نفسه بصفة "العارف" أى الفساحص و العسالم بكل شئ وهى صفة يجب أن نتذكرها دوما ... فتذكرها، يذكرنا بالدينونة العادلة إذا أهملنا، ويعطى لنا الرجاء بأن كل تعب وجهاد مقدم من أجل الله غير منسى أمامه.

صبرك : شهادة من المسيح على جهاد وصبر وإحتمال خادمه.

لا تقدر أن تحتمل : مديح آخر من السيد المسيح لهذا الأسقف بأن نفسه لا تحتمل مهادنة أو مسايرة أو موافقة الأشرار على شرهم.

#### \*\*\*\*

جربت : أى فحصبت دعواهم وكرازتهم وادعاءاتهم الباطلة بأنهم مسيحيون ووجدتهم يهودًا مندسين كل هدفهم هو هدم الإيمان المسيحي.

يمـــتدح ملاك الكنيسة لأجل خدمته وأتعابه فيها واحتمال الضيقات بصبر ورفضه لكلام الأشرار واهتمامه بفحص المعلمين الكذبة لفضح تعاليمهم الكاذبة.

ع٣: يســتمر فى مدح الأسقف فى العدد السابق، ويضيف صفة جديدة وهو أنه "لم يكل" وهى صفة المثابرة فى الخدمة التى لا تعرف ولا تعترف بالإحباط واليأس. 1 تميز هذا الأسقف بالتعب فى الخدمة والصبر فى الضيقات. فليتك لا تتذمر من كثرة

المسئوليات أو من مضايقة الآخرين لك، فتعبك غال جدًا عند الله وسيكافئك عليه، فثابر فيه من أجله.

ع٤: بعد أن مدح السيد المسيح أسقفه على ما تمتع به من فضائل فى حياته الرعوية يبدأ فــــى توجـــيه العقـــاب لـــه، ولينتا نتعلم هذه الصفة من السيد المسيح والتى استخدمها مع كل الأساقفة، لأنها تحمل الكثير من الرقة والإحساس بالآخر، وهى المدح قبل العتاب.

عندى عليك : أى هناك ما يؤخذ عليك وندان عليه.

تركت محبتك الأولى : هذا هو مرض هذه الكنيسة أو أسقفها، فمع كثرة العمل والخدمة والمشاكل والحروب ضاعت مشاعر محبته الأولى للمسيح، ودخل الفتور والروتين إلى الحياة الروحية، وهو مسرض قد لا يشعر به الإنسان ولكن أمام الله هو شر عظيم، فإن "أعطى الإسان كل ثروة بيته بدل المحبة تحتقر إحتقاراً" (نش٨: ٧).

٥٢: يدخل السيد المسيح في العلاج مباشرة....

**أذكــر مــن أين سقطت وتب :** إرجع إلى نفسك وحاسبها وابحث عن أسباب بداية هذا الســقوط في محبتك نحوى، وعند إدراك هذه الأسباب تستطيع أن تقدم توبة حقيقية لتجنب ما

### \*\*\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِيّ

أسسقطك فى هذا المرض ... ويعلمنا السيد المسيح فى مثل الابن الضال بأن التوبة والرجوع بدأت بحساب النفس "فرجع إلى نفسه" (لو ١٥: ١٧)، و هو ما نفطًنا وتعلمنا الكنيسة إياه أيصاً. 1 *إحرص على دقائق قليلة تجلس فيها مع الله ونفسك قبل اللقاء مع أب إعتر افك حتى تستقيم توبيتك.* 

**إعمــل الأعمــال الأولى** : عد إلى ما اعتدت أن تفعله بحب سابقًا، ولعل المقصود هنا أعمال المخدع مثل الصلاة الحارة التي تلهب القلب بمحبة الله.

**آتيك عن قريب ... : ل**يس مقصودًا المجئ الثانى، ولكن المقصود الإنذار بعقوبة أرصية لغـير التائـب أو غـير المستجيب للإنذار ، فالله فى حبه وحنانه نحو خليقته هو عادل أيضًا ومؤدِّب لغير التائبين فيسمح لمهم أحيانًا بعقوبة أرضية إذا كان هذا يفيدهم.

أزحزح منارتك : أى مكانتك أنت كأسقف أو خادم إذ كان ينبغى أن تكون نورًا لشعك. وتأتى أيضًا المنارة بمعنى الكنيسة، فإن لم تتب الكنيسة عن خطيتها مثل اهتمامها بالإداريات على حساب الروحيات ومحبة الله يكون مصيرها أيضًا الزوال.

يعطيه حـــلا لمشــكلته وهو التوبة السريعة والرجوع لعبادته وخدماته الأولى باهتمام وحرارة، وينذره إن لم يتب أنه سيعاقبه ويفقد مكانته عند الله وقد تنزع منه خدمته.

ع٦: بعــد لــوم الســيد المسيح الشديد وتقديم العلاج الحاسم لهذه الكنيسة وأسقفها، يعود فيشجع قبل أن يختم كلامه ....

عندك هذا : أى يحسب لك ... وهي عكس تعبير عندى عليك.

**أعمــال النقولاوييــن** : هم أتباع "نيقولاوس" أحد الشمامسة السبعة (أع7: ٥) وقد نسب السيهم أنهــم أباحوا "الزنا" ...!! والنهم فى الملذات بلا ضابط، ولهذا حرمتهم الكنيسة ولكنهم وجدوا مكانًا فى "أفسس" ولهذا قاومهم ووبخهم الأسقف.

عاد هنا فشجعه لتدقيقه في الإيمان ورفضه للمبتدعين وهم النيقو لاويين.

يفرح المسيح عندما يجد خادمه يكره ما لا يحبه هو ... وهذا التصريح هو لنا جميعًا؛ ولهذا يا الهى نسأل روحك القدوس أن يعمل فينا بقوة حتى تتحد إرادتنا بارادتك، فلا نفعل أو نصنع شيئًا على غير رضاك أو بغير مشيئتك.

## \*\*\*\*

عv: **مــن لـــــه أذن فليسمع :** تعبير استخدمه السيد مع الكنائس ومعناه وجوب سماع صوته والعمل به وأن من يتجاهل كلام الله كالأطرش الذي بلا أذنين.

ما يقوله الروح : أى ما أعلنه السيد المسيح فى رؤياه ليوحنا يعلنه أيضًا الروح القدس للكنائس فى كل زمان ومكان وهى إعلانات كما سبق وقلنا واجبة الطاعة والنتفيذ.

**من يغلب** : تعبير أيضًا تكرر وهو تعبير غنى في معانيه :

- (۱) أى إمكانية النصرة والغلبة متاحة لجميع المؤمنين وليست صعبة طالما أحبوا وأطاعوا الله.
- (٢) أن الإنهزام يرجع للإنسان نفسه إذا رفض الوصية وعمل الروح القدس في حياته.
   (٣) أن هـناك مـن قـد يخسر كل شئ مهما كانت مكانته في الكنيسة، فالخلاص ليس مضـمونًا للإنسـان طالما لم يصونه بالتوبة الدائمة والجهاد الروحي حتى لو كان أسقفًا.

شـجرة الحـياة : تشير إلى المسيح نفسه بأنه أغلى مكافأة للغالب فيتمتع بالشبع منه فى الفردوس والحياة الأبدية، وكلمة وسط الفردوس تشير إلى وجود المسيح فى وسط كل أولاده، وأن رؤياه ستكون متاحة للجميع.

يدعوه لطاعة هذا الكلام الموجَّه إليه ويشجعه بالمكافأة التي سينالها وهي الشبع بالمسيح في الأبدية.

# (۲) كنيسترسميرنا (ع۸–۱۱):

٨ «وَاكْتُبْ إِلَى مَلاَك كَنيسَة سميرْنا: هَذَا يَقُولُهُ الأَوَّلُ وَالآخرُ، الَّذى كَانَ مَيْتًا فَعَاشَ. ٩ أَنَا أَعْرِفُ أَعْمَالَكَ وَضَيْقَتَكَ، وَفَقْرَكَ، مَعَ أَنَّكَ غَنيٌّ، وَتَجْديفَ الْقَائِلِينَ إِنَّهُمْ يَهُودٌ وَلَيْسُوا يَهُودًا، بَلْ هُمْ مَجْمَعُ الشَّائِلِينَ إِنَّهُمْ يَهُودٌ وَلَيْسُوا يَهُودًا، بَلْ هُمْ مَجْمَعُ الشَّيْطَان. • الأ تَخف الْبَتَّة ممَّا أَنْتَ عَتِيدٌ أَنْ تَتَأَلَّمَ بِهِ. هُوَذَا إَبْلِيسُ مُزْمِعٌ أَنْ يُلْقى بَعْضًا منْكُمْ مَجْمَعُ الشَّيْطَان. • الأ تَخف الْبَتَّة ممَّا أَنْتَ عَتِيدٌ أَنْ تَتَأَلَّمَ بِهِ. هُوَذَا إَبْلِيسُ مُزْمِعٌ أَنْ يُلْقى بَعْضًا منْكُمْ مَجْمَعُ الشَيْطَان. • الأ تَخف الْبَتَّة ممَّا أَنْتَ عَتِيدٌ أَنْ تَتَأَلَّمَ بِهِ. هُوَذَا إِبْلِيسُ مُزْمِعٌ أَنْ يُلْقى بَعْضًا منْكُمْ فَى السَّيْطَان. • الأ تَخف الْبَتَّة ممَّا أَنْتَ عَتِيدٌ أَنْ تَتَأَلَّمَ بِهِ. هُوَذَا إِبْلِيسُ مُزْمِعٌ أَنْ يُلْقى بَعْضًا منْكُمْ فَى السَّيْطَان. • الأَن تَحَفَ الْبَتَقَ مَعَا أَنْتَ عَتِيدٌ أَنْ تَتَأَلَّمَ بِهِ. هُوَذَا إِبْلِيسُ مُزْمِعٌ أَنْ يُلْقى بَعْضًا منْكُمْ فَنْ السَّجْنِ لِكَى الْمَوَات، فَلا أَنْتَ عَتَيدًا مَا فَعَاشَ. ١ أَنْ السَّجْنِ لَكَى السَّجْنِ لَكَى تُعَوَقُونُهُ مَ مَعْ أَنْتَ عَتَيْ أَنَّةُ لَعُنُقَا إِنَيْ الْتَهُمُ مَعْهُ مُ يَعْسُوا يَعْفَى السَعْشَ مُ أَنْ مُعُنُ مَنْ لَهُ أَنُ لَهُمُ مَعْ مَ مَا أَعْنَا مَنْ أَنْ أَنْ مُ مُعْتَعُ مَا مَنْكُمْ فَى السَحْفَ الْتَقَانِي الْنَ مَ عَتَيكُمُ إِنَّتَ اللَّهُ إِنَ الْمَوْتَ، فَلا أَمُونُ مَ مَا أَعْنَ مَ مَعْمًا مَ أَنْ أَمَعُ مُ الْحَيْ أَنْ أَنْ مَعْنُ مَا أَنْ مَا أَنْتَ مَ مَعْ مَ مَا مَا اللَّهُ إِنَ الْحَذَى مَا إِنْ مَا مَعْنُ مَ مَعْنَ مَعْنَا مَنْ مُ مُ مَعْ أَنْ مَا مَنْ الْ مَ عَالَةُ مَا مَا عَالَتَ مَعْنَ مَ مَا مَعْ مَا مَ مَا مَنْ مَنْ أَنْ أَنْ مَ مَعْ مَا مُ مَعْتَى مَعْ مَا مَ مُ مَعْ مَ مَا أَعْنَ مَ مَعْنُ مَ مَنْ مَعْ مَ مَا مَ مَ مُ م مُعْتَقَامُ مَا إِنْهُ إِنْ الْمَا مَا مُولُ مَ مَا مَا مُ مَعْ مَا مُ مَعْ مُ مُ مُ مَا مَا مَ مَا مَ مَا مُ مُ مُ مَ مَا مَ مَا مَ مَ مَ مَ مَ مَا مُ مَا مَا مُ مَا مَ مَ مَ مَ مُ مُ مَ مَا مُ مَا مَ مُ مَا مَ مَ مُ مُ مُ مُ مَ مَ م

### \*170\*

عه: سميرنا : هى مدينة تقع شمال أفسس وهى ميناء على بحر إيجة واشتهرت بالتجارة والغنى، أما اليوم فتعرف بإسم مدينة (أزمير) التركية ... وأسقفها هو الشهيد "بوليكاربوس" تلميذ القديس يوحنا الرسول، وكنيسة سميرنا هى الكنيسة الوحيدة التى لم يعاتبها السيد المسيح على خطأ واضح كباقى الكنائس ولكن رسالته لها كانت رسالة تشجيعية بالأكثر.

الأول والآخر ... ميتا فعاش : راجع شرح ص ١: ١١، ١٧، ١٨.

لما كانت كنيسة سميرنا كنيسة متألمة من الإضطهاد والعذابات حتى الموت، يقدم السيد هذا نفسه الإله الأزلى الأبدى لتستهين بالآلام الوقتية لأن إلهها يرفعها فوق الآلام الزمنية ويعطيها الحياة الأبدية، وهو أيضاً منتصر إجتاز الموت وهزمه بالقيامة ليعطى الكنيسة عزاءً فى أنه تألم قبلاً كما تتألم هى الآن فهو يشاركها وهى تتمثل به؛ كذلك يعطيها رجاءً بأن بعد الموت حياة وبعد الإضطهاد سعادة أبدية.

ع٩: أنسا أعرف أعمالك وضيفتك : كلمة تشجيع للأسقف والكنيسة، فكل تعبك وإحتمالك مانل أمامي وأنا لا أنسى أبدًا تعب المحبة أو احتمال الضيفات من أجل اسمى.

فقرك : أى فقرك المادى وسط مدينة سميرنا الغنية وهى إحدى الضيقات التي مرت بها الكنيسة.

مسع أنسك غنى : ولكن ما يراه العالم فقرًا فيك أراه أنا غنى، فأنت غنى بإيمانك السليم وقدوتك لكنيستك.

تجديف القائلين أنهم ... : يوضح لنا السيد هنا أن شوكة الإضطهاد الأولى كانت من الـــبهود الديــن قاوموا المسيحية بعنف معتقدين بذلك أنهم يهود حقيقيون يرضون الله، ولكن المسيح يصف كل من يضطهد كنيسته بأنه مجمع شياطين.

المديق العزية ... أيهما أهم عندك ... أن تكون غنيًا في نظر الله أم العالم بمقاييسة المادي المادي حروبه المادية ؟ ليتنا نكون فقراء في العالم ولكن أغنياء عند الله .. فكما أن الغني المادي حروبه كثيرة هكذا أيضًا الغني الروحي بركاته كثيرة، في ذلك الحبن فقط نفهم قول بولس الرسول كثيرة هكذا أيضًا الغني الروحي بركاته كثيرة، في ذلك الحبن فقط نفهم قول بولس الرسول كثيرة ما أي الغني المادي الروحي المادي الرسول المادي العالم المادي المادي عند الله ... أن تكون غنيًا في نظر الله أم العالم بمقاييسه المادي الله المادي ا مادين المادي المادي

### \*\*\*\*

"كفقراء ونحسن نغنى كثيرين، كأن لا شئ لنا ونحن نملك كل شئ" (٢كو ٦: ١٠). فاهتم بحياتك الروحية ولا تنزعج من الضيفات المالية مهما اغتنى من حولك.

ع١٠٠ لا تخف البتة مما أنت عتيد أن تتألم به : يزيد السيد المسيح من نشجيعه للكنيسة ومؤازرتها ويؤكد أن الألم سوف يستمر لفترة أخرى، ويكشف لنا أيضًا أن الشيطان بحسده وهياجه هو المدبر لاضطهاد الكنيسة الجديدة حتى يفنى إيمانها، ولكن ينبغى على الكنيسة ألا تخاف طالما المسيح يسندها فى آلامها، حتى لو تمكن الشيطان فى جولاته الأولى من إلقاء بعض منهم فى السجون.

عشرة أيسام : التعبير هنا رمزى ولا يدل على معناه الحرفى بل للتعبير عن قصره، والمقصسود أنه بالرغم من شدة الضيقة ستكون محدودة المدة، وخاصة إذا ما قورنت بأمجاد الأبدية الغير محدودة.

كمن أميمناً : يمرزيد السيد المسيح في تشجيع أسقف هذه الكنيسة بحثَّه على الثبات في الإيمان حتى نهاية العمر ، فالمكافأة كبيرة في المقابل عندما يتوَجه الله بإكليل السعادة في الحياة الأبدية.

لــيزيل الله قســوة التجربة عنه، أعلمه أنها مؤقتة وشجعه أن يستمر في التمسك بإيمانه وأمانته في حياته لانه قد أعد له إكليلاً عظيمًا في السماء.

ع١١: **الموت الثانى** : الموت الأول هو موت الجسد الذى سيجتازه كل البشر ، أما الموت الثانى فهو الموت الروحى والهلاك الأبدى وهو موت لا يصيب المؤمنين الحائزين على إكليل الحياة؛ وهو ما قال عنه الرب "**إن حفظ أحد كلامى فلن يرى الموت إلى الأبد**" (يو ٨: ٥١).

وسوف يبين القديس يوحنا الكلام عن هذا الموضوع في الأصحاح العشرين عند حديثه على الملك الألفي.

لك ثرة الألم والإضطهاد تنال من نفوس الكثيرين فيتركوا الطريق ... ولكن الاستناد على الوعود الإلهية وتذكرها يطرح الخوف والإحباط ويجدد روح المثابرة والجهاد والإحتمال... فاعط نا يا إلهنا أن نعبر الموت الثانى إلى إكليل الحياة غير منز عجين من خفة الضيقات الوقتية لأنها سبب بركة بل تعطينا ثقل المجد الأبدى...

### \*\*\*

مؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِيَ

(۳) کنیستربرغامس (ع۱۲–۱۷):

١٢ «وَاكْتُبْ إِلَى مَلاَكَ الْكَنِيسَة الَّتِى فِى بَرْغَامُسَ: هَذَا يَقُولُهُ الَّذِى لَهُ السَّيْفُ الْمَاضِى ذُو الْحَدَّيْنِ. ١٣ أَنَا عَارِفٌ أَعْمَالَكَ، وَأَيْنَ تَسَكُنُ حَيْثُ كُرْسِى الشَّيْطَان، وَأَلْتَ مُتَمَسِّكَ بِاسْمِى، وَلَمْ تُنْكُرُ إِيمَانِى، حَتَّى فِى الأَيَّامِ الَّتِى فِيهَا كَانَ أَنْتِبَاسُ، شَهِيدى الأَمِنُ، الَّذَى قُتلَ عنْدَكُمْ، حَيْثُ الشَّيْطَانُ يَسْكُنُ يَ 1 وَلَكُنْ، عَدْدى عَلَيْكَمَ الَّتِى فِيهَا كَانَ أَنْتِبَاسُ، شَهِيدى الأَمِنُ، الَّذَى قُتلَ عنْدَكُمْ، حَيْتُ الشَّيْطَانُ يَسْكُنُ يَ 1 وَلَكُنْ، عَدْدى عَلَيْكَ قَلَيلٌ: أَنَّ عَنْدَكَ هُنَاكَ قَوْمًا مُتَمَسِّكِينَ بَتَعْلِيمِ بَلْعَامَ، الَّذى كَانَ يُعَلَّمُ بَالاَقَ أَنْ يُلْقَى مَعْفَرَةً أَمَامَ بَنِى إِسْرَائِيلَ: أَنَّ عَنْدَكَ هُنَاكَ قَوْمًا مُتَمَسِّكِينَ بَتَعْلِيمِ بَلْعَامَ، الَّذى كَانَ يُعَلَّمُ بَالاَقَ أَنْ يُلْقِى مَعْفَرَةً أَمَامَ بَنِي إِسُرَائِيلَ: أَنَّ عَنْدَكَ هُنَاكَ قَوْمًا مُتَمَسِّكِينَ بَتَعْلَيمِ بَلْعَامَ، الَّذى كَانَ يُعَلَّمُ قَوْمٌ مُتَمَسَّكُونَ بَتَعَالِيمِ التُقُولاً وَيِّينَ الَذى أَبْعَضُهُ. ٢ الْحُسَنَ هَذَكَ اللَهُ أَنْ يُ قَوْمٌ مُتَمَسَكُونَ وَيَرْئُواً. وَ الْعَالِمَ النَّقُولاً مَالَمَ مَنِي أَنْ يَنْ تَسْكُنُ مَعْتُ مَعْشَى مَا أَعْنَا الْ

ع١٢: أسقف الكنيسة هنا هو الشيهد كيريوس وهذا ما ذكره يوسابيوس المؤرخ،

برغامس : كانت تقع على جبل عالٍ واشتهرت بمكتبتها وكثرة ثقافاتها ومدارسها الفلسفية.

الذى له السيف الماضى ذو الحدين : إذ اشتهرت هذه الكنيسة بعدم التدقيق وتأثر ها بكثير من الأفكار التى حولها، لذا قدَّم السيد المسيح ذاته هنا فى صورة القاضى الحاسم صاحب الكلام القاطع والفاصل بين ما هو حق فى الإيمان وما هو باطل (راجع ص١٠ : ١٦ وأنظر أيضًا شرح ع١٦).

ع١٣: أين تسكن ... كرسى الشيطان : يؤكد السيد المسيح كما أكد لكل الكنائس أنه العالم بأحوال كل كنيسة وظروفها، وبرغامس بالذات اشتهرت بعبادتها الوثنية إذ كان بها العديد من الهياكل الوثنية مثل هيكل زفس، وهيكل مينرفا، وهيكل أبولو، وعبادة إسكالوب إله الطب ولهذا استحقت لقب كرسى الشيطان.

### \*\*\*

ع٤٤: عندى عليك قليل : عتاب رقيق لا يخلو من الحسم، ويعتبر أيضًا مقدمة لتشخيص مرض الكنيسة.

تعليم بلعام : كان بلعام نبيًا بسكن بين الأمم وعندما خاف ملوك الأمم من شعب بنى إسرائيل القادم من برية سيناء لأخذ أراضيهم، إستأجروا بلعام للعنهم ولكن الله منعه من ذلك. وأمام عروض المال المقدمة من "بالاق" ملك موآب، ضعف بلعام فلم يلعن شعب الله ولكنه فى الوقت نفسه تحايل على الله إذ أبلغ "بالاق" أن هذا الشعب إذا أخطأ بالزنا سوف يغضب إلههم عليهم ويتركهم، وهذا ما صنعه "بالاق" فعلاً بتقديم النساء الموآبيات كعثرة لشعب إسرائيل، فزنوا معهن وانتصر بالاق عليهم (راجع سفر العدد ص٢٢-٢٥).

"... والمعنى المراد هذا أنه فى كنيسة "برغامس" كان هناك قوم يحرضون المسيحيين " المؤمنين على الإشتراك فى ولائم ما ذبح للأوثان، فتكون بداية العثرة وغضب الله عليهم. التعليم هيذا لذا جميعًا، فعلينا إذًا إجتناب كل العثرات التى يساومنا بها الشيطان حتى لا يفصلنا عن الله. يفصلنا عن الله.

ع١٥: كذلك وجد فى كنيسة برغامس قوم آخرون يتمسكون بتعاليم نيقولاوس التى سبق الحديث عنها فى (٦٤).

### \*174\*

مُؤَدًّا بُوحَنَّا اللاَّهُوتِي

ع١٦: فتب : العودة دائمًا والبداية تكون بالتوبة، وذكر الإتيان السريع كنوع من الإندار كما فعل مع كنيسة أفسس (ع<sup>٥</sup>).

أحاربهم بسيف فمى : أى أقاومهم وأفنيهم بقوة كلمتى، فأقيم خدامًا ومبشرين أمناء وأضع كلمتى فى أفواهم ولا يستطيع أحد الوقوف أمامهم...

ع۱۷: **من له أذن فليسمع :** راجع شرح (ع<sup>۷</sup>).

من يغلب ... المن المخفى : النصرة والغلبة دائمًا شرط للمكافأة، والمكافأة هنا هى " "المن المخفى".

المعن : هو الغذاء الذى قدمه الله لشعبه فى البرية لإعالته (خر١٦) ... أما فى العهد الجديد فهو جسد المسيح الحى الذى ننتاوله فى الأفخارستيا ومن يأكله يحيا إلى الأبد (بو٦: ٣٣، ٥٠، ٥١).

أما في الأبدية فالمعنى هو الشركة الدائمة مع المسيح إذ يصير المسيح غذاءنا الأوحد

حصاة بيضاء : هى المكافأة الثانية بعد "المن"، واللون الأبيض كناية عن الطهارة والنقاء، أما تعبير حصاة بيضاء فله خلفية تاريخية... إذ جرى العرف أنه فى المحاكم اليونانية والرومانية تعطى حصاة بيضاء لتبرئة المتهم وحصاة سوداء عند إدانته وكان يحفر على الحصاة البيضاء اسم المتهم فيحملها معه دائمًا كدليل براءته...، هكذا أيضًا يعطى الرب لكل من غلب إعلانًا ببره وبنصرته براه الجميع.

اسم جديد لا يعرفه أحد غير الذى يأخذ : إرتبط الحديث فى سفر الرؤيا عن السماء لمكل ما هو جديد "أورشليم الجديدة" (ص٣: ١٢)، "اسمى الجديد" (ص٣: ١٢) والترنيمة الجديدة (ص٥: ٩) والسماء الجديدة (ص٢١: ١)، وكل شئ جديد (ص٢١: ٥).

والاسم الجديد هذا معناه .. خصوصية العلاقة بين كل إنسان جاهد وغلب وبين المبيد المسيح كأن يخص الأب ابنه باسم تدليل لا يطلق على أحد آخر من أبنائه.

من يسمع ويطيع كلام الله، فسيعطيه شبع دائم في السماء وحياة نقية وعلاقة شخصية به وتمتع لا يُعَبَّر عنه.

### \*\*\*

أخـــى الحبيب إن تشجيع الرب لنا وعطاياه هى فوق كل وصف، فإن مسرة قلبه هى فى الحبيب إن تشجيع الرب لنا وعطاياه هى فى هبات ميراثه الذى سبق وأعده لنا ... فلا تدع أى تهاون أو كسل أو انشغال أو تراخى أو عدم تدقيق يسلبك ما أعده مسيحك لك.

(٤) كنيستر ثياتير (عدا-٢٩):

١٨ «وَاكْتُبْ إِلَى مَلاك الْكَنيسَة الَّتى فِى ثَيَاتِيرَا: هَذَا يَقُولُهُ ابْنُ اللهُ، الَّذَى لَهُ عَيْنَان كَلَهِيب نَار، وَرَجُلاَهُ مَثْلُ التُحَسَ التَّقَىِّ ٢٩ أَنَا عَارِفٌ أَعْمَالَكَ وَمَحَبَّتَكَ وَحَدْمَتَكَ وَاِيمَانَكَ وَصَبْرَكَ، وَأَنَّ أَعْمَالَكَ الأَخِيرَةَ أَكْثَرُ مِنَ الأُولَى. ٢٠ لكنْ، عندى عَلَيْكَ قَليلٌ: أَنَّكَ تُسَيَّبُ الْمَرْأَةَ إِيزَابَلَ الَتى تَقُولُ إِنَّهَا نَيَّةً، وَتَمَ تُعَلَّمُ وَتُغُورَ عَبِيدى أَنْ يَرْنُوا وَيَأْكُلُوا مَا ذُبِحَ للأَوْثَان. ٢١ وَأَعْطَيْتُهَا زَمَانًا لكَى تَقُولُ إِنَّهَا نَيَةً، وَلَمْ تَعَلَّمُ وَتُغُورَ عَبِيدى أَنْ يَرْنُوا وَيَأْكُلُوا مَا ذُبِحَ للأَوْثَان. ٢١ وَأَعْطَيْتُهَا زَمَانًا لكَى تَقُولُ إِنَّهَا نَيَةً، وَلَمْ تَتَبْ بَعَلَمَ وَتُغُورَى عَبِيدى أَنْ يَرْنُوا وَيَأْكُلُوا مَا ذُبِحَ للأَوْثَان. ٢١ وَأَعْطَيْتُهَا زَمَانًا لكَى تَقُولُ إِنَّهَا وَالْقُلُوبَ. ٣٢ وَالْقُلُوبَ، وَسَأَعْطى كُلُّ وَاحد مَنْكُمْ بَحَسَبَ أَعْمَاك. ٤ ٢ وَلَكَنْنى أَقُولُ لَكُمُ وللباقين فى تَنُوبَ عَنْ وَالْقُلُوبَ، وَسَأَعْطى كُلُّ وَاحد مَنْكُمْ بَحَسَبَ أَعْمَاك. ٤ ٢ وَلَكَنْنى أَقُولُ لَكُمْ وللباقين فى تَنُوبُ الذين لَيْسَ لَهُ مَهذا التَّعْلِيمُ فَقُ أَنَّ لَقُتْلَهُمْ وَاحد مَنْكُمْ بِحَسَبَ أَعْمَاكَ لَكَ وَكَنَّنَكُنُ وَعَمَتَكُمُ وَلَيْكَان وَالْقُلُوبَ، وَسَأَعْطى كُلُ وَاحد مَنْكُمْ بِحَسَبَ أَعْمَانَ لَكُمْ يَقُولُونَ إِنَى أَنَا هُوَ الْكَلَى وَالْتَيْ لَعُرَا لَكُمُ وَلَنْكُمُ وَاعَد مَنْكُمْ بَعُمَانَى الْتُعَلَيمُ مَنْ الْنُولُ كُمُ وَلَيْ اللهُ عَنْ وَالْقُولُولَ لَكُمُ وَلِبَاقِينَ فَى الْتُعَلَيْتُهُ اللَّكُمَا الذَيْ يَعْولُونَ اللَّذِي عَنْ يَعْولُونَ اللَّتُعْلِيمُ وَيَعْنَ لَكُونَ الْتُيَعْمَانَ عَلَى الْتُعَانَ عَلَ

ع<ا: ملاك الكنيسة : هو الأسقف القديس "إيريناؤس" تلميذ القديس بوليكربوس واشتهر بحرارة الروح.

تياتيرا : هى مدينة تقع بين برغامس وساردس، اشتهرت بعبادة "أبللو" إله الشمس وتجارة الأرجوان وهى بلدة "ليدية" بائعة الأرجوان، وقيل أن خطية هذه الكنيسة كانت المجاملة على حساب الحق.

ابن الله : إعلان قوى من المسيح عن لاهوته بعد أن استخدم في تجسده تعبير ابن الإنسان للدلالة على ناسوته.

### \*191\*

عينان كلهيب نار : يقدم المسيح ذاته هنا بما يلائم حال الكنيسة كما سنرى لاحقا ولكن صفة العينين هنا معناها أنه الفاحص كل شئ والمدقق فى كل أمر والكاشف للخطاة الملتوين وليس شئ مخفى عنه.

رجلاه كالنحاس النقى : أى نقاء ووضوح تعليمه – الإيمان السليم – ويمكن القول أيضًا قوته، أى أنه كالنحاس الذى يسحق أعداءه مثل الأوانى الخزفية.

يقدِّم المسيح نفسه لكنيسة ثياتير التي تجامل على حساب الحق بأنه الله العادل الفاحص كل شئ وتعاليمه هي الحق القوى التي تحطم كمل شر.

ع١٩: أنا عارف ... تميزت هذه الكنيسة وهذا الأسقف بالمحبة والإيمان والخدمة فى كمال عطائها والإحتمال وطول الأناة والنمو الروحى، فشهد له الرب أن الأعمال الأخيرة أكثر من الأولى ولكن أهم ما يميزه أنه لم يفقد محبته الأولى (٤٤) كأسقف كنيسة أفسس.

ع· ۲: عندى عليك قليل : أى أنه وقع أيضًا فى خطأ وكلمة "قليلا" ربما تعنى دون قصد منه.

تسبيب المرأة إيزابل : هى شخصية غنية دخلت فى الكنيسة وخدمت فيها ولا نعلم إذا كان اسمها الحقيقى إيزابل أم هو اسم أطلقه الله عليها لتشبهها بإيزابل الملكة الشريرة زوجة آخاب ملك إسرائيل التى بلغ شرها منتهاه..

أما هذه المرأة وبسبب مجاملة الكنيسة لها لغناها فأخذت تدعى المعرفة – نبية – وتعلم الشعب البسيط أن يأكلوا ما ذبح للأوثان وهو ما منعته الكنيسة (أع١٥: ٢٩) وتغويهم أيضًا بالزنا، وقد يكون الزنا هنا بمعناه الروحى أى تحريف إيمانهم.

ع٢١: أعطيتها زمانا لكى تتوب : يكشف لنا الرب هنا عن طول أناته مع الخطاة لعلهم يستغلونها لتوبتهم.

### \*\*\*\*

ع٢٢**: ألقيها فى فراش** : أى سأعاقبها إما بالمرض أو ما يعوقها ويشل حركتها. **الذين يزنون معها** : أى تلاميذها وتابعيها ومن يجاملونها ويوافقونها، نكون لهم عقوبة أيضًا، ويصف المسيح العقوبة بأنها ستكون ضيقة عظيمة فى شدتها.

ع٣٣: سيكون الموت والهلاك الأبدى مصير كل من سايرها، وسيكون عقابى بمثابة عبرة لباقى الكنائس التى ستعرف وتتأكد من أننى الإله العادل الفاحص لأعماق النفس وإننى وإن تمهلت على الخطاة إلاً أن قصاصى عادل وأجازى كل إنسان بحسب أعماله.

ع٢٤: لأن الله عادل في أحكامه فهو لا ياخذ أحد بخطأ آخر، ولهذا فهو يفصل بين من تبع الشر واستحق العقوبة وبين من حفظ نفسه بعيدًا عن التعاليم الغريبة فلا يأتي عليه الله بشئ من هذا.

> أعماق الشيطان : تعبير معناه إختبار الشر حتى منتهاه. ثقلاً آخر : أى لا أطالبهم بشئ فوق طاقتهم.

ع٢٥، ٢٦: أما الذى عندكم من تعليم وليمان صحيح فتمسكوا به بقوة واجتنبوا الأفكار الإيمانية المنحرفة حتى آخر الأيام ونهاية الخليقة بمجيئى، لأن كل من يجاهد ويغلب بثباته فى الإيمان وبحفظه وصاياى والعمل بها سأعطيه من قوتى وسلطانى، فكما أملك أنا كل شئ، أعطى أولادى أيضًا ملكًا روحيًا على نفوس البعيدين (الأمم) أى يستطيعون أن يؤثروا فيهم ويجذبوهم إلى الإيمان.

ع٢٧: بهذا السلطان يرعونهم الرعاية الروحية ويقودونهم (البعيدين عن الإيمان) إلى حظيرة الإيمان.

قضيب من حديد : رمز للقوة والسلطان والحسم في القيادة والتوجيه.

### \*\*\*\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

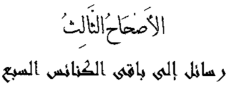
كما تكسر آنية من خزف : تصوير آخر يوضح كسابقه قوة سلطان أبناء الله على الأمم أو البعيدين، وللدلالة أيضبًا على قوة هذا السلطان المعطى يزيد السيد المسيح تشبيهًا آخر مأنه كما كان سلطان الابن (المسيح) كاملا .. هكذا سيكون أيضبًا سلطان الغالبين من أبنائه.

ع٢٨: **كوكب الصبح :** أعلن السيد المسيح فى نهاية سفر الرؤيا أنه هو ذاته "**كوكب** الصبح المنير" (ص٢٢: ١٦) أى أغلى مكافأة للغالب هى التمتع بملكية المسيح ذاته، أى أنه فى الأبدية يهب نفسه لكل واحد من وارثى ملكوته.

ع٢٩: راجع ع٧. ٣ مـا أعجب عطاءك يا رب وما أعجب جمال الأبدية .. كيف يكون هذا ٢ كيف نأكلك يا شـجرة المـياة وكسيف نتناولك أيها المن المخفى، وكيف نمتلكك يا كوكب الصبح العير محدود فى مجدك ١٢ إن ما كتبه يوحنا هو أعلى من خيال أى عقل بشرى ولكننا نثق فى كلامك ووعودك، فاعطنا روح الجهاد حتى نغلب وحتى نتمتع بكل ما أعدنته لنا يا حبيب نفوسنا.. يا إلهى القدوس.



\*\* 7 9 5 \*\*



× + ×

(۱) كنيسة سام دس (ع ۱-۲):

ع١: ملك الكنيسة : يذكر المؤرخون أن أسقف ساردس كان القديس ميليتون. ساردس : مدينة على جبل بمنطقة آسيا الصغرى (تركيا) اشتهرت بمتاجرها وفجورها وعبادتها الوثتية المرتبطة بالخلاعة كسائر البلدان الوثتية.

> سبعة أرواح : أى الذى له الروح القدس كاملا راجع (ص١: ٤). سبعة كواكب : السبع كنائس راجع (ص١: ٢٠).

كانت مشكلة هذه الكنيسة أو هذا الأسقف هى شكلية ومظهرية العبادة ولهذا كانت له شهرة وصيتًا حسنًا **"لك اسمً**ا"، فقدم السيد المسيح ذاته هنا بصفته اللاهونية التى تناسب حال هذه الكنيسة، فهو الفاحص الأعماق بروحه القدوس وصاحب السلطان على كل الكنائس. ويفضح السيد المرض مباشرة بغرض الإسراع فى العلاج، ويوضح أن المظهر الخارجى لا

### \*190\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

يخدع الله حتى ولو خدع الناس، ولكن إن ظل الإنسان في هذه الحالة فهو ميت أى بلا حياة أمام الله وهالك في الأبدية إن لم يتب.

ع٢: كسن سساهرًا : أى إستيقظ وقم مما أنت غارق فيه الآن من خداع الكبرياء وموتك الروحى، واسرع فى إنقاذ البقية الباقية من حياتك أولاً ثم بقية شعبك التى لم تمت حتى الآن. شدد : أى ثبتهم وقويهم وانقذهم من الموت.

عتميد أن يموت : أى إن المم تبادر بتوبة نفسك وشعبك فما بقى فيك من صلاح قليل سيذهب أيضًا.

لم أجد أعمالك كاملة : أى ليس المقياس ما يمدحك عليه الناس من أعمال ظاهرة ولكن مسا أفحصه أنا الإله وأحكم عليه، وحكمى عليك هو إهمالك وانصر افك عن جهادك الروحى؛ ويلاحظ هنا أيضنا أن حكم الله ودينونته هى على أعمال الإنسان، سواء كانت خفية أم ظاهرة. \* الكلام هنا لنا جميعًا ... فكثيرًا ما نهتم بما نظهره أمام الناس وننسى أن الله يرى ما هو فى الخفاء، فيكون المديح نصبينا هنا أما التوبيخ والدينونة فهى حكم الله علينا ... فليتنا نعمل بالعلاج الذى يقدمه الله لنا جميعًا ونسهر على حياتنا وخلاصنا فهما أغلى الأمور ...!!

ع٣: ا**ذكسر كيف** : أى أن العلاج ببدأ بأن تتذكر مشاعرك الأولى (ص٢: ٤) فى مصتك لله وكسيف كانست لهفتك والشتياقاتك الأولى عندما سمعت لأول مرة عن الإيمان بى وأخذت كمال نعمة الروح القدس بالمعمودية ووضع الأيدى (مسحة الميرون).

**إحفـ ظ وتـب** : أى بعـ د أن تتذكر عليك بالخطوة التالية وهى الرجوع بالتوبة ووطع وصاياى موضع التنفيذ والعمل بها.

إن لم تسهر ... : أما إذا بقيت في تهاونك وقبولك للمديح وعبادتك المظهرية.

### \*141\*

أقسدم علسيك كلسص : كما لا يعلم الإنسان متى ياتى اللص ليسرقه، هكذا آتى بعقوبتى سسريعا فى وقت لا تتوقعه، [راجع ما قاله السيد المسيح أيضًا عن مجيئه الثانى فى (مت٢٤: ٢٢، ٢٥: ٥) فى وجوب السهر وعدم معرفة الساعة وضرورة الإستعداد الدائم].

ع٤: عندك أسماء قليلة: بالرغم من انتشار خطية الرياء فى هذه الكنيسة، إلاً أن الله فى عدلـــــه لا يأخذ أحدًا بذنب آخر، ولهذا فهو يعلن بوضوح عن قلة من المؤمنين الحقيقيين لم تسنالهم الخطية إذ كان سلوكهم نقيا (ثياب بيض) فستكون مكافآتهم أيضًا هى مصاحبة المسيح فى الأبدية "**يمشون معى**"، وسيعلن المسيح نقاوتهم أمام الكل فى يوم الدينونة.

٣- سأعترف به أمام أبى : أى أن السيد المسيح سوف يعلن فى السماء كلها "أمام أبى وملائكته" قداسة هذا الإنسان وتقواه وتمسكه بالسلوك النقى فى جهاده.

عة : من له أذن : راجع (ص٢: ٧).

### \*141\*

مرؤؤا بُوحَنَّا اللأَهُوتِي

(٢) كنيسة فيلادلفيا (ع٧-١٣):

٧ «وَاكْتُبْ إِلَى مَلاَكُ الْكَنِيسَة الَّتِى فِى فِيلاَدَلْفِيَا: هَذَا يَقُولُهُ الْقُدُوسُ الْحَقُّ، الَّذَى لَهُ مَفْتَاحُ دَاوُدَ، الَّذِى يَفْتَحُ وَلاَ أَحَدَّ يُغْلِقُ، وَيُغْلِقُ وَلاَ أَحَدَّ يَفْتَحُ. ٨أَنَا عَارِفَ أَعْمَالَكَ. هَنَنَذَا قَدْ جَعَلْتُ أَمَامَكَ بَابًا مَقْتُوحًا، وَلاَ يَسْتَطِعُ أَحَدَ يُغْلِقُ، وَيُغْلِقُ وَلاَ أَحَدَّ يَفْتَحُ. ٨أَنَا عَارِفَ أَعْمَالَكَ. هَنَنَذَا قَدْ جَعَلْتُ أَمَامَكَ هَتَنُوحًا، وَلاَ يَسْتَطِعُ أَحَدَ أَنْ يُغْلِقُ، لأَنَّ لَكَ قُوَّةً يَسِيرَةً، وقَدْ حَفَظْتَ كَلَمَتِى وَلَمْ تُنْكُرِ اسْمِى ٢ هَنَدَذَا أَجْعَلُ أَعْمَالَكَ. هَنَدَذَا عَدْ مَعْمَع الشَّيْطَان، منَ الْقَائِلينَ إِنَّهُمْ يَهُودٌ وَلَيْسُوا يَهُودًا، بَلْ يَكْذَبُونَ: هَتَذَا أَصَيَرُهُمْ يَأْتُونَ وَيَسْجُدُونَ أَمَامَ رَجْلَيْكَ، ويَعْرِفُونَ أَنَى أَنَا أَجْبَبْتَكَ. ١٠ لأَنَّكَ حَفَظْتَ كَلَمَةً مَعْنَدَا أَعَيْرُهُمْ يَأْتُونَ وَيَسْجُدُونَ أَمَامَ رَجْلَيْكَ، ويَعْرِفُونَ أَنْ أَنَا أَجْبَبْتُكَ. ١٠ لأَنَّكَ حَفَظْتَ كَلَمَةً مَعْنَدًا أَعْتَذَا اللَّيْ وَالَنْ اللَّيْ مَا يَالَكُنِينَ عَلَى اللَّي فَيْدَا الْعَنْفَ هَا يَقُولُهُ الْقُدُوسُ الْحَقْقُ اللَذَى مَنْ مَعْتَى وَلَا مَنْ مَالَى مَنْ يَعْدُونَ أَنْ أَنْ أَجْبَبْ يَهُودٌ وَلَنَ أَنْ أَعْبَبْتُكَ. ١٩ لأَنَا عَارَضًا سَاحَنْكَ مَنْ سَاعَة التَّجُوبَة أَنْ تَأْتَى عَلَى الْعَالَمُ كُلَه لِتُجَرِّبُ السَاكَنِينَ عَلَى الأَرْضَ. ١٩ أَيْنَ النَّ مَنْ مَاأَنَا آتى سَرِيعًا. تَمَسَتَى عَلَى الأَرْضُ لا إِنَى عَلَى الْعَالَمُ مَنْ يَعْلَى مَعْ مَعْدَا عَمُودًا فَى أَنَ أَنْ أَعْتَنْتَ مَا مَنْ عَلَى وَاللَّكَ حَفَظْتَ كَلَمُ مُ مَنْكَ الْعَامَ مَنْ النَا مَنْ الْنَا مَا مَنْ عَلَى الأَنْ مَا مَنْ عَلَى الْعَالَى مَنْ عَلَى الْعَالَى مُولَهُ الْعَلَى مَالَنَ يَعْمُودًا فَى الْذَلُونَ مَعْتَنَ مَ مَنْ عَمُ مَا مَنْ مَنْ مَنْ عَلَى مَا مَ مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَا مَنْ مَا مَالْتَنَا مَا وَا مَا عَلَ مَ مَنْ عَلَمَ مَنْ مَنْ الْنَا مَا مَنْ مَا عَلَى عُنْهُ مُولَةُ مُنْ مَ مَا عَنْ مَا مَنْ مَنْ عَلَى مَا مَالَنَ عُلَى مَا مَا مَنْ مَ مَنْ عَلَمَ مَ مَا عَامَ مَ مَنْ عَالَى مَ مَنْ عَا مَا مَ مَا مَا مَنْ مُ عَلَى مَ مَنْ مَ مَا مَا

ع٧: ملاك الكنيسة : هو القديس كوزر انوس.

فيلادلفيا : مدينة بناها ملك برغامس (فيلادلفس) وأطلق عليها اسمه، وتعرضت لز لازل كثيرة أفقرتها وجعلت سكانها يهجرونها على مدى الأزمان.

القدوس الحى : يقدم السيد المسيح نفسه هنا باسم من أسمائه وصفاته "القدوس" و هى صفة لا تطلق إلا على الله ولا يشترك أحد معه فى هذا اللقب، أى إعلان واضح عن لاهوته، وكذلك هو "الحق" أى الفاحص الأعماق والصلاق فى كلامه والعادل فى أحكامه.

له مفتاح داود : تنبأ إشعياء عن المسيح المخلص فقال "أجعل مفتاح بيت داود على كتفيه فيفتح وليس من يغلق ويغلق وليس من يفتح" (إش ٢٢: ٢١-٢٢).

فيؤكد السيد المسيح هنا أنه هو من تكلم عنه لشعياء بالروح القدس، وتعبير "مفتاح داود" بعنى سلطان الملك المطلق والذى بيده كل شئ، فهو يفتح الملكوت وبيت أبيه لمن يريد ويغلقه فى وجه من لا يستحق.

أيضًا يأتى مفتاح داود كإشارة ورمز لعلامة الصليب التي تفتح أمام من يرشمها بإيمان أعين الإنسان على الملكوت، وتغلق القلب والحواس أمام الشيطان وعروضه.

### \*\*\*\*

كذلك يمكن القول أن هذا المفتاح يرمز إلى السلطان المعطى للكنيسة (مت١٦: ١٩) وهو المسمى بسلطان الحل والربط، فهى وحدها امتداد لسلطان سيدها المسيح فى أن تفتح أبوابها للخطاة التائبين وتغلقها أمام من أصروا على ضلالتهم.

ع ع <i قوة يسيرة : أى قوة قليلة، وهى إشارة إلى قلة عدد الشعب فى هذه الكنيسة بسبب السر لازل أو قلـــة إمكانياتها المادية ويمكن القول أيضاً أنها اشارة إلى ضعف صحة أسقفها، فصارت قوته الجسدية يسيرة.</p>

لما كانت هذه الكنيسة بلا شهرة ولا صيت قوى بدأ السيد المسيح حديثه معها بتشجيع كبير لها، فقدم لها نفسه أولاً بأنه صاحب السلطان (ع٢) والآن ببشرها بأنه فتح أمامها باب الملكوت الذى لا يستطيع أحد أن يغلقه، ويمتدح أيضًا فى الأسقف وكنيسته ليمانها المتمثل فى حفظ وصايا الله والعمل بها والتمسك باسم الله فى أكثر الظروف صعوبة.

الهى الحبيب نشكرك من أعماق قلوبنا على محبتك وتشجيعك لنا، فنحن كلنا من أصحاب القوة اليسيرة والقليلة جدًا ولا نستطيع بدونك فتح باب أو غلق باب ولكن وعودك هى التى تملأ قلوبنا رجاءً .. فتعال أيضًا يا سيدى واكمل عملك إلى التمام فى حياة كل أحد منا واجعلنا نتمسك باسمك ووصاياك على الدوام.

ع٩: يهود وليسوا يهودًا: أى المدّعين التدين والغيرة وهم ليسوا كذلك.راجع(ص٢: ٩). وينطـبق هذا الآن على كل من خرجوا عن الإيمان السليم وادَّعوا أنهم مسيحيون أمثال شهود يهـوة والأدفنتسـت وغـيرهم، الذين ليس لهم هدف سوى سلب المؤمنين من كنيسة الله ... ويصـف المسيح هنا كل هؤلاء بأنهم مجمع للشيطان إذ صاروا جنوده ومنفذين لإرادته ضد الكنيسة.

**يأتون ويسجدون** : تشجيع آخر للكنيسة بألا تخشى هؤلاء الأعداء، فالمسيح وحده القادر على سحقهم وإذلالهم وتبديد مشوراتهم تحت أرجل كنيسته، وسوف يرون ويتأكدون من حبى لك وحمايتي لكنيستك.

### \*\*\*\*

ع١٠: كلعة صبرى : تعبير معناه أنك تمسكت بكلامى وقت التجارب وظروفك الصعبة. سسأحفظك ... الستجربة العتددة : إذ كنت أمينًا فى التجربة الأولى وتمسكت بالإيمان سستكون أيصًا محفوظًا ومحميًا من التجربة الآتية على العالم كله والمقصود بها الاضطهاد السرومانى العنديف فى زمن هذه الكنيسة ... ويمكن أيضًا تعميم هذا الوعد للكنيسة فى كل زمان أمام كل الإضطهادات طالما كانت أمينة فى حفظها لوصية الله ولم تحابى أحدًا أو نقبل إيمانًا غريبًا.

ع١١: ها أنا آتى سريعًا: تكرر هذا التعبير أكثر من مرة ويعنى تحذيرًا للمتوانين من قدوم الدينونة العادلة وتشجيعًا للمجاهدين والثابتين على إيمانهم.. (راجع ص٢: ٥).

تمسك بما عندك : إثبت على ما أنت فيه واحترس من ضياعه فليس معنى مدح وتشجيع الله لنا هو ضمان خلاصنا، لأنه إذا استهترنا وأهملنا خلاصنا لا ننجوا من عقوبة الله ودينونته العادلة ونخسر ملكوت السموات (عب٢: ٣).

أخسى الحبيب ... الآية السابقة تحذرنا جميعًا من خسارة الخلاص المجانى الذى قدمه لنا المسيح، فليس معنى قبولنا الخلاص هو نوال الأبدية، فأذكر كل من يهوذا الذى أضاع إكليله وأخذه متياس الرسول عوضًا عنه واذكر أيضًا البكورية التى أهملها عيسو المتهاون فأخذها يعقوب المستيقط وكذلك ديماس تلميذ بولس الذى خسر كل شئ بتعلقه بالعالم الحاضر (٢تى٤: ١٠).

ع١٢: ا**جعله عمودا** : أما الغالب والمنتصر فسيكون مكانه ثابتًا "عمودا" وقريبًا منى ومن أبى "فى هيكل إلهى".

لا يعود يخرج إلى خارج : أى من وصل إلى الأبدية لا مجال لخروجه منها ثانية. أكتب عليه اسم : أى أعلن بوضوح انتسابه لى ولأبى ولملكوت السماوات فيكون مجده معلنًا أمام الجميع. اسم إلهى ... اسم مدينة إلهى : قد يحدث هذا التعبير التباسًا عند البعض إذ كيف يكون للمسيح إلهًا يطلق عليه لقب إلهى ؟!

المقصود أن المسيح المتجسد نائبًا عن البشرية وكبكر بين إخوة كثيرين يدعو الله "إلهى" وهذا انضاع عجيب منه ورفع لمستوى المؤمنين المنتصرين أن يكون المسيح واحدًا منهم بتجسده ودعوته معهم لله أنه إلهه. ولا يقصد المسيح أنه أقل من أبيه الذى أعطاه لقب الإله والدليل في الآتي :

| - 1 | أنه القائل :         | "أنا والآب واحد" (يو ۲۰ : ۳۰).                   |
|-----|----------------------|--------------------------------------------------|
|     |                      | "من رآني فقد رأي الآب" (يو ١٤ : ٩).              |
| - ۲ | شهد له الروح القدس : | وكان الكلمة الله" (يو ١: ١).                     |
| ٣   | في سفر الرؤيا نفسه : | "أنا هو الألف والياء البداية والنهاية" (رؤ١: ٨). |
|     |                      | "أنا هو الأول والآخر" (روً ١: ١٧).               |
|     |                      | "أنا هو الفاحص الكلى والقلوب وسأعطى كل واحد      |
|     |                      | بحسب عمله" (رو۲: ۲۳).                            |
|     |                      | "يفتح ولا أحد يغلق ويغلق ولا أحد يفتح" (رق٣: ٧). |

وفى النهاية مما يؤكد المساواة فى تفسير العدد الذى نحن بصدده، فإن المسيح سوف يكتب اسمه على "الغالب" كما سيكتب اسم أبيه عليه وهذا دليل كافى على مساواة الاسمين فى الكرامة والمجد. ولنعود مرة أخرى للمكافأة فى مفهومها الروحى... فمن انتصر وغلب ستكون مكافأته هى اسم الله معلنًا فيه وهو مؤسس مدينة أورشليم السمائية ويحصل أيضًا على اسم المدينة إذ صار مواطنًا أبديًا فيها ويحصل كذلك على اسم المسيح ملكها.

١٣۶: هي نفس العبارة التي استخدمها السيد المسيح في جميع رسائله لكل الكنائس.

### \*\*\*\*

مرؤؤا يُوحَنَّا اللأهُوتِي

(٣) كنيستر كالحاف كيتر (ع ١٤ - ٢٢):

٤ ١ «وَاكْتُبْ إِلَى مَلاَك كَنيسَة اللاوُدكيِّينَ: هَذَا يَقُولُهُ الآمينُ، الشَّاهِدُ الأَمينُ الصَّادِقُ، بَدَاءَةُ خَلَيقَة الله. ١٥ أَنَا عَارِفٌ أَعْمَالَكَ، أَنَّكَ لَسْتَ بَارِدًا وَلاَ حَارًا. لَيُتَك كُنْتَ بَارِدًا أَوْ حَارًا. ٢ ٢ هَكَذَا لاَتَكَ فَاترَ، وَلَسْتَ بَارِدًا وَلاَ حَارًا. آَنَا عَنىٌ، وَقَدِ لاَتَكَ فَاترَ، وَلَسْتَ بَارِدًا وَلاَ حَارًا، أَنَا مَزْمِعٌ أَنْ أَتَقَيَّأَكَ مَنْ فَمِي. ١٧ لأَنَّكَ تَقُولُ: إِنِّى أَنَا عَنىٌ، وَقَد التَّقَيَّاكَ مَنْ فَمِي. ١٧ لأَنَّكَ تَقُولُ: إِنِّى أَنَا عَنىٌ، وَقَد التَّقَى وَالْبَحْسُ وَفَقيرٌ وَأَعْمَى وَعُرْيَانٌ. ١٨ أَنْتَ عَنَيْ، وَقَد أَعْمَا لَكَ تَقُولُ: إِنِّى أَنَا عَنىٌ، وَقَدَ التَّقَى وَالْبَحْسُ وَفَقيرٌ وَأَعْمَى وَعُرْيَانٌ. ١٨ أَشْتَعْنَيْتُ وَلاَ حَاجَةَ لَى إِلَى شَىءَ، وَلَسْتَ تَعْلَمُ أَنْكَ أَنْتَ الشَّقَى وَالْبَحْسُ وَفَقيرٌ وَأَعْمَى وَعُرْيَانٌ. ١٨ أَشْتَعْنَيْتُ، وَلَا حَاجَةَ لَى إِلَى شَىءَ، وَلَسْتَ تَعْلَمُ أَنْكَ أَنْتَ الشَّقَى وَالْبَحْسُ وَفَقيرٌ وَأَعْمَى وَعُرْيَانٌ. ١٨ عُنْ المَعْذَى عَنْتُ عَلَى أَنْ عَنَيْ مَعْلَا عَنَى مَالَعَارِ لَكَى تُسْتَعْنَى، وَنَيْبَة لِيَعْمَى وَعُرْيَانً.

ع١٤: كنيسة اللاودكبين : كانت مدينة لاودكية أغنى الكنائس السبع وتقع بين مدينتى كولوسى وفيلادلفيا واشتهرت بتجارة الصوف، وأخذت اسمها من اسم "لاودكية" زوجة أنطيخوس الثانى .. وكان غنى هذه الكنيسة المادى هو سبب مشكلتها الروحية كما سنرى.

ملاك الكنيسة : تعاقب عليها في العصر الأول كل من أوريليوس الأسقف ثم سفاريوس الأسقف الشهيد.

هذا يقوله الأمين : "الأمين" هنا هي لقب يخص الله وحده وتأتى بمعنى الحق أو معلن الحق.

الشاهد الأمين الصادق : إذ كانت مشكلة هذه الكنيسة هى الفتور الروحى ومعظم رسالة السيد المسيح لها إنذارًا وتوبيخًا ... قدم السيد المسيح ذاته هنا بأنه الشاهد والفاحص لكل الأعمال وهو إن حكم فحكمه نهائى لأنه أمين وصادق، فهو ليس كالبشر الذين تنقصهم المعلومات إن حكموا أو قد تختلف ضمائر هم بسبب المحاباة أو الميول عند الحكم على أحد

بداءة خليقة الله : أى رأس وصاحب وبادئ الخليقة كلها كما قال القديس يوحنا فى إنجيله "به كان كل شىئ وبغيره لم يكن شئ مما كان.." (يو ١: ٣).

### \*\*\*•\*

لأن هذه الكنيسة تعانى من الفتور الروحى، يعلن الله نفسه لمها أنه الحق والصادق ورأس وبادئ كل الخلائق، فهو العادل الفاحص لكل شئ ولا يقبل هذا التراخى.

ع١٥:كانــت كــئرة المــال السبب الأساسى فى تراخى كنيسة لاودكية، فطلبت المسرة الماديــة وحــياة الترف وتركت الطريق الملوكى وهو حمل الصليب وراء سيدها فوقعت فى الفتور الروحى.

لمست باردًا ولا حسارًا : أى تشخيص إلهى محدد لمرض هذه الكنيسة فهى ليست فى الحرارة الروحية وروحانية العبادة وليست أيضًا باردة بمعنى أنها لا تعترف بخطيتها وتشعر بها.

ليستك كنت باردًا أو حارًا : فمن يعترف ويقر ببرودته أى خطاياه قد تتحرك فيه أشواق الستوبة نحسو الله، كمسا حدث مع زكا والسامرية والمرأة الخاطئة ومتى الرسول الذى كان عشسارًا، ومسن هو حار فلا خوف عليه ... ولكنك لست هذا ولا ذاك ... وكلمة "ليتك كنت بساردًا" نكشف لنا خطورة الفتور والخداع الروحى إذ أنه أمام الله أسوأ من حياة الخطية ذاتها لأن الفاتر مخدوع فى نفسه ومكتفى بما هو فيه فلا يقدم توبة.

ع١٦٦: استخدم الرب هنا تعبيرًا ماديًا ليقرب لأذهاننا خطية الفتور وحال الفاتر.. فكما أن هناك من الطعام ما يؤكل ساخنًا (حارًا)، وأنواع تؤكل باردة ومستساغة، فإن الطعام الفاتر هو ما لا تقبله النفس بل تلفظه .. هكذا فالإنسان الفاتر لا طعم له أمام الله.

ع١٧: يوضـــح السيد المسيح هنا سبب مرض وخطية الفتور، إذ دخل الإحساس بالذات والغنى قلب هذه الكنيسة، وشعرت بتميزها بين الكنائس فانزلقت فى الإفتخار بغناها واعتمدت عليه حتى أنها لم تشعر باحتياجها الحقيقى إلى الله مخلصها.

لسبت تعلم أنك : أما الحقيقة فهى إنك لست كما ترى نفسك بل كما أحكم عليك أنا، وأنا أحكم عليك (أيها الفاتر) بأنك :

### \*\*\*•\*\*

شقى : من الشقاء أى أنك بلا سعادة حقيقية وفرح داخلى بالرغم من أموالك.

بئس : لأنك تخليت عن شركتك الإلهية فصرت تعيسًا وفى حالة سيئة هنا وهالكًا هناك (الأبدية).

فقسير : المقصود هو الفقر الروحى بعكس كنيسة سيمرنا التى كانت فقيرة ماديًا ومدح الرب غناها الروحى.

أ**عمى** : أى لا ترى حقيقة أمرك.

عریان : إذ استغنیت عن نعمتی و اعتمدت علی ما عندك، فارقتك نعمتی فصرت عریانًا بلا نعمة، معوزًا و لا تجد ما یسترك أمامی.

ع١٨: أشسير عليك : أى أقدم لك علاجًا ... ويلاحظ أن كلمة "أشير" تعنى أن الله يقدم نصيحة للجميع ولكنه لا يلزم أحد بقبولها .. ولكن على الإنسان أن يتحمل نتائج اختيار اته... بقبول أو رفض وصايا الله.

تشسترى مسنى ذهبًا : أول الثلاث علاجات التى قدمها السيد لهذه الكنيسة؛ فأنا وحدى مصدر العطاء، فاترك ما نتكل عليه من ذهب الأرض فما كان من ورائه سوى بعدك وفنورك فأنسا المصدر الوحيد لغناك ... والذهب المصفى بالنار يرمز لغنى الحياة الروحية، ويرمز أيضاً للمسيح ذاته إذ هو وحده الذهب الخالص والمصفى بنار الصليب ليقدم لنا الخلاص.

شيابًا بيضًا : العسلاج الثاني، وهو أنه عليك أن تلتحق وتكتسى بالطهارة الداخلية فلا تخرى من عريك أمامي يوم الدينونة.

كحسل عينيك : أى استجب لنداءات وتوبيخات الروح القدس فهو المسئول عن البصيرة الروحية للإنسان ولهذا من ألقاب الروح القدس فى كنيستنا "روح الاستنارة".

الخلاصة :: يمكن تلخيص علاج خطية الفتور في الأتي ..

١- الإلتجاء إلى الله و إعلان فقرى الروحى فأقتنى الله ذاته (الذهب المصفى).
 ٢- الجهاد من أجل طهارة القلب التى لن يعاين أحد بغيرها المسيح.

\*\* • \*\*

٣- الإستماع والاستجابة والطاعة لروح الله القدوس في حياتنا وطاعة وصية وإرشاد
 الأباء.

ع١٩٠: لما كان كلام الرب لهذا الأسقف ولهذه الكنيسة كلامًا شديدًا وإنذارًا صعبًا يعود هنا ويوضح أن سبب كل كلامه هو الحب، فكما يؤدب الأب أولاده ولو بالتوبيخ الشديد أحيانًا، فإن كل ما يرجوه هو توبتهم وعودتهم عن ضلالهم حتى يتمتعوا بالحياة معه ولا يفقدوا خلاصهم، ويؤكد هذا المعنى أيضًا القديس بولس في رسالته للعبرانيين "الذي يحبه الرب يؤدبه" (عب١٢: ٧).

كمن غميورًا .. وتب : أى عليك أن تهتم بخلاص نفسك وتبذل فى ذلك الجهد وإرجع بالتوبة إلى سيرتك الأولى.

ع٢٠٤: هــا أنا واقف على الباب وأقرع : تصوير جميل للغاية يوضح ما سبق شرحه أن الله يحــترم إرادة الإنسان فلا يفتح الباب عنوة، ويصور أيضًا طول أناة الله علينا وصبره إذ لازال واقفًا يترجى أن يجيب الإنسان على نداءاته ويفتح له" (نش٥: ٢).

إن سمع أحد ... وفتح : لا يكفى أن يسمع الإنسان صوت الله و إفتقاد نعمته له بل عليه أن يقوم ويفتح أى يجاهد بإرادة صادقة ويترك كسله ليملك المسيح على بيته أى قلبه.

أتعشم معه و هو معى : يشترك مع المسيح في طعام واحد و هذه الوحدانية نتم بتناول جسد المسيح ودمه والشبع بكلامه المقدس.

المسا أروع محبتك لى بارب حتى صار العشاء معى أنا الخاطى هو شهوة قلبك (لو٢٢: ١٥) أفأنت الواقف تترجى الدخول حتى أفتح قلبى فتصبير كلك لى وأنا بكاملى لك وتجمعنا مائدة محبتك الغير محدودة ... أليس هذا ما تقدمه لى كل يوم على مذبحك المقدس ... فياليتنى أفتح قلبى دائمًا بالتوبة حتى تدخل يا عريس نفسى وتتعشى معى ولا تفارقنى أبدًا ...

ع۲۱: **يجلس في عرشي** : وهي مكافأة الغالب التائب عندما يتخلص من فتوره، فالمسيح يعده بمكافأة تفوق كل فكر وكل خيال ... ! إذ كيف يتسنى لنا أن نجلس مع الله في عرشه أي

### \*\*\*••\*

مرؤريا يُوحَنَّا اللأَهُوتِي

فى مجد ملكوته !! أليس هذا سرًا عجيبًا ؟... وهناك شئ آخر يوضح لنا قوة التوبة وفاعليتها ... فى مجد ملكوته !! أليس هذا سرًا عجيبًا ؟... وهناك شئ آخر يوضح لنا قوة التوبة وفاعليتها ... فمس من كان مزمعًا أن يتقيأه من فمه، في المسيح معه ... أنه نفس من كان مزمعًا أن يتقيأه من فمه، في في المطمة مراحم الله وفاعلية التوبة ! فهو لا يغفر للخطاة فقط بل يكافئهم بما هو فوق توقعاتهم أو استحقاقاتهم.

كما غلبت أنا وجلست : كلام تشجيعي أخير يحثنا فيه السيد على الغلبة والنصرة فقد جاز الآلام والموت وخرج منتصرًا وأعطى أبناءه المؤمنين أيضًا القدرة على هذا بمسادنته لهم. ولأنه بجسدنا قد غلب "ثقوا أنا قد غلبت العالم" يو ١٦: ٣٣، فنحن أيضًا فيه سوف نعلب ونجلس معه في عرشه وعرش أبيه.

ع٢٢: من له أذن : الخاتمة المعتادة لكل الرسائل حتى نسمع ونعمل بما سمعناه. \* أخسى الحبيب : إن الدرس المستفاد من كنيسة اللاودكيين هو عدم الإنشغال بالماديات والتباهى بها. فعلينا لذًا أن نحرص على إرضاء الشاهد الأمين الفاحص لأعماق القلب بدلاً مسن أن نقضسى معظم عمرنا فى محاولة لرضاء ذواتنا أو إرضاء الآخرين على حساب إرضاء أبديتنا ... فما أخطر خطية الفتور وعقوبتها ... إرحمنا يا إلهى كعظيم رحمتك



\*\*\*\*

الأصحاح الرابع مرش الله وبعض من مبده × + ×

بانتهاء الأصحاح الثالث ينتهى المشهد الأول من الرؤيا السماوية، وهو المشهد المتعلق بالرسائل الرعوية للسبع كنائس، أما الأصحاح الرابع والخامس فهما بمثابة مقدمة تنقلنا للأصحاح السادس حيث بداية فك الأختام السبعة وما اختص به الأصحاح الرابع فهو وصف لعرش الله ومجده.

(۱) منظر العرش (۱۲-۲):

١ بَعْدَ هَذَا، نَظَرْتُ وَإِذَا بَابٌ مَفْتُوحٌ فِي السَّمَاءِ، وَالصَّوْتُ الأَوَّلُ، الَّذِى سَمِعْتُهُ كَبُوق، يَتَكَلَّمُ مَعِي قَائِلاً: «اصْعَدْ إِلَى هُنَا، فَأُرِيَكَ مَا لاَ بُدَّ أَنْ يَصِيرَ بَعْدَ هَذَا.» ٢ وَلِلْوَقْتِ صِرْتُ فِي الرُّوحِ، وَإِذَا عَرْشٌ مَوْضُوعٌ فِي السَّمَاءِ، وَعَلَى الْعَرْشِ جَالِسٌ. ٣ وَكَانَ الْجَالِسُ، فِي الْمَنْظَرِ، شِبْهَ حَجَرِ الْيَشْبِ عَرْشٌ مَوْضُوعٌ فِي السَّمَاءِ، وَعَلَى الْعَرْشِ جَالِسٌ. ٣ وَكَانَ الْجَالِسُ، فِي الْمَنْظَرِ، شِبْهَ حَجَرِ الْيَشْبِ وَالْعَقِيقِ، وَقَوْسُ قُزَحَ حَوْلَ الْعَرْشِ، فِي الْمَنْظَرِ، شِبْهَ حَجَرِ الْيَشْبِ وَالْعَقِيقِ، وَقَوْسُ قُزَحَ حَوْلَ الْعَرْشِ، فِي الْمَنْظَرِ، شِبْهُ الزُّمُودِ. ٤ وَحَوْلَ الْعَرْشِ أَرْبَعَةً وَعِشْرُونَ عَرْشًا. وَرَايَتَ عَلَى الْعُوْشِ أَرْبَعَةً وَعِشْرُونَ عَرْشًا. وَرَايَعَةِي، وَقَوْسُ قُزَحَ حَوْلَ الْعَرْشِ، فِي الْمَنْظَرِ، شِبْه الزُمُودَدِ ٤ وَحَوْلُ الْعَرْشِ أَرْبَعَةً وَعِشْرُونَ عَرْشًا. وَرَايَعَة عَلَى الْعُرُونَ أَنْ أَنْعَقِيقٍ، وَقَوْسُ قُزَحَ حَوْلَ الْعَرْشِ، فِي الْمَنْظَرِ، شِبْه الزُمُونَ فِي الْمَنْظَرِ، شِبْهُ الزُمُونَ عَرْشًا.

ع١: **بعد هذا** : أى بعد الحديث والرؤيا السابقة عن السبع كنائس. **باب مفتوح فى السماء** : تعنى روحيًا إنفتاح الروح لرؤية أمور روحية جديدة كانت مغلقة على جميع البشر.

### \***~ · /**\*

مؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

تذكرنا هذه الآية بانفتاح السماء أمام اسطفانوس وقت استشهاده (أع٧: ٥٦) والسلم الذى رآه يعقوب فربط السماء والأرض، وكلا من اسطفانوس ويعقوب نظرا بعضًا من السماء وهما على الأرض، أما في رؤيا يوحنا فإنه سؤف يرى السماء من داخل السماء وكذلك سوف يرى وهو في السماء أحداث منتالية تحدث على الأرض.

لما كانت الكنيسة تمثل السماء على الأرض ظل طقس الكنيسة يمنع غلق أبوابها في إشارة إلى أن من يريد السماء فدائمًا بابها مفتوح، وظل هذا الطقس ساريًا ولم تبطله سوى الظروف الأمنية.

الصوت الأول : هو نفس صوت المسيح (ص ١ : ١٠).

**إصعد إلى هذا :** أى لينظر يوحنا ومن بعده كل الكنيسة بعضًا من مجد السماء، وهذا ما أضـــافه الســيد بقوله "فــأريك ما لابد أن يصير" والغرض الأساسى من إعلان الله لذا لبعض مــناظر من مجد السماء هو تشجيعنا للتعلق والتطلع الدائم لها حتى لا يشغلنا عنها شئ فنفقد مكاننا فيها.

بعد رؤيا السبع رسائل، كلم المسيح يوحنا وأعلن له رؤيا جديدة إذ دخل من باب مفتوح إلى السماء ليرى ماذا سيحدث بعد رؤيا السبع كنائس.

ع٢: **للوقت صرت فى الروح**: صرح القديس يوحنا قبلا أنه كان فى الروح(ص ١: ١٠)، والآن يعلن هذا أنه صار فى الروح، بمعنى أن الله أعطاه إحساسًا روحيًا جديدًا مع انتقاله إلى السماء وهو إحساس يتناسب مع المشهد الجديد المزمع أن يراه، هكذا أيضًا كل إنسان يسمع لصوت السيد كما سمع يوحنا يعطيه الله شعورًا روحيًا متميزًا يصعب على الإنسان وصفه للآخرين.

علمى العرش جالس : لم تسعف اللغة البشرية بكل مفرداتها القديس بوحنا فى وصف السذات الإلهية ولكن ما سمح به الله له أن يراه جالسًا على عرش وهذا المنظر يتمشى مع وصفنا للسماء بأنها ملكوت الله (أى مملكته) ويشير أيضًا إلى السلطان المطلق للجالس على هذا العرش.

وسوف يستخدم القديس يوحنا تعبير الجالس على العرش كثيرًا في الأصحاحات القادمة.

ع٣: أمــا هيئة هذا الجالس على العرش فكان كحجر اليشب الأبيض الشفاف كتعبير عن بساطة الله ونقائه، وكذلك فالعقيق لونه أحمر مثل النار فيرمز لعدل الله، وهو ثابت فى عهوده مــع البشر كنذكار عهد قوس قزح (تك٩: ١٣) الذى أعطاه لنوح بعد الطوفان ولكل البشرية بعــدم إغراقها مرة ثانية بالطوفان، أما الزمرد الأخضر فهو يشير إلى أن الله هو مصدر كل حياة ونمو. والأمور كلها (اليشب والعقيق والقوس) تشير إلى بهاء مجد الله.

ع٤: الأربعــة وعشـرون عرشًا : رأى يوحنا أربعة وعشرين عرشًا لمخلوقات سمائية حول عرش الجالس، أى أن الله أشركهم فى مجلسه وهو نوع من الإكرام المتميز جدًا.

**أربعــة وعشــرون شيخًا** : من هم : نفضل استخدام تعبير مخلوقات سمائية و هو تعبير يشمل كونهم ملائكة متميزين أو شيئًا أعظم من الملائكة كما قال كثير من الأباء.

شيخًا : الأصبل اليوناني لهذه الكلمة معناه قسيسًا، فالترجمة الصحيحة لها هو قسيسًا وليس شيخًا .

أربعة وعشرون : يرمز بهذا العدد لاكتمال الكنيسة بعهديها أمام الله (إثنى عشر سبطًا من العهد القديسم وإثنى عشر رسولا فى العهد الجديد)، ويمثل الأربعة والعشرون قسيسًا الكهنوت المسائل أمام الله والذى يشفع فى المؤمنين وينقل صلواتهم إلى الله (رؤ<sup>0</sup>: ٨)، وما يلبسونه من ثياب بيض يمثل نقاءهم (مثال تونية الكاهن والشماس) أما أكاليل الذهب فنرمز لمجد وكرامة هذه الدرجة السامية أمام الله إذ جعلهم كالملوك، ويتميز الشعب القبطى بصفة عامة بإجلاله واحترامه للكهنوت ودرجاته لسمو عمله إذ هو السر المتمم لجميع أسرار

ملحوظة : تعديد الكنيسة للأربعة وعشرين قسيسًا يوم ٢٤ هاتور كما تطلب شفاعتهم وتذكرهم في تسبحتها.

ع<sup>0</sup>: **بــروق ورعــود وأصــوات** : ترتبط هذه العلاقات وتشير إلى الحضرة الإلهية إذ تكــررت ذانها على جبل سيناء عند إعطاء الشريعة (خر ١٩: ١٦)، وهى كلها أمور تشعرنا

### \*\*\*•4\*

مرؤدًا بُوحَنَّا اللاَهُوتِي

بالمهابــــة والرعدة عند الوقوف أمام الله، وتَذَكَّر مثل هذه الأمور يساعد الإنسان على مقاومة شرور الفكر (السرحان) وقت الصلاة.

سبعة مصابيح نار متقدة : إشارة إلى الروح القدس النارى والمنير، إذ يكمل الرسول ويقــول "هى سبعة أرواح الله" راجع (ص١: ١٢)، ويشير أيضًا إلى عمله فى أسرار الكنيسة السبعة.

يمكــن القـــول أيضـَـــا أن "الـــبروق" تمثل وعود الله اللطيفة البراقة، بينما تمثل الرعود تحذيراته المرهوبة أما الأصوات فتعبر عن أحاديثه وإرادته المعلنة في الخليقة.

ع<sup>7</sup>: بحر زجاج شبه السبلور : في العهد القديم وفي هيكل سليمان كان هناك "بحر المنحاس" (١مـل٧: ٣٩) وكـان للتطهير .. والآن نحن أمام بحر من زجاج بلورى ير مز للمعمودية فـي نقائها وطهارتها وهذا البحر أمام الله لأنه لن يعاين أحد الله ما لم يعبر هذه المعمودية (يو٣: ٥).

أربعة حيوانات مملوءة عيونا : المقصود بأربعة حيوانات أنها أربعة كائنات حية وأجمع كل الآباء في تفسيراتهم أنهم طغمات الملائكة المعروفة بالسيرافيم والشاروبيم وحتى نكمل الشرح عنهم سنوضح ذلك في تفسير الأعداد (٧-٩).

له ما أجمل وأروع وأرهب منظر السماء الذي يرفعنا ويصعدنا إلى التأمل في مجد الله وعرشه فنشتاق إلى الإلتقاء الدائم به ... أرجوك يا إلهى إجعل لنا نصبيًا أن نراك كما رآك يوحنا واعطنا الإرادة الصالحة أن نكمل سعينا بسلام.

(٢) وصف الأمريعة، حيوانات وعملهم (٢٥-١٠):

٨ وَقُدَّامَ الْعَرْشِ بَحْرُ زُجَاجٍ شِبْهُ الْبَلُورِ. وَفِى وَسَطِ الْعَرْشِ، وَحَوْلَ الْعَرْشِ، أَرْبَعَةُ حَيَوَالَاتِ مَمْلُوَّةٌ عُيُونًا مِنْ قُدًامٍ وَمِنْ وَرَاءٍ. ٧وَالْحَيَوَانُ الأَوَّلُ شِبْهُ أَسَد، وَالْحَيَوَانُ النَّابِى شِبْهُ عِجْلٍ، وَالْحَيَوَانُ النَّالِثُ لَهُ وَجْهَ مِثْلُ وَجْهَ إِنْسَانَ، وَالْحَيَوَانُ الرَّابِعُ شِبْهُ نَسْرٍ طَائِرٍ. ٨وَالأَرْبَعَةُ الْحَيَوَانَاتُ لَكُلَّ وَاحِد مِنْهَا سَيَّةُ أَجْنِحَةٍ حَوْلَهَا، وَمِنْ دَاخِلٍ مَمْلُوَّةٌ عُيُونًا، وَلاَ تَزَالُ نَهَارًا وَلَيْلاً قَائِلَةً: «قُدُوسَ، قُدُوسَ» قُلُّوسٌ، الرَّبُّ الإِلَهُ الْقَادِرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ، الَّذِي كَانَ وَالْكَانِنُ وَالَّذِي يَأْتِي.» ٩وَحِينَمَا تُعْطِى الْحَيَوَانَاتُ مَجْدًا وَكَرَامَةً وَشُكْرًا لِلْجَالِسِ عَلَى الْعَرْشِ، الْحَيِّ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ،

يمكن شرح كل ما يتعلق بالحيوانات الأربعة في النقاط التالية :

ع<: ١ - مملوّة عيونا : أى تتميز بمعرفة الله الكلية وأمور كثيرة أخرى يعلنها لها الله، وهذه الأعين من داخل أيضًا (ع٨) دليل على المعرفة الداخلية القوية.

ع٧: ٢- أشكالها المنظورة : شبه أسد ... شبه عجل ... مثل وجه إنسان ... شبه نسر . (أ) أخذ التقليد الكنسى منذ القديم أشكال هذه الكائنات الملائكية رموزًا للأربعة بشائر ، فالأسد يشير إلى بشارة القديس مرقس لأنه يبدأ بصوت صارخ، وارتبط الأسد مع صورة مارمرقس، وشبه العجل إلى بشارة القديس لوقا لأنه أكثر من تكلم عن الذبائح، ووجه الإنسان يشير إلى القديس متى لأنه يبدأ بذكر نسب المسيح البشرى، وشبه النسر يشير إلى بشارة القديس يوحنا لأنه يحلق في اللاهوتيات وتكلم عنها كثيرًا.

> (ب) لأن هذه المخلوقات هي ملائكية فأشكالها تدل أيضًا على عملها ومكانتها. فالأسد : رمز لقوة الملائكة وقدرتهم.

> > العجل : الصبر على تتفيذ المهام الصعبة.

الإسمان : دليل على الإدراك العقلى والنمييز .

النسر : السرعة وبُعد النظر وسمو الارتفاع.

(جـــ) يمكننا القول أيضمًا أنها تمثل كمال الخليقة أمام الله، باعتبار أن الإنسان أهم الكائنات العاقلة والأسد أشرف الحيوانات المفترسة والعجل يمثل الحيوانات الأليفة والباذلة والنسر أقوى من فى مملكة الطيور، فتصير الخليقة بكل أنواعها ماثلة أمام الله كل حين تقدم له التسبيح والعبادة، فالأربعة حيوانات تشفع فى كل الخلائق.

### \*\*//\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

ع٨: ٣- سستة أجنحة : الأجنحة تشير إلى حركة الملائكة السريعة فى نتفيذ مشيئة الله، كذلك ترمز لمهابة منظر الله ومجد كرامته فهم يطيرون بجناحين، وفى ورع وحياء يغطون أرجلهم بجناحين، وباتضاع يسترون وجوههم مجناحين (إش٦: ٢) وهذا ما نذكره عنهم أيضًا فى صلاة القداس الغريغورى.

ع٩: عملهما : يمكسن القول أن عملها الأهم وربما الأوحد هو تقديم "المجد والكرامة والشكر " لله معلنين بأصواتهم تسبحة التقديس "قدوس قدوس قدوس" وهى نفس التسبحة التى رآها لشعياء فى رؤياه (لِش٦) والتى أخذتها الكنيسة وأضافتها فى صلواتها كلها وتسابيحها (صلاة الأجبية والقداس الإلهى). فليس لنا أفضل من أن نصلى لله كما تسبحه وتمجده وتتطق باسمه الملائكة.

تشـــتمل أيضـًــا صلاتها على تسبيح الله فى صفاته فهو كلى القدرة (ضابط الكل وخالق الأشياء من العدم) و هو أيضـًا الأزلى والكائن والأبدى والذى ليس لملكه انقضاء.

- تعيدًا الكنيسة للأربعة الحبوانات الغير متجسدين وتطلب شفاعتهم إعترافًا بمكانتهم وسمو عملهم في يوم ٨ هاتور.

أخـتى الحبيبة إذا كانت الملائكة ذات الأجساد الروحية النور انية تغطى أنفسها بأجنحتها أمـام الله حياء" وتقديسًا لكر امته ومهابته، أفلا نتعلم نحن ونعلم أبناءنا منذ الصغر فضيلة الإحتشام فى ملابسنا وكذلك تغطية الرأس والوقار أثناء أوقات الصلاة !! فما أحلى الوقوف بمهابة وخشوع أمام الله.

(٣) تسبحته الأمريعة ومحشرين قسيسًا (ع١٠-١١):

١ يَخِرُّ الأَرْبَعَةُ وَالْعَشْرُونَ شَيْخًا قُدًامَ الْجَالسِ عَلَى الْعَرْشِ، وَيَسْجُدُونَ للْحَيِّ إِلَى أَبَد الآبديلَ،
 وَيَطْرَحُونَ أَكَالِيلَهُمْ أَمَامَ الْعَرْشِ قَائلينَ: ١١ «أَنْتَ مُسْتَحَقٌ أَيُّهَا الرَّبُ أَنْ تَأْخُذَ الْمَجْدَ وَالْكَرَمَةَ
 وَالْقُدْرَةَ، لأَنَّكَ أَلْتَ خَلَقْتَ كُلَّ الأَشْيَاءِ، وَهِيَ بِإِرَادَتِكَ كَائِنَةٌ وَخُلِقَتْ.»

### \*\*!!\*\*

الأصحاح الرأبع

ع١٠: عندما سمع إشعياء الملائكة ينشدون "قدوس .. قدوس .. قدوس" اهتزت أعتاب الهيكل وأساساته وارتعب وصرخ "ويل لى .. لإنى إنسان نجس الشفتين" (إش٢: ٣–٥)، وها نحن أمام منظر مماثل تمامًا.. فعندما نطقت الأربعة الحيوانات الغير متجسدين باسم الله القدوس ماذا حدث ؟!!

يخر ... ويسجدون : لم يحتمل الأربعة والعشرون قسيسًا النداء باسم الله القدوس، فسجدوا على الفور في خشوع وخضوع وانسحاق أمام إعلان مجد الله.

يطرحون أكاليلهم : إذ كانت أكاليلهم هى نوع من الكرامة التى أعطاها لهم الله، فهم يردونها إليه وكأنهم يقولون أنك أنت صاحب الكرامة وحدك.

ولتلاحظ أيها الحبيب أنه فى طقس قداس كنيستنا يدخل الأسقف بناج كهنونه إلى الكنيسة ولكن عند قراءة الإنجيل بل وقبله عند لحن آجيوس، يخلع رئيس الكهنة غطاء رأسه وكأنه يتمثل بهذا المنظر السماوى ويعلن أنه لا كرامة سوى لله الواحد الجالس على عرشه... ويستكمل صلاة القداس كاملة دون العودة للبس التاج مرة أخرى.

ع١١: يقدم هذا الأربعة والعشرون قسيسًا تسبحة للرب الإله يعلنون فيها أنه وحده فقط المستحق للمجد والكرامة، لأنه هو كلى القدرة وصاحب الخليقة كلها وصانعها بكلمته وإرادته... وهذا التسبيح يشملنا نحن البشر فنحن خليقة الله وصنعة يديه ... أى أننا نُذكَر أمام الله فى تسبحة السمائيين.

الا تشعر بهذا أيها الحبيب ... و هل تشارك السمائيين في التسبحة الإلهية ؟
ان صلوات التسبحة الكنسية من ألذ الصلوات التي ترفع القلب إلى الله فهل تمتعت بها ؟
ليتك تشارك الكنيسة فيها لتكون مع السمائيين في أحاسيسهم الروحية العالية.



\*\*1\*\*

الأصحاح الحامس

السفر المحتوم وتسبحة الخروض

\* **+** \*

(١) السف المخنوم (١٤-٥):

ا وَرَأَيْتُ عَلَى يَمِينِ الْجَالِسِ عَلَى الْعَرْشِ، سَفْرًا مَكْتُوبًا مِنْ دَاخِلٍ وَمِنْ وَرَاء، مَخْتُومًا بِسَبَّعَة نحْتُومٍ. ٢ وَرَأَيْتُ مَلَاكًا قَوِيًّا يُنَادَى بَصَوْت عَظِيمٍ: «مَنْ هُوَ مُسْتَحَقٌّ أَنْ يَفْتَحَ السِّفْرَ وَيَفُكَّ نحْتُومَهُ؟» ٣ فَلَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدٌ فِى السَّمَاء وَلاَ عَلَى الأَرُضِ وَلاَ تَحْتَ الأَرْضِ، أَنْ يَفْتَحَ السِّفْرَ وَلاَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ ٤ فَكَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدٌ فِى السَّمَاء وَلاَ عَلَى الأَرُضِ وَلاَ تَحْتَ الأَرْضِ، أَنْ يَفْتَحَ السِّفْرَ وَلاَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ فَصِرْتُ أَنَّا أَبْكِى كَثِيرًا، لأَنَهُ لَمْ يُوجَدُ أَحَدٌ مُسْتَحَقًّا أَنْ يَفْتَحَ السِّفْرَ وَيَعْرَأَهُ، وَلاَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ لِى وَاحِدٌ مِنَ الشَّيُوخِ: «لاَ تَبْكَى كَثِيرًا، لأَنَهُ لَمْ يُوجَدُ أَحَدٌ مَسْتَحَقًّا أَنْ يَفْتَحَ السِّفْرَ وَيَعْرَأَهُ، وَلاَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ. لِى وَاحِدٌ مِنَ الشَّيُوخِ: «لاَ تَبْكِى كَثِيرًا، لأَنَهُ لَمْ يُوجَدُ أَحَدٌ مُسْتَحَقًا أَنْ يَفْتَحَ السِّفْرَ وَيَعْرَأَهُ، وَلاَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَيْهِ.

ع١: ورأيت : أى مشهدًا ومنظرًا جديدًا يضيفه القديس يوحنا على المشهد في الأصحاح السابق.

على يمين الجالس : يرمز اليمين إلى الكرامة، والسفر هنا هو الكتاب المقدس والإشارة بأنه على اليمين تعنى مكانة كلمة الله السامية ووجوب قراءتها والعمل بوصاياه.

من داخل ومن وراء : كانت الأسفار تكتب على جهة واحدة ثم تلف فى شكل إسطوانة أما قوله أنه مكتوب من الداخل والخلف فمعناه :

أولاً : كثرة المكتوب وغناه من جهة.

ثانيًا : أن هناك معانى ظاهرة وأخرى عميقة خفية في كلام الله.

مختومًا بسبعة ختوم : أى أن هذا السفر ملفوفًا ومغلقًا على نفسه وعليه سبعة أختام ترمز إلى ...

١- إحكام غلقه، وأن الله هو الحافظ لكلمته.

### \*\*15\*

٢- ترمز الأختام أيضًا إلى عهود الله مع البشر إذ كانت كل المعاهدات القديمة لا يعتد بها ما لم تكن مختومة بأختام الملك.
 ٣- وترمز أيضًا إلى المعانى الخفية والرمزية، والتي تحتاج إلى المسيح القادر وحده أن يفتحها، ويعلن أسرارها روحه القدوس لكل البشر.
 ٤- كما يمكن القول أنها أسرار الكنيسة السبعة والتي قدمها لنا الله في كتابه المقدس.
 هذا المشهد الجديد في السماء رآه يوحنا وهو وجود كتاب عظيم، أي عن يمين الله في عن يمين الله في عرشه وي عرشه وحن الله وحن أي عن يمين الله المعاني الخليمة السبعة والتي قدمها لنا الله المعاني المقدس.

ع٢: ملاكًا قويًا : أى أنه قويًا فى صوته ليبلغ رسالته إلى كل سكان السماء والأرض. من هو مستحق ... : أى لكرامة هذا السفر، فهل يوجد من يستحق من كل خليقة الله أن يفتح ختومه ويكشف أسراره ؟!! وهذا السؤال التعجبى يعتبر مقدمة للإجابة فى (٣٤).

ع٣: لم يستطع أحد من خليقة الله، لأن الجميع يشعرون بعدم استحقاقهم وهذا الشعور لم يجعلهم قادرين على النظر إلى السفر وأختامه ...

السماء ... الأرض ... تحت الأرض : تعبير استخدمه القديس يوحنا ليعلن عدم قدرة أى أحــد مــن خليقة الله المنظورة وغير المنظورة، بشر أو ملائكة أو شياطين (تحت الأرض) للإقتراب من هذا السفر.

ع٤: بكى القديس يوحنا وهو فى الروح بعد أن رأى عجز الكل عن الإقتراب من السفر . وهذا البكاء معناه حزنه الشديد على عدم قدرته معرفة محتوى هذا السفر ويأسه من قدرة أى أحد على فتحه وبالتالى لم يوجد من يخلص الإنسان ويرفع عنه أحكام الله ويعيد إليه سعادته.

ع٥: جاءت تعزية الله سريعة للقديس يوحنا، فالله الحنان دائمًا لا يؤخر استجابة طلبة مقدمة بدموع أو لاده الأحباء...

### \*~10\*

مؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

أحد الثنيوخ : أى أحد الأربعة والعشرين قسيسًا القريبين من العرش، وجاءت إجابته إلـــى يوحــنا لتطمئــنه فأمره : أولاً ألا يبكى أى لا يحزن بل يفرح، ثانيًا قدم الشخص الذى يســتطيع وحده فتح السفر وإعلان أسراره الحقيقية. أما الصفات التى أعلنها القسيس (الشيخ) هذا فهى :

أ – الأسد .. من سبط يهوذا .. بالطبع المقصود هذا هو السيد المسيح فهو ما تمت فيه نبوة يعقوب (تك ٤٩: ٩) والأسد إشارة إلى قوة السيد المسيح وغلبته وملكه.

ب – أ**صل داود** : أى منشئ داود وخالقه (رو ١٥: ١٢) و المسيح نفسه دعى ذاته بنفس اللقـب فـــى (ص٢٢: ١٦) عــندما قال "أنا أصل وذرية داود" أى خالق له ومولود من نسله بحسب الجسد.

والخلاصة : أنه لا يستطيع أحد فتح السفر وأختامه السبعة سوى صاحبه وهو المسبح له المجد.

- أن المسيح وحده قادر أن يخلصك من جميع خطاياك، فتمسك باسمه القدوس وردده في كل ضيقاتك وتغذى بجسده ودمه فتخاف منك الثنياطين.
  - (۲) ثانیًا : تسبحترالخروف (ع۲–۱٤):

٢ وَرَأَيْتُ، فَإِذَا فِي وَسَطَ الْعَرْشِ وَالْحَيَوَانَاتِ الأَرْبَعَة، وَفِي وَسَطِ الشَّيُوخ، خَرُوف قَائِم كَأَنَه مَنْبُوحٌ، لَهُ سَبْعَة قُرُون وَسَبْعُ أَعْيُن، هِيَ سَبْعَة أَرْوَاحِ الله الْمُرْسَلَة إِلَى كُلَّ الأَرْضِ. لافَأَتَى، وَأَخَذَ السَّفْرَ مِنْ يَمِين الْجَالُسِ عَلَى الْعَرْشِ. لاوَلَعَ أَخَذُ السَّفْرَ، خَرَّت الأَرْبَعَة الْحَيَوَانَات وَالأَرْبَعَة وَالْعَرْشِ مَنْ يَمِين الْجَالُسِ عَلَى الْعَرْشِ. لاوَلَمَا أَخَذُ السَّفْرَ، خَرَّت الأَرْبَعَة الْحَيَوانَات وَالأَرْبَعَة وَالْعَرْشِ مَنْ يَمِين الْجَالُسِ عَلَى الْعَرْشِ. لاوَلَمَ أَخَذَ السَّفْرَ، خَرَّت الأَرْبَعَة الْحَيَوانَات وَالأَرْبَعَة مَارَعَتْ مَنْ يَمِين الْجَالُسِ عَلَى الْعَرْشِ. لاوَاحد قِيئَارَات وَجَامَات مَنْ ذَهَب، مَمْلُوَّة بَحُورًا، هِ وَالْعَشْرُونَ شَيْخًا أَمَامَ الْخَرُوف، وَلَهُمْ كُلَّ وَاحد قِيئَارَات وَجَامَات مَنْ ذَهَب، مَمْلُوَّة بَحُورًا، هِ مَا مَعَنُونَ بَعَرَ مَن عَلَى الْعَرْضِ مَا لَعْزَوْنَ مَنْ عَنْ مَنْ أَعْرُونَ مَنْ عَنْ مَن أَعْرُونَ أَنْعَرُونَ اللَّعْزَ وَتَقْتَعَ لا فَالَعَ فَي وَسَعَانَ وَصَرْعَان وَيَتَعْتَى اللَّهُونَ عَانَوْنَ عَنْعَن وَيَوَ عَتَى مَعْتَمَ مَائَة بَعُوراً مَ مَائَعَ مَعْدَ وَالْعَنَى مَعْتَى مَنْ عَى مَنْبَعَة مَنْ أَنْ الْعَنْمَ مَنْتَعَى مَنْ كُلُ الْعَرْ وَتَقْتَى مَائَعَة مَ مَائَعَ وَنْ عَنْ مَنْ عَالَا فَعَلَى وَالْعَنَ مَوْرَ وَالْعَنَى وَالْعَنْ مَ مَنْ كُلُ قَائَلَ وَيَعْتَ اللَّهُ مَنْ عَلَى الْعَرْبُ وَيَعْ عَنْ الْعَالَى وَعَلَى الْعَرْضَ مَا وَالْمَ وَنْ عَلَى وَنَ مَنْ عَالَان وَ وَتَعْتَى وَالْعَنَ وَالْعَنْ وَالْعَنْ وَالْعَ وَ عَلَى وَالْعَن وَ وَالْعَوْنَ وَالْعَنَ وَالْنَ وَالْنَا وَ وَالْمَ الْعَانِ وَالْمَ وَالْنَا وَالْعَنْ وَ وَالْعَنْ وَسَنْعَ وَالْعَنَا مَ وَالْمَ وَ عَنْ وَ وَالْعَنْ وَ وَالْعَنَا وَ وَالْمَ وَا عَنْ مَا عَنْ عَرَام وَ وَالْمَ وَ وَالْمَ وَى وَالْمَ وَا مَ وَنْ وَا مَا وَلَ وَالْعَنْ وَ وَالْ وَقَائَ مَنْ وَنَا مَا وَالَعْنُ وَ وَالْمَ مَا وَا وَ مَا مَنْ وَالْ وَا الْعَابَ مَ وَالْعَوْنَ وَ وَالْعَا مُ وَ وَالْعَنْ وَ مَا مَا وَ وَالْعَان مَا وَالْعَالَ مَا مَا مَا مَالَ وَا عَا وَالَعْ وَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا وَالْبَرَكَةَ.» ١٣ وَكُلُّ خَلِيقَة مِمَّا في السَّمَاءِ وَعَلَى الأَرْضِ وَتَحْتَ الأَرْضِ، وَمَا عَلَى الْبَحْرِ، كُلُّ مَا فيها، سَمِعْتُهَا قَائِلَةً: «لَلْجَالسِ عَلَى الْعَرْشَ وَلَلْخَرُوفِ الْبَرَكَةُ وَالْكَرَامَةُ وَالْمَحْدُ وَالسُّلْطَانُ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ.» ١٤ وَكَانَتَ الْحَيَوَانَاتُ الأَرْبَعَةُ تَقُولُ: «آمِينَ.» وَالشُّيُوخُ الأَرْبَعَةُ وَالْعِشْرُونَ، خَرُوا وَسَجَدُوا لِلْحَيِّ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ.

ع<**: وسط العرش والحيوانات ... الشيوخ ..** هو نفس المنظر المشروح بالتفصيل في الأصحاح الرابع.

خروف قائم كأنه مذبوع : الكلام هذا عن السيد المسيح القائم من الأموات ووسط العرش تعنى وساطته الكفارية بين الله الآب وكل الناس، أما تعبير كأنه مذبوح فتعنى أنه بالرغم من فدائه وقيامته من الموت منتصرًا فهو يحمل علامة حبه وفدائه لنا كذبيحة حية ومستمرة مقدمًا ذاته لنا فى كل قداس إلهى حتى ننعم بالإتحاد معه والثبات فيه.

سبعة قرون : القرن يرمز للقوة وسبعة قرون معناها كمال قوته.

سبعة أعين : أى كمال المعرفة والبصيرة النافذة، ويكمل القديس يوحنا كلامه فيقول سبعة أرواح الله أى أن كمال معرفته هى نفسها روحه القدوس الفاحص كل شئ (اكو ۲: ١٠) والمرسل من الابن (يو ١٥: ٢٦) إلى الأرض كلها لاستكمال واستمرار عمل الله فى خليقته لأجل خلاصها.

ع٧، ٨: فأتى الخروف الذبيحة (الابن) بكل سلطانه وأخذ السفر من أبيه (الجالس)؛ وأمام لاهوته وقوة سلطانه سجدت فى خشوع كل الخليقة السمائية له، كما خضعت وسجدت للآب قبلا (ص٤: ١٠).

> قيثارات : آلات وتربة موسيقية استخدمت للتسبيح في العبادة اليهودية. جامات : الجامة هي الشورية المخصصة لحرق البخور.

والمعنى أن الخليقة السمائية عملها الدائم أمام الله هو التسبيح (قيثارات) والصلاة (البخور)، كما يقول داود "لتستقم صلاتى كالبخور أمامك" (مز ١٤١: ٢).

### \*\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

صلوات القديسين : أى أن البخور (الصلوات) المقدمة أمام الله ليست هى صلوات الخليقة السيمائية فقط، بل هى أيضًا صلوات أبناء الله القديسين المرفوعة من كل الأرض ممزوجة ومصحوبة بصلوات وشفاعات السمائيين أمام مجده، ولهذا تعلمنا الكنيسة أننا عندما نختم صلواتنا أمام الله نرفقها بشفاعات وطلبات القديسين الماثلين دائمًا أمام الله.

> ع<! أما التسبيح الذي كانوا بقدمونه وصفه "القديس يوحنا" بأنه ترنيمة جديدة. "جديدة" لأنه لم يسمع مثلها قبلاً من تسابيح تعودوا الصلاة بها.

"جديدة" لأن موضوعها كان فداء المسيح المقدم على الصليب والتأمل في ذبحه من أجلنا.

"جديدة" لأن إحساس التسبيح وإن كانت كلماته معادة إلاَّ أنه جديد في أحاسيسه ومذاقه كأننا نسبح كل يوم لأول مرة.

"اشتريتنا" : إن الفداء الذى قدمه المسيح كان للبشر فقط، فالمسيح لم يصلب لفداء الخليقة الملائكية السمائية؛ ولكن تسبيحهم بكلمة اشتريتنا يعنى أنهم يصلون ويسبحون بالإنابة عن لسان كل من قبلوا فداء المسيح، وهذا يؤكد إيمان الكنيسة الأرثوذكسية فى إتصال كنيسة السماء بخلائقها الروحية بكنيسة الله المجاهدة على الأرض ولهذا كما قلنا سابقًا نطلب شفاعتهم وصلواتهم عنا.

كل قبيلة ولسان وشعب وأمة : أى أن الفداء قُدمَّ بالمسيح لكافة الشعوب على اختلاف أجناسهم ولم يعد قاصرًا على شعب واحد بعينه.

أعلن الأربعة والعشرون قسيسًا فرحهم بالمسيح الفادى فرنموا ترنيمة جديدة أعلنوا فيها إيمانهم بخلاصه المقدم لكل البشرية الذى أتمه على الصليب وأعطى كل من يؤمن به حياة جديدة فيه.

ع١٠: راجع شرح (ص١: ٦).

### \*\*\*17\*

الأصحاح إلخامس

بجانب التفسير السابق لنفس الآية في الأصحاح الأول يمكن القول أيضًا أن الخليقة ا السمائية وهي نسبح المسيح فاديها بألسنتنا نحن أيضًا، نقدم له الشكر على نعمته الفائضة علينا إذ صرنا متحدين معه في جسده السرى (جعل منا ملوكًا روحيين على شكله ومثاله)، وكما أن الأرض تحت أقدام ملكها، هكذا أيضًا صارت تحت أقدامنا بكل مغرياتها، وموت المسيح جعل كهنة العهد الجديد لا يقدمون ذبائح حيوانية ككهنة العهد القديم بل أسمى ذبيحة وهي ذبيحة جسد المسيح ودمه التي قدًمها على الصليب ويقدمونها كل يوم على مذبح العهد الجديد.

ع١١: إستمر ارًا في وصف نفس المشهد السمائي يضيف "القديس يوحنا"، أنه نظر أيضًا بخلاف ما سبق، أعدادًا لا تحصى من الملائكة عبَّر عنها بأنها ربوات، ألوف ألوف.

ألوف ألوف : لم يعرف المليون أو المليار في الحصر أو العد قديمًا ولهذا فتعبير ألوف ألوف ليس معناه بعض ألوف ولكنه يعنى ألوف من الألوف أى أن الملائكة كان عددها بالملايين. وهذا يتمشى بالطبع مع تعبير "ربوات .. ربوات"، والربوة هي عشرة آلاف والمقصود الأعداد الكبيرة والواسعة من الملائكة التي ترنم حول العرش.

ع١٢: أما موضوع التسبيح فكان تقديم التمجيد والشكر والاعتراف للسيد المسيح (الخروف المذبوح) بفضل فدائه لنا وشملت هذه التسبحة ٧ صفات للدلالة على كمال صفات السيد.

مستحق ... أن يأخذ : أى مستحق أن تنسب لك هذه الصفات لأنها منك وأنت مصدرها. والصفات التى وصف بها المسيح كلها متعلقة بلاهوته ومساواته بالآب إذ أن هذه الصفات هى أيضاً ما نُطق بها فى التسبحة المقدمة للآب (راجع ص٤: ١١).

والخلاصة فأنك أيها الخروف المذبوح (المسيح الفادى) :

- الإله القادر على كل شئ فلا نخاف شيئًا وأنت معنا.
  - (٢) غنى في نعمتك التي نلمسها كل يوم في حياتنا.
    - (٣) أنت كمال الحكمة إذ أنت كلمة الآب.

### \*\*19\*

مُؤَيَّا يُوحَنَّا اللاَّهُوتِي

(٤) لك القوة، فبقوته يخلصنا من كل خطايانا.
 (٥) لك المجد، فهو كامل في عظمته الإلهية.
 (٦) لكرامة والبركة، فهو مصدر كل بركة في العالم وأولاده يتمتعون بها في كل ظروفهم، فهو مكرم في أعين كل السمائيين والأرضيين ولا كرامة لشئ إلا به.

٢٣٤: جاء هذا العدد تأكيدًا واستمر ارًا لسابقه ولكنه أبرز شيئين جديدين :

كل الخليقة مما فى السماء والأرض : أى أن التسبيح لم يكن قاصراً على الخليقة السمائية بل اشترك فيها أيضًا أبناء الله الأرضيون وكذلك كل الكائنات (كالأسماك) والخليقة الغير منظورة (تحت الأرض). أما الإضافة الثانية هى تأكيد مساواة الآب بالابن إذ يشترك وبنفس المقدار (الجالس والخروف) الآب والابن فى نفس كلمات التمجيد المقدمة من كل الخليقة.

١٤٦: آمين : حقًّا بالحقيقة.

وإذ قُدَمَت التسبحة من كل الخليقة السمائية والأرضية، أجاب من يمثلوها أمام العرش (الحيوانات الأربعة) مُعترفة ومقرة بكل ما جاء فيها وتعلن ذلك بردها المؤكد "آمين"، أما الأربعة والعشرون قسيسًا فلم يتكلموا بل عبَّروا عن هيبة وكرامة ومجد الخروف والجالس على العرش بسجودهم وانسكابهم أمامهما بكل انسحاق ووقار يليق بهذا المنظر المرهوب والعجيب الذي للرب الإله.

أم يا نفسى .. كل الخلائق .. حتى الأسماك والجبال بل كل نسمة تسبح اسم الرب وتمجده .. فأين أنست من كل هذا .. وكيف تحرمين نفسك من مشاركة السمائيين فى تسبيح اسم الرب الم الرب القدوس ... فأين أنست من كل هذا .. وكيف تحرمين نفسك من مشاركة السمائيين فى تسبيح اسم الرب القرب الرب القدوس ... إيدأى ولو بالقليل وإن كنت لا تعرفين فلماذا لا تسعين حتى بالتوجه إلى الرب القدوس ... إيدأى ولو بالقليل وإن كنت لا تعرفين فلماذا لا تسعين حتى بالتوجه إلى الرب القدوس ... إيدأى ولو بالقليل وإن كنت لا تعرفين فلماذا لا تسعين حتى بالتوجه الى الرب القدوس ... إيدأى ولو بالقليل وإن كنت لا تعرفين فلماذا لا تسعين حتى بالتوجه إلى الكنيسة لتسعين حتى بالتوجه إلى الرب القدوس ... إيدأى ولو بالقليل وإن كنت لا تعرفين فلماذا لا تسعين حتى بالتوجه إلى الكنيسة لتسعين حتى وتعرب الله ؟... ونحن الآن نعيش فى غنى وصارت كل الوسائل مسائل محتوجي يا نفسى ألا تتخلفى عن جمال هذا المنظر السمائي... فمن يسبح على الأرض صار معدودًا مع ملائكة السماء. هيا قومى وانهضى وافعلى شيئًا.

\*\***\***\*



\* 🕂 \*

مقدمة عامة للختوم : الختوم ترمز لشئ مخفى عن البشر، أما فكها فمعناه أن الله أراد أن يعلن لنا ما كان مخفيًا علينا، والختوم كلها تشير لأحداث سوف تحدث فى العالم الأرضى منذ صعود المسيح إلى السماء حتى مجيئه واختصت بها الأربعة الختوم الأولى .. أما الثلاثة الأخرى فهى مشاهد لأمور سمائية يعلمنا بها الله أيضًا.

(١) الجنر (الأول (١): ٢):

ا وَنَظَرْتُ، لَمَّا فَتَحَ الْخَرُوفُ وَاحدًا مِنَ الْخُتُومِ السَّبْعَةِ، وَسَمعْتُ وَاحدًا مِنَ الأَرْبَعَةِ الْحَيَوَانَاتِ قَائلاً كَصَوْت رَعْد: «هَلُمَّ وَالْظُرْ!» ٢ فَنَظَرْتَ، وَإِذَا فَرَسٌ أَبْيَضُ، وَالْجَالِسُ عَلَيْهِ مَعَهُ قَوْسٌ، وَقَدْ أُعْطِيَ إِكْلِيلاً، وَخَرَجَ غَالِبًا، وَلِكَىْ يَغْلِبَ.

ع١: فتح الخروف : أى أن المسيح وحده صاحب الحق فى إعلان ما يريد إعلانه لخليقته، وكلمة فتح ختماً تشير أيضاً أنه يكشف لنا حيلة أو مشكلة قد تعيق الإنسان عن الوصول إلى الله.

سمعت واحدًا : نادى أول الخلائق الملائكية (من الأربعة الحيوانات) على بوحنا بصوت عال كصوت الرعد وهو صوت يتمشى مع هيئته (كشبه أسد) وهذا الصوت الشديد تنبيهًا لأهمية ما سوف يراه يوحنا.

ع٢: فرس أبريض : الفرس الأبيض يشير إلى النصرة إذ اعتاد القادة الرومان على ركسوب خيول بيضاء مزينة عند عودتهم ظافرين، وهنا الفرس يمثل الكنيسة برسلها الأطهار وقديسيها، فإذ تحمل مسيحها (الجالس عليه) صارت لها النصرة مضمونة فيه وبه.

### \*\*\*\*

مُؤَيَّا بُوحَنَّا اللاَهُوتِي

الجسالس عليه : هو المسيح نفسه سر قوة الكنيسة ونصرتها "أعطى قوس" أى يحارب حروبها وينتصر لها (خر١٤: ١٤)، و"أعطى إكليلا" لأنه ملكها الوحيد وضابط كل أمورها.

**غالـــبًا ولكى يغلب :** أى أن النصرة هى صفة ذاتية فيه وليس شيئًا مضافًا عليه، وت<mark>ع</mark>نى أيضًا أنه ليس مثل أى أحد آخر قد يغلب حينًا ويُغلب حينًا آخر.

إذ كانــت الأخــتام التالية لهذا الختم تحمل أنواعًا من الألم والجهاد ضد الشر، وويلات مــزمعة أن تــأتى، أراد الله طمأنة أولاده المحبين والمتمسكين بإيمانهم فأتى فك الختم الأول مشجعًا متحدثًا عن النصرة وتمامها وغلبة الكنيسة المؤكدة بمسيحها قائدها ... وهذا الكلام لنا جميعًا.

المسيح، عليه الإا استدت الحروب أو آلام الكنيسة ألاً نخور أو نهتز أو تضعف ثقتنا فى المسيح، عليه الذا فن الذار الثقة الميا.

ملاحظة : قد ينساءل البعض كيف يكون الخروف فاتح السفر هو المسيح وكذلك الجالس على العرش هو المسيح ... وهنا نرجع إلى القول بأن كل هذه المشاهد هى روحية سمائية رمزية والدليل على ذلك أن السيد المسيح يعلن عن نفسه فى سفر الرؤية بأكثر من شكل وبأكثر من صفة ومنظر.

(٢) الخنرالثاني (٢٤، ٤):

٣وَلَمَّا فَعَحَ الْحَدْمَ الثَّانِي، سَمِعْتُ الْحَيَوَانَ الثَّانِيَ قَائِلاً: «هَلُمَّ وَانْظُرْ!» ٤ فَخَرَجَ فَرَسَ آخَرُ أَحْمَرُ، وَلِلْجَالِسِ عَلَيْهِ أُعْطِيَ أَنْ يَنْزِعَ السَّلاَمَ مِنَ الأَرْضِ، وَأَنْ يَقْتُلَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، وَأَعْطِيَ سَيْفًا عَظِيمًا.

ع٣: نادى الملاك الثانى (شبه عجل، ص٤: ٧) بمثل ما نادى به الأول داعيًا القديس يوحنا للنظر والتأمل.

\*\*\*\*\*

ع٤: بعد أن جاء منظر الفرس الأول مطمئنًا .. جاء منظر الفرس الثانى مزعجًا، فلونه أحمر أى دموى والجالس عليه هو سلطان الشر وله قوة كبيرة (سيفًا عظيمًا). وسوف يثير اضرطهادات على الكنيسة، وكذلك حروب عدة فى كل الأجيال حتى يشتاق الناس إلى السلام فلا يجده أحد إلاّ من وضع رجاءه وثقته فى المسيح .. وهذا الفرس راكبه يتفق مع كل ما قاله السريد المسيح وأنبأ به بحديثه الوارد فى (مت٢٤) فهو يمثل عصور الإضطهاد المختلفة التى يستشهد فيها عدد كثير من المسيحيين.

"أعطمى" : تشير إلى أنه بالرغم من أن الحروب هى من فعل الناس وفكر الشيطان إلاً أنها بسماح من الله ولعله أراد بها تأديبًا وتوبة ورجوعًا.

الشهداء لهم مكانة عظيمة في الكنيسة لأنهم قدموا حياتهم كلها لأجل المسيح. فحاول أن تحتمل الضيقات التي تمر بها وتتنازل عن بعض رغباتك لأجل المحبة والسلام فتكسب النفوس للمسيح.

(٣) الحنر الثالث (ع٥، ٦):

٥وَلَمَّا فَتَحَ الْحَتْمَ الثَّالِثَ، سَمعْتُ الْحَيَوَانَ الثَّالِثَ قَائِلاً: «هَلُمَّ وَالْظُرْ!» فَنَظَرْتُ وَإِذَا فَرَسَّ أَسْوَدُ، وَالْجَالِسُ عَلَيْه مَعَهُ مِيَزَانٌ فِي يَده. ٦وَسَمعْتُ صَوْتًا فِي وَسَطِ الأَرْبَعَةِ الْحَيَوَانَاتِ قَائِلاً: «ثُمْنِيَّةُ قَمْحٍ بِدِينَارٍ، وَثَلاَثُ ثَمَانِيٍّ شَعِيرٍ بِدِينَارٍ. وَأَمَّا الزَّيْتَ وَالْخَمْرُ فَلاَ تَضُرَّهُمَا.»

ع٥: يتكرر مشهد المناداة على القديس بوحنا والمنادى هنا هو الكائن الثالث الذى وجهه مثل وجه إنسان (ص٤: ٧).

**فرس أسود :** يشير إلى الموت بسبب المجاعات الآتية إلى العالم.

**ميزان فى يده :** الميزان يرمز للجوع ... فبدلاً من أن يستخدم المكيال الذى يرمز لوفرة الحبوب، يستخدم الميزان الذى يرمز للشح وتقسيم الطعام بالوزن، وهذا يتفق مع ما تنبأ به حزقيال أيضا "هأنذا أكسر قوام الخبز فى أورشليم فيأكلون الخبز بالوزن" (حز ٤: ١٦).

#### \*\*\*\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُونِي

٦٢: توضيح بالأكثر ووصف لصورة الجوع والمجاعات الآتية.

"ثمنية قمح" : أى ثمن مقدار من القمح (وحدة يونانية) وهو أقل قدر ممكن يقتات به إنسان من خبر فى اليوم، والدينار هو أجرة يوم كامل (مت٢٠: ٩) والمعنى أن أجرة يوم الإنسان لن تكفيه خبر يوم واحد.

"تثلاث ثمانى شعير" : الشعير هو أكل الفقراء ويصنع منه خبزًا أردأ من خبز القمح .. والمعنى أنه حتى خبز الشعير لن يكون متاحًا بل سوف يحصل عليه الإنسان بصعوبة.

الزيت والخمر فلا تضرهما : بالرغم من القحط والمجاعات المزمعة أن تأتى على العالم وسلطان هذا الفارس إلا أنه لن يستطيع أن ينزع من الكنيسة فرحها (خمرها) أو عمل الروح القدس (زيتها). والمعنى الروحى فى ذلك كلم أنه بجانب المجاعات الحقيقية التى تأتى على العالم من حين لآخر فهناك أيضًا موتًا وهلاكًا (فرس أسود) نتيجة جوع الإنسان إلى كلمة الله وفقره منها، ولكن الله يحفظ مراحمه دائمًا لمن يحتمى فيه بعمل روحه القدوس بداخله وشبعه الدائم بدمه الأقدس والمرموز له (بالخمر).

ا قــبل أن تــاتى أوقات صعبة تكون فيها كلمة الله شحيحة، مثل انشغالك بأمور كثيرة أو المسابتك بأمــراض أو قيام اضطهادات، لإتهز الفرصة الآن واهتم بقراءة الكتاب المقدس وحضور الإجتماعات الروحية وتمتع بالتناول من الأسرار المقدسة.

(٤) الخنم الرابع (ع٧، ٨):

٧وَلَمَّا فَتَحَ الْحَتْمَ الرَّابِعَ، سَمعْتُ صَوْتَ الْحَيَوَانِ الرَّابِعِ قَائِلاً: «هَلُمَّ وَالْظُرْ!» ٨فَنَظَرْتُ وَإِذَا فَرَسٌ أَخْضَرُ، وَالْجَالِسُ عَلَيْهِ اسْمُهُ الْمَوْتُ، وَالْهَاوِيَةُ تَتْبَعُهُ، وَأُعْطِيَا سُلْطَانًا عَلَى رُبْعِ الأَرْضِ أَنْ يَقْتُلاَ بِالسَّيْفِ، وَالْجُوعِ، وَالْمَوْتِ، وَبِوُحُوشِ الأَرْضِ.

ع، ٨: عند فتح الختم الرابع نادى الحيوان الرابع (شبه النسر) (ص٤: ٧) بمثل ما نادى به سابقيه "هلم وأنظر"، أما ما رآه القديس يوحنا فكان :

### \*\*\*\*

فرس أخضر : فى الترجمة الإنجليزية وغيرها يسمى الفرس الباهت (Pale-hourse) وهو إشارة إلى بدعة وهرطقة تخرج بها شخصية دجال ولخطورته أطلق عليه "الموت"، والموت ليس فقط اسمًا له بل هو أيضًا نهاية من يتبعه ويتبع إيمانه.

الهاوية تتبعه : الهاوية تعنى الجحيم، وترمز أيضًا لمكان قوى الشر؛ والمعنى هو أن مصير من يقبل هذا التعليم الغريب عن الإيمان هو الموت والهلاك؛ وسوف يستخدم صاحب هذه البدعة (الإيمان الغريب) كل الوسائل المتاحة لمحاربة إيمان أولاد الله مثل القتل بالسيف لنشر دعواه أو التجويع والإضطهاد.

بوحوش الأرض : أى أتباعه واستخدمت كلمة وحوش للدلالة على قسوة طباعهم وشدة فتكهم بالشعوب التي يدخلونها ويمتصون خيراتها.

سلطانًا على ربع الأرض : أى مراحم الله لم تسمح لبدعة هذا المُضلّ أن تنتشر فى أكثر من ربع الأرض، فالله هو الحافظ لإيمان أو لاده ومهما كان الخطر شرسًا ومدمرًا فهو محدود أمام قدرته.

أخى الحبيب ... مخيف هو هذا الفرس الأخضر ... ألا ترى معى أنه ابتلع كثيرين (ربع الأرض) فاحترس وأحرس بيتك وأولادك من أى إيمان غريب لا تعلّم به كنيسة المسيح فى إيمانها القويم، ولا تنس أن اسمه الموت و المهاوية تتبعه.

(٥) الخنر الخامس والرؤيا الجديدة (ع١-١١):

٩ وَلَمَّا فَتَحَ الْخَشْمَ الْحَامسَ، رَأَيْتُ تَحْتَ الْمَذْبَحِ، نُفُوسَ الَّذِينَ قُتلُوا مِنْ أَجْلِ كَلَمَة الله، وَمَنْ أَجْلِ الشَّهَادَة الَّتِي كَانَتْ عِنْدَهُمْ، ١٠ وَصَرَخُوا بِصَوْتَ عَظِيمٍ قَائِلِيَّ: «حَتَّى مَتَى أَيُّهَا السَّيَّدُ الْقُدُوسُ وَالْحَقُّ، لاَ تَقَضِى وَتَنْتَقِمُ لَدَمَائِنَا مِنَ السَّاكِنِينَ عَلَى الأَرُّضَ؟» أَ أَفَأَعْطُوا كُلُّ وَاحد ثِيَابًا بِيضًا، وَقِيلَ لَهُمْ أَنْ يَسْتَرِيُحُوا زَمَانًا يَسَيِرًا أَيْضًا، حَتَّى يَكْمَلَ الْعَبِيدُ رُفَقَاؤُهُمْ، وَإِخْوَتُهُمْ أَنْعَا، الْعَبَيدُونَ أَنْ يُشْتَلُومَ مَثْلَهُمْ أَنْ يَسْتَرِيُحُوا زَمَانًا يَسَيرًا أَيْضًا، حَتَّى يَكْمَلَ الْعَبِيدُ رُفَقَاؤُهُمْ، وَإِخْوَتُهُمْ

بدءًا من الختم الخامس لا يصف القديس يوحنا أحداثًا نتعلق بالأرض وأزمانها .. بل رؤى سمائية بدلالات روحية جديدة؛ فبعد أن حملت الأختام (الثانى والثالث والرابع) مشهدًا للآلام والمرارة التى تعانى منها الكنيسة فى رحلة جهادها، ينقلنا الله الرحوم إلى مشهد يهدئ من روعنا يوضح لنا فيه أنه هو العادل والغير ناسى لآلام كنيسته حتى وإن انتظر حينًا.

#### \*770\*

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِيَ

ع٩: **نفوس الذين قتلوا** : كل من قبل الآلام والإستشهاد من أجل الإيمان وكلمة الحق. **تحت المذبح** : لما كان المذبح هو أقدس مكان فى حياة الكنيسة، حيث يلتقى فيه المؤمن بالمسيح الذبيحة والفادى والمخلَّص، هكذا أخص الله الشهداء بأقدس مكان مماثل فى السماء حيث تواجد المسيح الدائم والمستمر، أى هم أقرب الناس مكانة له تعويضًا، عن آلامهم، فكل من يبذل حياته من أجل الله، صار أكثر الناس قربًا منه وتمتعًا به.

ع١٠: صرخوا بصوت عظيم : نفهم من هذه الكلمات الآتى ... ١- أن القديسين الذين فى السماء لهم مشاعر ، فالصر اخ يأتى تعبيرًا عن شعور . ٢- أنهم يعرفون ما يحدث على الأرض وأن السماء إمتداد لحياتهم فهم لم ينسوا ما حدث لهم.

٣- الله يسمح للقديسين في السماء بالتحدث معه ويجيبهم أيضًا (١١٤).

ولهذا كانت عقيدتنا في شفاعة القديسين تعبير عن إيمان كتابي، إذ هم لم ينفصلوا عنا بل تغير شكل حياتهم فصاروا غير مشغولين بشئ سوى الله يتحدثون معه ويذكروننا أمامه.

لا تقضى وتنتقم لدمائنا : ليس من اللائق أن نقول أن أنفس القديسين تحمل معها فى السماء الرغبة فى الإنتقام ... كلم معها فى السماء الرغبة فى الإنتقام ... كلم قال داود النبى "إلى متى يا رب تنسانى" (مز ١٣)، وهذه المناجاة والصلاة فى معناها هى إعلان من الله لنا أنه لا ينسى دم أبنائه كما قال لقايين "دم أخيك يصرخ إلى" (تك ٤: ١٠).

ويمكننا أيضًا القول بأن هؤلاء الشهداء القديسين لا يطلبون الإنتقام من أناس بأعينهم بل الإنتقام من كل مملكة الشر، وهذا بالطبع جائز روحيًا.

ع١١: لم يجب الله في البداية على طلبهم بل كافأهم مكافأة سمائية عظيمة، فألبسهم أولاً ثيابًا بيضًا رمزًا للبهجة والطهارة والقداسة، ثم أعطاهم من فيض حبه راحة.

زمانًا يسيرًا : أى سوف ينتظرون في حالة المجد والراحة هذه زمانًا قليلاً مقارنة بأمجاد الأبدية.

#### \*777\*

حتى يكمل العبيد رفقائهم : هنا جاءت إجابة الله على سؤالهم "حتى متى ؟" ... فالله يعلمهم أن زمن الكنيسة المجاهدة لم يكمل بعد .. ولاز الت هناك بعض الإضطهادات التى تصل لحد الإستشهاد.. ولكن حينما يأتى الزمن المحدد وتستكمل الكنيسة شهادتها تأتى القيامة العامة وتستعلن دينونة الأشرار ومكافأة الأبرار.

ليتينا لا نهيتز مما يمر بالكنيسة من ألم ... فهذا نصيبها طالما ظلت شاهدة للمسيح ضد العالم، بل نضع كل ثقتنا ورجاءنا في المسيح ووعوده، ونعلم أنه في تدبير حكمته أن لكل شيئ تحت السماوات وقت ... فلنتشدد بالصبر والثقة في مجازاة الله العادلة، وليعطنا الله نعمة أن نكمل أيام غربتنا في سلام.

(٦) الحنر السادس ولهاية الزمن (ع١٢-١٧):

ع١٢: هذا المشهد يحمل رؤية مقترنة بأحوال نهاية العالم قبل مجئ الرب الثانى وهى تكمل ما أنبأ المسيح به في (مت٢٤).

زلزلة عظيمة : أى اهتزاز عظيم مخيف يناسب ويتناسب مع الحدث المزمع أن يتم ويرمز لاهتزاز إيمان الكثيرين.

الشمس صارت سوداء : أى اختفاء السماء وكل نور وصار الظلام الدامس هو السائد وهذا يزيد المنظر حزنًا ورعبًا. وترمز الشمس للمسيح، أى أن المسيح أخفى معرفته عن الكثيرين لأجل إصرارهم على الخطية.

### \*\*\*\*

مؤدًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

القمر صار كالدم : أى من يلتمس ضوءًا قليلاً بعد اختفاء الشمس لن يجده. ويرمز القمر أيضًا إلى الكنيسة كما يصفها نشيد الأنشاد "جميلة كالقمر" (نش٦: ١٠) وبالتالى تحوله إلى دم يعنى امتلاء الكنيسة بالشهداء.

ع١٣٤: كما نتساقط ثمرات التين أو أى ثمر آخر أمام الرياح العاتية هكذا نتساقط نجوم السماء وتنحل الطبيعة كلها ... (راجع ما قاله الرب فى مت٢٤: ٢٩) وترمز النجوم إلى قيادات فى الكنيسة تسقط وتبعد عن الإيمان مثل الهراطقة.

ع١٤: يستمر القديس يوحنا فى وصف المنظر العتيد أن يحدث، فبعد أن زالت عناصر الحياة المادية والطبيعة المتعارف عليها تنفتح السماء ككتاب كان مغلقاً وملفوفًا، وهذا التثلبيه معناه أنه ما كان مخفيًا مثل الكتابة الداخلية على ورق الدرج سوف يعلنه الله للجميع.

كل جبل وجزيرة تزخزحا : المعنى المباشر يمكن ضمه لعلامات نهاية العالم، فبعد زوال الشمس والقمر والنجوم هكذا تزول الجبال وتتزحزح الجزائر نتيجة انتهاء الجاذبية بزوال الشمس.

ولكن المعنى الروحى هو الأقرب هنا فالجبال والجزائر نتشير إلى ممالك العالم، سواء كانت شامخة كالجبال أو متعددة ومتفرقة كالجزائر، فإنها لا ثبات ولا قيمة لها أمام مجئ الرب المخيف، وهذا المعنى يتمشى بالأكثر مع الوصف الروحى في الآية القادمة.

ع١٥: ملوك الأرض والعظماء والأمراء والأقوياء : هم كل من توقع الناس منهم النبات أمام الشدائد والنجاة منها لقوتهم وكثرة أموالهم وسلطانهم الأرضى.

كل عبد وكل حر : أى كل الفئات الباقية فى المجتمع سوف ينطبق عليها ما انطبق على سابقهم.

### \*\*\*\*

**أخفوا أنفسهم فى المغاير** : تعبير مجازى الغرض منه بيان شدة الخوف والرعب والرغبة فى الهرب والإختباء مع عدم توافر ذلك، فكيف يختبئ الإنسان أو يجد طريقًا بعد سقوط النجوم واختفاء الشمس والقمر ... أو كيف يختبئ الإنسان من وجه الله ؟!

والمعنى أنه كل ما يفتخر به الإنسان سواء كان رئاسة أو رتبة أو أموالاً كثيرة أو قدرة عقلية لن ينفع الإنسان في شئ.

تذكر معى أيها الحبيب أن المتواضعين فقط هم الذين يجدون نعمة أمام الله (لو 1: ٣٠)، فليتنا نتعلم ألا نفتخر بشئ سوى الله ذاته ونسبنا له (٢كو ١٠: ١٢).

37، ١٧: من هول المنظر وشدته على غير المستعدين لمقابلة العريس السماوى يتمنون الموت أو الإختفاء النهائى ولا يجدون شيئًا من هذا فيصرخون مخاطبين الجبال والصخور أن تسقط عليهم حتى لا يواجهوا الله الآب (الجالس على العرش)، أو الله الابن (الخروف)، وقد علموا بالروح أن هذا هو **يوم غضبه** أى يوم مجيئه الثانى واستعلان دينونته العادلة عليهم، ومن ذا الذى يستطيع الوقوف أو الدفاع فى هذا اليوم، وهو الذى أمامه "يستد كل فم ويصير كل العالم تحت قصاص" (رو٣: ١٩).

ليحمل طقس الكنيسة الكثير من المعانى الروحية فى حركاته .. فعند نهاية القداس يحمل الكاهن جسد المسيح فى الصينية واضعًا إياه مرتين فى دورتين تمثلان مجيئين للسيد المسيح، الأول الذى من أجل الفداء والرحمة .. والثانى من أجل الدينونة العادلة، ويهتف الشعب فى الدورتين "مبارك الآتى باسم الرب" خاشعًا وساجدًا ومعبرًا عن مخافة هذا اليوم العجيب، يوم مجئ المسيح الثانى ... إرحمنا يا رب ... ثم ارحمنا.

الأصجاح السآبع خترم المؤمنيين × + ×

مقدمة الأصحاح السابع : جاء هذا الأصحاح إعتراضيًا بين الأصحاح السادس الذي فتحت فيه الأختام الستة والأصحاح الثامن الذي يتكلم عن فتح الختم السابع والأخير، ولما كان آخر ما جاء بالختم السادس مخيفًا وما سوف يعلن أيضًا في الأصحاح الثامن مهيبًا جاء الأصحاح السابع بينهما ليطمئن أولاد الله ويحدثهم عن علامة يختصوا بها وكذلك صورة من صور ميراثهم السمائي.

(۱) خنر أن کار الله (ع۱–۸):

٨ وَبَعْدَ هَذَا، رَأَيْتُ أَرْبَعَةَ مَلَائَكَة وَاقفينَ عَلَى أَرْبَع زَوَايَا الأَرْضِ، مُمْسكينَ أَرْبَع رِيَاحِ الأَرْضِ، لكَسىْ لاَ تَهُبَّ رِيحٌ عَلَى الأَرْضِ، وَلاَ عَلَى الْبَحْرِ، وَلاَ عَلَى شَجَرَة مَا. ٢ وَرَأَيْتَ مَلاَكًا آخَرَ طَلَّهًا مَنْ مَشْرِق الشَّسَمَس، مَعَهُ حَتْمُ الله الْحَىِّ، فَنَادَى بَصَوْت عَظِم إِلَى الْمَلاَئِكَة الأَرْبَعَة، الَّذِينَ أَعْظُوا أَنْ يَضُرُوا الأَرْضَ وَالْبَحْرَ، ٣ قَائَلاً: «لاَ تَصُرُّوا الأَرْضَ وَلاَ الْبَحْرَ وَلاَ الأَشْجَارَ، حَتَّى نَخْتُم عَبِيدً إِلَهِنَا عَلَى جَبَهِهِمْ.» ٤ وَسَمعْتُ عَدَدَ الْمَحْتُومِينَ مَنَةً وَأَرْبَعِينَ أَلْفًا، مَخْتُومِينَ مَنْ كُلِّ سَبْط عَلَى جَبَهِهِمْ.» ٤ وَسَمعْتُ عَدَدَ الْمَحْتُومِينَ مَنَةً وَأَرْبَعَينَ أَلْفًا، مَخْتُومِينَ مَنْ كُلِّ مَعْ مَعْدَ رَافِيلَ أَنْنَا عَشَرَ أَلْفَ مَحْتُومٍ. ٣ مَنْ سَبْط مَنْ مَعْدَى جَبَهِمْ. عَنْ مَنْ عَنْكَرَ أَلْفَ مَحْتُومِ الْنَا عَشَرَ أَلْفَ مَخْتُومٍ. مَنْ سَبْط رَأُوبِينَ الْنَا عَشَرَ أَلْفَ مَحْتُومٍ. مَنْ مَعْدَ تُومَ أَنْنَا عَشَرَ أَلْفَ مَحْتُومٍ. ٣ مَنْ سَبْط مَنْ أَنْ عَشَرَ أَلْفَ مَخْتُومٍ. مَنْ المَ وَالَا عَنْ اللَّهُ مَحْتُومٍ مَنْ عَنْ وَاللَّهُ مَعْتُومٍ. ٢ مَنْ سَبْط مَنْ بَن إِسْرَائِيلَ مَعْتُومِ مَنْ اللَّهُ مَحْتُومٍ. مَنْ سَبْط مَنْ أَنْنَا عَشَرَ أَلْفَ مَحْتُومٍ. مَنْ سَبْط مَنْ عَشَرَ أَلْفَ مَحْتُومٍ. مَنْ سَبْط مَنْنَا عَشَرَ أَلْفَ مَحْتُومٍ. مَنْ سَبْط مَنْ أَلْفَ مَحْتُومٍ. مَنْ

ع١: سسمح الله للقديس بوحنا أن يرى منظرًا آخر قبل فتح الختم السابع .. فنظر وشاهد أربعة ملائكة على زوايا الأرض الأربعة وكأن الأرض قد صارت أمامه مسطحًا مربعًا. ممسكين أربع رياح الأرض : لا نعلم كيف يمسك الملاك رياحًا ... ولكن بوحنا شاهد وعرف بالروح وكتب ما شاهده؛ والمعنى هنا أن كل شئ خاضع لسلطان وأمر الله الذي أوكل

### \*\*\*\*

ملائكته لتنفيذ مشيئته فى الحفاظ على الأرض من الرياح العاتية والتى قد تأتى من أى اتجاه وهم إن أطلقها تقتلع كل الأشجار وتغيض بسببها البحار وتشتد الأعاصير العاتية التى تنهى الحياة على الأرض.

ريح : ترمز لعدل الله في معاقبة الأشرار.

ع٢، ٣: ملكاً آخر طالعًا من مشرق الشمس : أفر معظم الآباء أن هذا الملاك هو منظر جديد للمسيح في رؤيا يوحنا وذلك للآتي :

(1) خروجه من مشرق الشمس فهو "نور من نور" وهو "نور العالم".
 (٢) معه ختم الله، فوجود ختم الملك في يده معناه أنه له نفس سلطان الملك.
 (٣) هو من نادي وأمر الملائكة بألا يضروا الأرض وهذا من سلطانه وبمشيئته.
 وهناك رأى آخر يقول أنه أحد الملائكة ولكن من الرتب الرئاسية والعليا لها.

خـرج المسـيح فـى منظر بهى من مشرق الشمس حاملاً سلطان الله أبيه وختم الحى (الـروح القدس)، وأعطى أمرًا إلى الملائكة الأربعة الماسكين أربع رياح الأرض بأن يظلوا كمـا هم ممسكين بالرياح فلا يحدث ضررًا على الأرض أو أذى لأحد حتى يتم ختم كل عبيد الله بالختم الحى وهو مسحة الروح القدس الممنوحة لذا فى زيت الميرون المقدس بالرشم على جباهنا وأجسادنا.

أعطوا أن يضروا : ليس معنى هذا أن لهم سلطانًا أن يفعلوا هذا بمشيئتهم، فالمشيئة هنا لله وحده وأمره المطلق، أما كلمة أعطوا فمعناها أن الله خلقهم بقدرة خاصة على الإتيان بذلك عند أمره لهم.

ونستخلص من هذين العددين أن الضربات الأخيرة لن تأتى قبل أن يميز الله أو لاده عن الأشرار حتى لا يضرهم شئ (راجع مثل الزوان والحنطة في مت١٣: ٣٠).

أخى الحبيب .. ما أعظم المسحة التى مسحنا بها فى سر الميرون المقدس وسكن بها أخى الحبيب .. ما أعظم المسحة التى مسحنا بها فى سر الميرون المقدس وسكن بها الروح القدس فى داخلنا فصرنا مختومين لله نحمل اسمه كأبنائه ونتحرك كهياكل حية مقدسة، وبعضنا لا يدرك عظم هذه الهبة والمسئولية، فليتنا نسارع جميعًا بالاستماع إلى

#### \*\*\*\*\\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

القديس بولس حيثما يحذرنا ألا نطفئ الروح (اتس٥: ١٩) أو نحزنه (أف٤: ٣)، فاسرع دائمًا بالتوبة يا صديقى حتى تتمتع بعمل الروح الإلهى بداخلك.

ع٤: سمعت : أى أن القديس يوحنا لم يرى المؤمنين أنتاء ختمهم ولكنه علم بالسمع من أحد الملائكة.

مئة وأربعة وأربعين ألفًا : المعنى والأرقام هنا ذات معانى روحية رمزية، فهذا الرقم هـو حاصل ضرب ١٢ سبطًا من كنيسة العهد القديم × ١٢ تلميذًا آباء كنيسة العهد الجديد × ألـف، ورقم الألف هنا يشير إلى الكمال السمائى... والرقم فى مجمله يعنى أن كل من انتظر بالـرجاء فداء الابن من شعب الله قديمًا وكل من قبل فدائه ببشارة الإنجيل والرسل فى كنيسة العهد الجديد صار من المختومين أمام عرش الله والمستمتعين به.

كل سبط .. بنى إسرائيل : بالطبع كلمة إسرائيل هنا تأتى بمعناها الروحى، فليس معقولاً أن اليهود الذين رفضوا ولم يقبلوا الإيمان به هم "المختومين" وهم نفسهم الذين أذاقوا الكنيسة الوليدة أهوالاً من العذاب والإضطهاد ... ومما يؤكد أن الكلام هنا روحى أنه ذكر كلمة أسباط ونحين نعلم أنه لا توجد حاليًا أية أسباط بإسرائيل، فلم يعودوا يحفظون أنسابهم أو أسباطهم.

ع٥–٨: يــبدأ القديــس يوحنا فى هذه الأعداد الأربعة تفسير وتفصيل ما أجمله فى العدد الســابق. فيوضح أن عدد المئة وأربعة وأربعين ألفًا هم إثنا عشر ألف مختوم من عدد أسباط بنى إسرائيل الإثنى عشر .. ويهمنا هنا أن نشير إلى الآتى ... (١) لــم يــراعى فى ترتيب الأسباط هنا الترتيب الزمنى كما فعل يعقوب عندما ذكر أسماء

(۱) مسلم يسر على عرب المريب المريب المريب عمر على عمر المريب عمر على المرابع عمر المرابع عمر المرابع المرابع ال أبدائه بالترتيب الزمني لولادتهم (تك٤٩) فبدأ ببكره رأوبين.

(٢) لـم يذكر سبط "دان" لأنه عبد الأوثان في الأرض التي امتلكها (قض١٨: ٢٩- ٣٦)، و هكرذا يكون كل من بعد عن عبادة الله بعبادة غريبة، يمحى اسمه من سفر الحياة (تث٢٩: ١٨- ٢٥)، وكذلك أيضًا جاء في تقليد يهودي قديم أن ضد المسيح سوف يأتي من سبط دان. (ايريانوس ضد الهرطقات ٥: ٣٠).

### \*\*\*\*\*

الأصحاح السأيع

- (٣) ذكر يوسف كسبط بدلا من سبط أفرايم ابنه، لأن سبط أفرايم سقط فى عبادة الأوثان وتحالف مع الأعداء ضد يهوذا (إش٧: ١٧) ورفضهم الرب من أمامه (أر٧: ١٥).
- (٤) يوسف لم يكن له سبط إذ عوض أمانته قديمًا أخذ ضعفا عن إخوته فى نصيبين كاملين لأو لاده فصبار ابنه "منسى" سبطًا، وابنه "أفرايم" سبطًا ... وها هو الآن يأخذ أمام الله نصيبًا كاملاً، وفى هذا معنى وتعليم روحى يذكرنا بما قاله السيد "من له سيعطى ويزاد" (مت١٢: ١٢)، "كنت أمينًا فى القليل فأقيمك على الكثير" (لو ١٩: ١٧).
- (٥) يلاحظ أيضاً أن سبط لاوى الذى لم يذكر بعد الشريعة كسبط مستقل ولم يرث نصيبًا فى الأرض لأنه سبط الخدمة...، يمثل الآن أمام الله نظير خدمته و هى خدمة الكهنوت الجليلة أمام الله.
- ليتنا اذًا نتعلم أن نجتهد بقدر طاقتنا فنحصل على ما حصل عليه يوسف أى ضعفين ولا نتهاون فنصير مثل "دان" أو "إفرايم" اللذين خسر اكل شئ.

(٢) كنيستة السما. (ع٩-١٢):

٩ بَعْدَ هَذَا، نَظَرْتُ وَإِذَا جَمْعٌ كَثِيرٌ، لَمْ يَسْتَطِعْ أَحَدٌ أَنْ يَعُدَّهُ، مِنْ كُلِّ الأَمَمِ وَالْقَبَائِلِ وَالشَّعُوبِ وَالأَلْسِنَة، وَاقِفُونَ أَمَامَ الْعَرْشِ وَأَمَامَ الْخَرُوف، مُتَسَرْبِلِينَ بِثِيَاب بِيض، وَفِي أَيْدِيهِمْ سَعَفُ النَّحْلِ ١٠ وَهُمْ يَصُرُخُونَ بِصَوْت عَظِيمٍ قَائِلِينَ: «الْحَلاَصُ لإِلَهِنَا الْجَالِسِ عَلَى الْعَرْشِ وَلِلْخَرُوف.» ١ وَجَمِيعُ الْمَلاَئِكَة كَائوا وَاقفِينَ حَوْلَ الْعَرْشِ وَالشَّيُوخ وَالْحَيَوَانَاتِ الأَرْبَعَة، وَخَرُوا أَمَامَ الْعَرْشِ عَلَى وُجُوهِهِمْ، وَسَجَدُوا لِلَهِ ٢ اقَائِلِينَ: «آمَامَ الْعَرْشِ وَالشَّيُوخ وَالْحَيَوَانَاتِ الأَرْبَعَة، وَخَرُوا أَمَامَ الْعَرْشِ عَلَى وُجُوهِهِمْ، إلَّهُ الْمَلاَئِكَةِ كَائوا وَاقفِينَ حَوْلَ الْعَرْشِ وَالشَّيُوخ وَالْحَيَوَانَاتِ الأَرْبَعَة، وَخَرُوا أَمَامَ الْعَرْشِ عَلَى وُجُوهِهِمْ وَسَجَدُوا لِلَهِ ٢ الْقَالَةِ عَلَى وَالْقُونَ وَالشَيُوخِ وَالْحَيَوَانَاتِ الأَرْبَعَة، وَخَرُوا أَمَامَ الْعَرْشِ عَلَى وُجُوهِهِمْ، وَسَجَدُوا لِلَهِ ٢ الْقَائِينَ عَلَى الْعَرْشِ وَالشَّيُوخِ وَالْحَيْفَ وَالْعَيْتَ الْمَامَ الْعَرْشِ عَلَى و

#### \*\*\*\*\*

ع٩: بعد هذا : ننتقل إلى رؤية جديدة فالمنظر الأول كان يتطلع فيه القديس يوحنا على الأرض .. أما هنا فإنه يستكمل رؤياه في السماء وإن كان الموضوع واحدًا فالأول كان الكنيسة المختومة وهنا الكنيسة المنتصرة.

جمع كثير : منظر مبهج هذا الذى رآه القديس يوحنا فالعدد هنا غير محصور .. وهو أمر يدفع فى قلب الكنيسة المجاهدة على الأرض كل الرجاء ... فبالرغم من كثرة الحروب الروحية وعنف الشيطان وكثرة الإغراءات ... هناك عمل نعمة الله المخلصة، ورغم أنف الأعداء الذين يضطهدون الكنيسة بغرض إفناء إيمانها نجد أن الذين يدخلون السماء لا حصر لهم، فالله هو الحافظ لها والمظلل عليها.

كل الأمم ... الألسنة : تدبير خلاص الله ليس مقصورًا على شعب دون آخر، فالله أتى وتجسد مدن أجل فداء كل البشر فكل من يقبل فداءه ويتمسك بالإيمان المستقيم سوف يرث ويقف أمام الجالس على العرش والخروف المذبوح، فلا تمييز في السماء بين لون أو جنس أو لغة، أليس هو من "يريد أن جميع الناس يخلصون وإلى معرفة الحق يقبلون" (١تي٢: ٤) ؟

شياب بسيض : ترمز للطهارة والقداسة، فالسماء لا بدخلها غير الطاهرين أما القداسة فيكتسبها الإنسان بقربه من الله.

ســعف الــنخل : لا توجــد أمور مادية في السماء، ولهذا فسعف النخل هنا هو منظر روحــاني ينم على النصرة والغلبة، إذ اعتاد الناس استقبال مواكب المنتصرين من القادة بعد الحروب بسعف النخل، راجع أيضًا (يو ١٢: ١٣).

رأى القديس يوحنا جمع كبير لم يستطع حصر، من شعوب الأرض المختلفة فى طهارة وفرح ونصرة. 1 تشجع أيها الحبيب ... لأن لك مكانًا فى السماء حيث المجد، فإحرص كل الحرص ألا

يسرق أحد منك إكليلك.

\*\*\*\*

ع·١**: وهم يصرخون : ال**صراخ بصوت عظيم هنا هو صراخ الفرح والتهليل والتسبيح، فهم فى حالة من الفرح الغير قابل للتخيل، وكيف لا يكون هذا وهم غالبون مستمتعون برؤية فاديهم ومخلصهم !؟!

الخلاص لإلهنا : وهو نشيد التسبيح والنصرة فهم يعلنون في نشوة فرحهم الدائم سر هذه السعادة .. وهذه التسبحة لها معنيان :

ا**لأول** : بمعنى النصرة لإلهنا، الكلى القدرة، الغالب والذى خرج ليغلب (رق٦: ٢) فقد غلب الشيطان وقيده وسلبه سلطانه (لو ١٠: ١٨)، وغلب الموت وداسه (اكو ١٥: ٥٥) وأفرج عن كل من قبض عليهم فى الجحيم وأخرجهم إلى الفردوس (أف٤: ٩).

والمعنى الثانى : أن إلهنا هو سر خلاصنا فما كنا نخلص بدونه، بمعنى أن الله أعطاهم الخلاص و هم يردون الفضل لصاحبه، فيشكرونه إذ أنمَّ نصرتهم.

الجــالس إلى العرش والخروف : أى أن التسبحة تقدم للأب والابن بنفس المقدار وهذا دليل على المساواة بين الأقنومين.

ع١١، ١٢: اشتركت كل الخليقة السمائية بكل طغماتها (درجاتها) في التسبيح والسجود المنسحق المبهج أمام الله وقدمت لـــه في تسبيحه صفات العظمة والإكرام السبعة والدالة على كمال صفاته... وقد ذكر شرح كل ذلك بالتفصيل في (ص٤: ١٠-١١)، (ص٥: ١٢-١٤).

(٢) تفسير الشيخ (أحد القسوس) (١٣٤–١٧):

١٣ وَأَجَابَ وَاحِدٌ مِنَ الشَّيُوخِ قَائِلاً لِى: «هَؤُلاَءِ الْمُتَسَرِّبِلُونَ بِالنَّيَابِ الْبِيضِ، مَنْ هُمْ وَمِنْ أَيْنَ أَتَوْا؟» ٤ افَقُلْتُ لَهُ: «يَا سَيَّدُ أَنْتَ تَعْلَمُ.» فَقَالَ لِى: «هَؤُلاَءِ هُمُ الَّذِينَ أَتَوْا مِنَ الضِّيقَةِ الْعَظِيمَةِ، وَقَدْ غَسَّلُوا ثِيَابَهُمْ، وَبَيَّضُوا ثِيَابَهُمْ فِى دَمِ الْحَرُوف. ٥ أَمِنْ أَجْلِ ذَلِكَ، هُمْ أَمَامَ عَرْشِ اللهِ وَيَخْدِمُونَهُ نَهَارًا وَلَيْلاً فِي هَيْكَلِهِ، وَالْجَالِسُ عَلَى الْعَرْشِ يَحُلُّ فَوْقَهُمْ. ٦٦ لَنْ يَجُوعُوا بَعْدُ، وَلَنْ يَعْطَشُوا بَعْدَ، وَلاَ تَقَعُ

#### \*~~~

مؤيًا بُوحَنَّا اللَّمُوتِي

عَلَيْهِمِ الشَّمْسُ وَلاَ شَيْءٌ مِنَ الْحَرِّ، ١٧لأَنَّ الْخَرُوفَ الَّذِي فِي وَسَطِ الْعَرْشِ يَرْعَاهُمْ، وَيَقْتَادُهُمْ إِلَى يَنَابِيعِ مَاءٍ حَيَّةٍ، وَيَمْسَحُ اللهُ كُلَّ دَمْعَةٍ مِنْ عُيُونِهِمْ.»

ع١٣: أراد الله للقديس يوحنا ولنا أيضاً ألا يكتفى بمشاهدة المنظر الرائع بل أن يعرف أيضاً بعض أسراره، ولهذا تقدم إليه أحد الأربعة والعشرين قسيساً بسؤال الغرض منه حث القديس يوحنا للمعرفة فكان سؤاله بمعنى هل تعلم من هم هؤلاء المتسربلين بنياب بيض وما سرهم ولماذا هم وقوف ههنا ؟!، ولأن القديس يوحنا لا يعرف كل الأسرار أجابه بأدب واحترام "يا سيد أنت تعلم" (ع١٤). وهو اتضاع يعلمنا أن نرجع بالسؤال لقسوس الكنيسة وأبائها فيما يعسر علينا فهمه أو تطبيقه.

١٤٦: أجاب هذا القسيس السماني على القديس يوحنا بالآتي :

أتوا من الضيقة العظيمة : الضيقة هنا قد تكون الضيقة التي يتعرض لها كل إنسان مسيحي على مستوى حياته الخاصة في اضطهاد أو تجربة يحتملها بشكر، أو اضطهاد يمر على الكنيسة كلها ويصل إلى حد الإستشهاد من أجل الإيمان، وقد تكون الضيقة العظمى هنا إشارة إلى فترة وجود ضد المسيح على الأرض والحروب والضيقات التي ستصاحب وجوده. والمعنى الروحي هو ما سبق وأعلنه السيد المسيح مرارًا، من وجوب وجود الضيق في العالم (مت٢٢: ٩)، (يو ٢١: ٣)، وما أكده القديس بولس أيضًا أن الألم والضيق هما ثمن المجد المستعلن فينا أمام الله (رو ٨: ١٧).

غسلوا ثيابهم، بيضوا ثيابهم : غسلوا وبيضوا فعلان متلازمان، فالغسل بقود للبياض والمعنى هو أن هؤلاء المنتصرين على الضيقة العظمى كان سر طهارتهم وقداستهم ونصرتهم هو دم الخروف، فلا قوة لإنسان مسيحى بعيدًا عن دم المسيح فالخلاص والثبات والطهارة أساسه "دمه الكريم".

والغسل والنبييض يذكرنا بسرين متلازمين من أسرار الكنيسة، فالأول هو الإغتسال من الخطية في سر الإعتراف، إذ يقرأ الكاهن الحِلَّ، فيطرح وسخ الخطية من على المعترف

### \*\*\*\*\*

التائب، ويتم التبييض بالفعل في دم الابن الوحيد فيخرج الإنسان بعد التناول طاهرًا نقيًا، إذ صار متحدًا بجسد المسيح ودمه الأقدسين.

علينا جميعًا ألا تخور عزائمنا أمام الضيق والألم ... فمهما اشتنت علينا الآلام فلننظر للسماء ونثق أن لنا إكليلاً فما رآه إسطفانوس وقت استشهاده من جمال للسماء جعله يستهين بالألم الوقتى المحدد أمام المجد الغير محدود (اع٢).

ع١٥: من أجل هذا : أى من أجل أنهم إجتازوا الضيقة العظيمة ولم يخوروا، وكذلك تطهروا بدم الخروف الذى يطهر من كل خطية (ايو ١: ٧).

هم أمام عرش الله : وهى أغلى وأعظم مكافأة أن يقف الإنسان فى حضرة الله يقدم التسبحة مع السمائيين بلا انقطاع، فلقد صار جزءًا من السماء والخليقة السمائية نفسها، وكلمة فى هيكله هى للدلالة على الإقتراب المطلق من الذات الإلهية الغير محدودة بالرغم من كثرة الأعداد الغير محصورة (ع<sup>9</sup>)، فكل واحد سيكون قريبًا من الله مستمتعًا به داخل هيكله.

ملاحظة : كلمة هيكل هنا لا تشير إلى مكان محدود، فالله لا يحده مكان وكذلك تعبير الجالس على العرش .. فالمعنى هنا روحى والمنظر يُقدّم لنا بقدر ما يستطيع العقل البشرى

استيعابه.

يحل فوقهم : فى اللغة اليونانية "يظللهم" وهو تعبير أقوى من معنى الوجود الدائم أمام الله، إذ يعنى الإحتواء الإلهى والإحاطة والحفظ لكل نفس أكملت جهادها وصار لها مكانًا أمام العرش وداخل الهيكل.

أخلى الحبيب إن وقوفنا فى الكنيسة ورؤيتنا لهيكلها ومذبحها بذكرنا بهذا المشهد السمائى السرائع، بل أن الكنيسة أثناء القداس هى السماء بعينها وأنت مدعو للتمتع بالسماء هنا فى الكنيسة لتفاء القداس هى السماء بعينها وأنت مدعو للتمتع بالسماء هنا فى الكنيسة لتقف أمام الحضرة الإلهية التى سوف نستكملها بنعمة المسيح فى ملكوته الأبدى. فلا تدع الكسل أو أى معوق آخر يبعدك عمًا أنت مدعو إليه.

#### \*\*\*\*

مؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

ع17: **لن يجوعوا بعد ولن يعطشوا :** يستمر القديس يوحنا فى وصف حال السعادة التى يشعر بها الغالبون، وكلمة لن يجوعوا أو يعطشوا معناها الأول شبعهم بالمسيح والذات الإلهية وهم فى حالة من الإرتواء الروحى الدائم، فملا تعود أحاسيس الجسد "تشغلنا أو تضايقنا فلا يوجد شئ يقلل من بهاء التمتع بالله.

وكلمة "بعد" تقودنا لمعنى آخر وهو أن هؤلاء قد تعرضوا للتعذيب بالجوع والعطش من أجل الإيمان وحب الله، أو كانوا جياع وعطاش للبر فى المسيح (مت: ٦)، والآن جاء زمن تعويضهم عن كل معاناة، فالله فى عدله لا ينسى تعب أحد، بل يرد له مئة ضعف، ومما لا شك فيه أن تعويض السماء لا يقارن بأى تعويض على الأرض.

لا تقع عليهم شمس ولا شئ من الحر : أى لن يكون عليهم اى ثقل جديد من النجارب، فسليمان يصف التجارب بالشمس الحارقة (نش١: ٦)، وكذلك لا تكون هناك مضايقات حديدة "حر"؛ وكيف يكون هذا والله بنفسه يظللهم ويسترهم ويرعاهم (ع١٥).

ع١٧: إنتهى الأصحاح السابق بحديثه عن "يوم غضب الخروف" وانتقامه من الأشرار (ص٦: ١٧)، وهنا تختلف الصورة تمامًا مع أبنائه القديسين، فهو يرعاهم بنفسه ويقدم ذاته لهم وفى صورة جميلة وبلاغية وبأسلوب يسهل على البشر تخيله، ويقدم لنا بعضًا من هذه الصور.

يقتادهم إلى ينابيع ماء حية : ترتبط هذه الآية بما جاء فى (ع١٦) "لن يعطشوا" ... فالسر فى عدم عطشهم هو ارتوائهم بينابيع روحية لا تنضب ولا تجف إذ صار المسيح وحده مصدرها، وهذا يكشف لنا سرًا جديدًا من أسرار الأبدية... فهناك ننهل ونأخذ وننمو .. فالأبدية ليست مشهدًا ساكنًا، بل هى انفعال روحى دائم ينقلنا من كمال إلى كمال.

ويمسح الله كل دمعة من عيونهم : وهذا يعود بنا إلى عدل الله وتعويضه عن كل تعب وكل ألم احتمله أبناؤه فى أثناء حياتهم على الأرض، ... فتشجع أيها الحبيب واحتمل بشكر كل ما تمر به، فما أجمل هذه الصورة الروحية الرائعة إذ يمد المسيح يده الحانية ليربت علينا ويمسح دموع أعيننا ... ومن المعروف بالطبع أنه لا توجد دموع حقيقية فى الأبدية، فالأجساد روحية نورانية ولكن المعنى هو معنى جميل يعبَر عن حنان الله وعطفه وتعويضه لأو لاده عن كل الآلام.

#### \*\*\*\*\*



\* <del>\*</del> \*

مقدمة الأصحاح الثامن : حمل الأصحاح السادس الأختام الستة الأولى والتى أنبأت عن بعض الأمور الآتية على الأرض إلى نهاية الزمن، وبعد المنظر المطمئن السمائى الذى نظره القديس يوحنا فى الأصحاح السابع، يعود بنا إلى الختم السابع والأخير والذى بدوره يحمل سباعية جديدة لسبعة أبواق تشغل الأربعة الأولى منها الأصحاح الثامن أما باقيها فيأتى فى الأصحاح التاسع.

(١) فنح الخنر السابع والمبخرة الذهبية (١٤-٥):

ا وَلَمَّا فَتَحَ الْحَثْمَ السَّابِعَ، حَدَثَ سُكُوتٌ فِي السَّمَاءِ نَحْوَ نِصْفِ سَاعَة. ٢ وَرَأَيْتُ السَّبْعَة الْمَلاَئِكَةَ الَّذِينَ يَقِفُونَ أَمَامَ اللهِ وَقَدْ أُعْطُوا سَبْعَةَ أَبْوَاق. ٣ وَجَاءَ مَلاَكَ آخَرُ وَوَقَفَ عَنْدَ الْمَذْبَحِ، وَمَعَهُ مَبْخَرَةٌ مَنْ ذَهَب، وَأُعْطِى بَخُورًا كَثِيرًا، لِكَى يُقَدِّمَهُ مَعً صَلَوَاتِ الْقِدِّيسِينَ جَمِيعِهِمْ عَلَى مَذْبَحِ الذَّهَبِ الَّذِي أَمَامَ الْعَرْشِ. ٤ فَصَعدَ دُخَانُ الْبَخُورِ مَعَ صَلَوَاتِ الْقِدِّيسِينَ جَمِيعِهِمْ عَلَى مَذْبَحِ الَّذِي أَمَامَ اللهِ عَرْشَ. ٤ فَصَعدَ دُخَانُ الْبَخُورِ مَعَ صَلَوَاتِ الْقِدِّيسَينَ مَنْ يَد الْمَلاَكَ أَ الْذِي أَمَامَ اللهِ عَنْ أَعَامَ اللهِ وَقَدْ أُعْطَى بَعْدَامَهُ اللهِ وَقَدْ أَعْظُوا الْمَلاكُ الْمِبْخَرَةَ، وَمَلاَهَا مِنْ نَارِ الْمَذْبَحِ وَأَلْقَاهَا إِلَى الأَرَضِ، فَعَدَامَتُ أَصُواتَ وَرُعُودَ وَبُورَقَ

عا، ٢: عند فتح الختم السابع ساد صمت في السماء كلها، والصمت هنا يشير للإستعداد والترقب لحدوث شئ جديد عظيم ومهيب.

تصف ساعة" فترة من الزمن لا تقاس بالزمن الأرضى ولكن أجمع الآباء أن ذكرها كناية على قصر هذه الفترة الساكنة.

"السبعة ملائكة" هم رؤساء الملائكة السبعة، والتي ذكر الملاك روفائيل في سفر طوبيا أنه أحدهم.

### \*\*\*\*

مؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُونِي

"أعطوا" أى كلفوا من الله بحمل الأبواق والتبويق فيها لإعلان إنذاراته المتتالية على البشر نتيجة عدم توبتهم.

البوق : كانت الأبواق منظرًا مألوفًا في العبادة اليهودية ويستخدمها أيضًا الشعوب الوثنية، وكانت أهم استخداماتها :

١ - الإعلان عن بدء الاحتفالات الدينية.

٢- الإستعداد للحرب بالدفاع أو الهجوم.

٣- إنذار بعمل قوى لله كما حدث وسقطت أسوار أريحا بعد التصويت بالأبواق.

ع٣، ٤: مسلك آخر : أى ليس من السبعة رؤساء الحاملين الأبواق بل هو صاحب مهمة شفاعية توسلية كما سنرى.

مسبخرة مسن ذهسب .. مذبح من ذهب : إذ وقف هذا الملك أمام العرش الإلهى وفى مواجهة الله ذاته فلا يمكن أن تكون المبخرة وكذلك المذبح إلا من الذهب النقى فى إشارة إلى بهاء مجد الله وأن كل ما هو ماثل أمام الله لا يكون ناقصاً أو معيوبًا.

أما مهمة هذا الملاك فهى تقديم بخور كثير، أى صلوات شفاعية حارة صاحبتها أيضًا صلوات القديسين السمائيين الشفاعية عن المؤمنين فى الأرض، وهذا المنظر السمائى يؤكد عقيدة كنيستنا فى شفاعة الملائكة والقديسين المقدمة عنا فى كل حين أمام عرش الله.

وفى تفسير رمزى آخر : رأى البعض أن هذا "الملك" هو الرب يسوع نفسه الذى وقف أمـــام المذبح (الصليب) حاملا المجمرة الذهبية (آلامه وشفاعته الكفارية) أما الآب فقبلها وقبل أيضاً معها شفاعات القديسين وطلباتهم.

عه: بعــد أن قدم الملاك البخور أخذ من نار المذبح والتى تمثل العدل الإلهى وألقى بها علـــى الأرض، فحدثــت أمور مخيفة كالرعود والبروق والزلازل لتنبيه الناس وتحذيرها قبل الإعلان "بالأبواق المنذرة".

### \*\*\* £• ¥

أخى الحبيب إن الله فى محبته لنا واتساع قلبه يقبل عنا صلوات وشفاعات الملائكة والقديسين، وهو طويل الأناة بطئ الغضب فلا يأتى على الأشرار بالعقوبة التى يستحقونها مرة واحدة بل يحذر وينذر مرارًا ... ولكن علينا ألاً ننسى أنه أيضًا إله عادل ومرهوب... فلا تهمل توبتك ولا تؤجلها واتخذ لنفسك شفيعًا صديقًا يساندك بصلواته أمام عرش النعمة.

(٢) البوق الأول (ع٦، ٧):

٣ثُمَّ إِنَّ السَّبْعَةَ الْمَلَائِكَةَ، الَّذِينَ مَعَهُمُ السَّبْعَةُ الأَبْوَاقُ، تَهَيَّأُوا لَكَىْ يُبَوِّقُوا. ٧فَبَوَّقَ الْمَلَاكُ الأَوَّلُ، فَحَدَثَ بَرَدٌ وَنَارٌ مَخْلُوطَانِ بِدَمٍ، وَأَلْقِيَا إِلَى الأَرْضِ، فَاحْتَرَقَ ثُلْثُ الأَشْجَارِ، وَاحْتَرَقَ كُلُّ عُشْب أَخْضَرَ.

ع7، ٧: تهيأوا : أى استعدوا بلا عجلة فى إشارة إلى تمهل الله على البشر لعلهم يتوبون. برد ونار : تذكرنا بضربة الله لفرعون فى (خر ٩: ٢٣) "فأعطى الرب بردًا وجرت نار على الأرض". واستخدام الاسم ونقيضه (برد ونار) يعنى اتساع العقوبة وشمولها كل الدرجات، كأن نقول "يمينًا ويسارًا" فتعنى كل الأماكن أو نقول "حلوا ومرًا" فنعنى كل الأطعمة، والمعنى هنا أن من ينجو من "البرد" ويحتمله يُضرَّ بالنار ومن لا يتاثر بشدة الحرارة يتلفه البرد ويميته.

مخلوطان بالدم : كيف يختلط النار بالبرد بالدم ؟! تعبيرات مخيفة استخدمها الروح القدس للإعلان عن الغضب الإلهى على البشر في حال عدم توبتهم.

تُلث : أى أنه بالرغم من غضب الله العادل إلا إنه لا يأت علينا بما نستحق تمامًا، فرحمته الواسعة جعلت من هذه العقوبة ثلثًا، لأن الغرض من هذه الإنذارات هو توبة الإنسان ورجوعه وليس القصاص الإلمهى النهائي.

الأشجار وكل عشب أخضر : أى أن الإنذار الأول موجَّه إلى خيرات الأرض الزراعية والغذائية والى تمثل أهم احتياجات الإنسان للحياة على الأرض.

### \*751\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

عندما تقابلك ضبيقة مادية أو تنقص احتياجاتك في أي شئ، لا تنزعج بل اقبلها بالرضا وافحص نفسك لعل الله يقصد أن تنتبه لخطأ فيك تصلحه أو شئ ناقص تكمله فهو يحبك ويبحث عن خلاص نفسك حتى لو سمح بضبيق مادي محدود لك.

(٣) البوق الثاني (ع٨، ٩):

٨ ثُمَّ بَوَّقَ الْمَلاَكُ الثَّانِي، فَكَأَنَّ جَبَلاً عَظِيمًا مُتَّقدًا بِالنَّارِ أَلْقِيَ إِلَى الْبَحْرِ، فَصَارَ ثُلْثُ الْبَحْرِ ٩ وَمَاتَ ثُلْثُ الْخَلاَئِقِ الَّتِي فِي الْبَحْرِ الَّتِي لَهَا حَيَاةٌ، وَأَهْلِكَ ثُلَثُ السُّفُنِ.

ع٨، ٩: جبلاً عظيمًا متقدًا بالنار : أى رئيس متجبر أو دولة عظمى تثير حربًا (نفس التشبيه استخدمه الله في الكلام عن ملك بابل في (أر ٥١: ٢٥).

ألقى إلى البحر : البحر فى اتساعه واضطراب أمواجه يشير إلى العالم المنقلب. والمعنى أن الإنذار الثانى هو إنذار بحرب عظيمة تجتاح العالم فى كل بقاعه، كالحروب العالمية، ويكون السبب فيها هو كبرياء أمة عظيمة، كالجبل المتقد، وتكون نتائج هذه الحرب هى :

ثلث البحر دما : أى أن الموت الناتج عن القتال وفتك الناس ببعضهم يشمل ثلث سكان الأرض أو ثلث كل "الخلائق التي لها حياة"، فالأسلحة الفتاكة تأخذ الإنسان والحبوان معًا.

ثلث السفن : هلاك ثلث السفن يشير إلى انقطاع الصلة والإتصال بين الناس ومعضها لمهول الحرب ونتائجها من جهة أو لانشغال كل إنسان بأنانيته عن الآخرين من جهة أخرى.

والصورة كلها هى صورة مخيفة جدًا، فكلمة ثلث هنا تعنى ملايين البشر وأن الموت قد يشمل فردًا من كل أسرة، والحرب هى صناعة إنسانية نتيجة شر الإنسان وإن سمح بها الله، لعلها تكون إنذارًا شديدًا لعودته عن شره.

مهما كان مركزك أو سلطانك لا تستخدمه لمصلحتك على حساب الآخرين فتضرهم التستفيد أنت، بل اصنع سلامًا وحبًا قدر ما تستطيع فيكون لك كنز في السماء تفرح به.

### \*T27\*

(٤) البوق الثالث (ع٠١، ١١):

• انُمَّ بَوَّقَ الْمَلاَكُ النَّالِثُ، فَسَقَطَ مِنَ السَّمَاءِ كَوْكَبٌ عَظِيمٌ مُتَّقِدٌ كَمصْبَاحٍ، وَوَقَعَ عَلَى ثُلْثَ الأَنْهَارِ وَعَلَى يَنَابِيعِ الْميَاهِ. 1 اوَاسْمُ الْكَوْكَبِ يُدْعَى "الأَفْسَنْتِينُ." فَصَارَ ثُلْثُ الْميَاهِ أَفْسَنْتِينًا، وَمَاتَ كَثِيرُونَ مِنَ النَّاسِ مِنَ الْمِيَاهِ لأَنَّهَا صَارَتْ مُرَّةً.

ع١٠، ١١: عندما بوَّق الملاك الثالث أعلن لنا عن مشكلة جديدة تكون سببًا في هلاك كثيرين.

سقوط كوكب عظيم : أى رئاسة دينية لمها شأن، أو قيادة روحية كانت تضى بتعاليمها كالمصباح. ولكن عند سقوطها أتت التعاليم الغريبة عن الإيمان على ثلث الأنهار والينابيع.

الأنهار والينابيع : هى ما برنوى به الناس ويشربون منه، ومعنى هذا أن بسبب انتشار الإيمان الغريب عن إيمان الكنيسة القويم صارت الأفكار (الأنهار) والمشاعر (الينابيع) ملوثة تمامًا.

اسم الكوكب الأفسنتين : الأفسنتين هو عشب شديد المرارة جدًا، وهذا الاسم استخدم ككناية عن شدة مرارة التعليم الغريب عن الإيمان، فهو مهلك لكل من يتذوقه. ويمكن القول أيضًا أنه كم هو مُر على قلب الله أن يهلك من كان لهم الإستتارة مرة بالإيمان السليم ثم انحرفوا وسقطوا وراء من ضلًّلهم بسقوطه.

ثلث المياه : كما سبق وأشرنا فإن الثلث يعنى أن كثيرين ضلوا ولكن لازال الله بمراحمه وعنايته يحفظ البقية في إيمانها السليم.

لقد ائتمن الله رسله الأطهار وكنيسته المقدسة على وديعة الإيمان، وحفظها لنا أباؤنا بالتقليد المُسَلَّم لنا بدمائهم ... فاحتمى أيها الحبيب بالكنيسة وأبائها، ولا تقبل تعليمًا مُرًا مهلكًا حتى وإن بدا معسولاً ناعمًا ما دام غريبًا عن كنيستك ولم تتعوده أذناك من قبل.

(٥) البوق الرابع (٦٢٢، ١٣):

١٢ ثُمَّ بَوَّقَ الْمَلاَكُ الرَّابِعُ، فَضُرِبَ ثُلْثُ الشَّمْسِ وَثُلْثُ الْقَمَرِ وَثُلْثُ النُّجُومِ، حَتَّى يُظْلِمَ ثُلْنُهُنَّ، وَالنَّهَارُ لاَ يُضِىءُ ثُلْثُهُ، وَاللَّيْلُ كَذَلِكَ. ١٣ ثُمَّ نَظَرْتُ وَسَمِعْتُ مَلاَكًا طَائِرًا فِي وَسَطِ السَّمَاءِ، قَائِلاً

### \*\*\* 2 \*\*\*

مرؤدًا يُوحَنَّا اللَّهُونِي

بِصَوْت عَظِيمٍ: «وَيْلٌ، وَيْلٌ، وَيْلٌ لِلسَّاكِنِينَ عَلَى الأَرْضِ مِنْ أَجْلِ بَقِيَّةٍ أَصْوَاتِ أَبْوَاقِ الثَّلاَثَةِ الْمَلاَئِكَةِ الْمُزْمِعِيَّنَ أَنْ يُبُوِّقُوا.»

ع١٢: ثلث الشمس : شمسنا هو مسيحنا. ثلث القمر : القمر هو الكنيسة التى تعكس ضوء مسيحها فتنير ظلام القلوب. ثلث النجوم : هم رجال الله والمسئولون الروحيون المضيئون فى كنيسته كالنجوم. تحذيـراً وإنذاراً جديدًا يأتى مع البوق الرابع، فمع زيادة الهرطقات والضلالات تصرب

ثلث الشمس أى يتعدى الناس على السيد المسيح إما بإنكار لاهوته أو بعدم الإعتراف به كليةً بإلحادهم وانصر افهم عنه.

وكذلك يرفض الكثيرون سلطان أمهم الكنيسة (القمر) فيحرمون أنفسهم من أنوارها، وكذلك تشمل هذه الظلمة الكثير من رجال الدين (النجوم) فيسقط ثلثهم ويزول نورهم ويفقدون بهاء قدوتهم للمؤمنين.

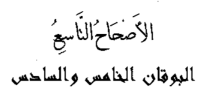
السنهار لا يضئ ثلثه والليل كذلك : أى دخل ظلام الشر على النهار والليل الذى يرمز للشر وصار أكثر شرًا وإظلامًا.

ع١٣: "ملكًا طائرًا وسط السماء" : هو ليس من الملائكة السبعة الرؤساء الممسكين بالأبواق بل يفصل هذا المشهد الأبواق الأربعة الأولى عن الثلاثة الباقية ولهذا يرى بعض الأباء أن هذا الملاك هو الروح القدس نفسه الذي يحذر بما هو آت.

بصوت عظيم : صوت ذو جلال ور هبة.

ويل ويل للساكنين على الأرض : كلمات مخيفة تنبئ بأن ما هو آت أسوأ بكثير في أهو اله مما سبق ...

انجنا يا الله مخلصنا من الأزمنة الصعبة واحفظنا في اسمك فإنه ليس لنا آخر سواك نرجوه و ونترجى مراحم أبوته ... فما دمت معنا لا نخاف شراً لأنك تحفظنا مهما كانت الضيقات المحيطة بنا.



× + ×

مقدمة الأصحاح المتاسع : إحتوى الأصحاح السابق على الأربع إنذارات الأولى وانتهى باعلان شديد اللهجة عما هو آتى في الأبواق التالية، ولهذا سميت الأبواق الثلاثة التالية بالويلات لما تحويه من أهوال.

(١) البوق الخامس (فنح الهاويته) (١٢-٦):

المُهَاوِيَة. ٢ فَفَتَحَ بِنُرَ الْهَاوِيَة، فَصَعدَ دُخَانٌ منَ الْبُنْ كَدُخَانَ أَتُون عَظِيم، فَأَظْلَمَت الشَّمْسُ وَالْجَوُ مَنْ الْهُاوِيَة. ٢ فَفَتَحَ بِنُرَ الْهَاوِيَة، فَصَعدَ دُخَانٌ منَ الْبُنْ كَدُخَانَ أَتُون عَظِيم، فَأَظْلَمَت الشَّمْسُ وَالْجَوُ مَنْ دُخَانَ الْبُنْرِ. ٣ وَمَنَ الدُّخَانَ خَرَجَ جَرَادٌ عَلَى الأَرْضِ، فَأَعْطَى سُلُطَانًا كَما لعَقارِبَ الأَرْضِ سُلُطَانً. ٤ دُخَانَ الْبُنْرِ. ٣ وَمَنَ الدُّخَانَ خَرَجَ جَرَادٌ عَلَى الأَرْضِ، فَأَعْطَى سُلُطانًا كَما لعَقارِبَ الأَرْضِ سُلُطانًا. ٤ وَقَيلَ لَهُ أَنْ لاَ يَضُرَ عُشْبَ الأَرْضِ سُلُطانًا. ٤ البُنْرِ. ٣ وَمَنَ الدُّخَانَ خَرَجَ جَرَادٌ عَلَى الأَرْضِ، فَأَعْطَى سُلُطانًا كَما لعَقارِبَ الأَرْضِ سُلُطانًا. ٤ وَقَيلَ لَهُ أَنْ لاَ يَضُرَ عُشْبَ الأَرْضِ مَلْطانًا. ٤ مَعْتَمُ وَقِيلَ لَهُ أَنْ لاَ يَضَرُو عَشْبَ الأَرْضِ مَلْطانَ. ٤ وَقِيلَ لَهُ أَنْ لاَ يَضُرُ عَشْبَ الأَرْضِ مَلْطانًا الْخَصْرِ وَلاَ شَيْئًا أَحْضَرَ وَلاَ شَجَرَةً مَا، إِلاَّ النَّاسَ فَقَط الَذينَ لَيْسَ لَهُمْ حَتْمُ اللَه عَلَى جَامِهِمْ. ٥ وَأَعْطِى أَنْ لاَ يَقْتَلَهُم، بَلْ أَنْ يَتَعَذَبُوا خَمْسَةَ أَسْهُو. وَعَذَابُهُ كَعَذَابِ عَقْرَب إِذَا لاَ يَعْرَبُ إِذَا لاَ يَعْتَمَ مَنْ أَنْ لاَ يَقْتَلَهُمْ، بَنْ الْمَنْ الْعَانَ الْحَاسَ فَقَط اللَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ حَسُمُ وَاللَهُ عَلَى جُنُونَ إِذَا اللَّهُ عَلَى جَعْشَ الْحَجَة مَنْ أَعْلَى مَاللَا أَنْ لاَ يَعْمَلُونَ إِنَا الْعَاسَ فَقَطَ اللهُ مُعْتَ اللَهُ عَلَى جَعْلُونَ مَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَى مَا إِنَا إِنَى لا يَقْتَلَهُمْ، بَلْ أَنْ يَتَعَذَى إِنْ يَعْمُ أَنْ عَلَى مَا الْنَاسَ عَلَى فَقُولُ إِنْ يَعْتَى مُعْتَى مُؤْنُ مَا عَلَى مَالَعُونَ مَا مَوْ عَلَى مَا مُولَحُونَ مَا الللهُ عَلَى مَنْ أَعْنَ مَا مُنُ مَا الْمَالَ مَا عُنَا مَنْ مَا مُ مَنْ مَنْ مَا لَهُ مَنْ مَا مَنْ مَا عُلَى مَا عُنْ مَا مَنْ مَا لَعْهُ مَا مَا اللَهُ مَنْ مُ مَنْ اللَّاسَ مَا مَنْ مَا مُ مَنْ مَا مُ مَا لَهُ مَا مَا الْنَا مُ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مَ مُ مَا مَا مَا مَا مَ مَنْ مَا مَ مَا مَا مَ مَا مَا مَا مَا مَ مَنْ مُ مَنْ مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَ مَا مَ مَا مَعْتَ مَا مَا مَا مَ

ع١: **كوكبًا قد سقط** : إما أن يكون ملكًا مرسلاً بتكليف من الله لفتح أبواب الجحيم أو هــو الشــيطان ذاته وأعطى نفس السلطان بسماح من الله، ولعل هذا هو الأرجح ويتمشى مع تعبــير "سقط" فنحن نعلم أن الشيطان كان من رؤساء الملائكة ولكنه سقط بكبريائه ولم يثبت في محبة الله.

أعطى مفتاح : أى صار له سلطان على إخراج أعوانه الشياطين لمحاربة كل البشر، ولكن في حدود سماح الله.

### ж۳ξοж

ع٢: بــالفعل فــتح بئر المهاوية، وما أن فتحه حتى خرج دخان شديد أفقد الناس الرؤية الصحيحة.

**أتون** : هو فرن متقد شديد الاشتعال. 🐘

دخسان : هى أفكار الشيطان التشكيكية وحروب الإلحاد والتى من كثافتها أفقدت الناس رؤية السيد المسيح (شمس البر)، ولفَّهم الظلام الكثيف أى ضاع الإيمان السليم.

ع٣: خسرج جراد : بالطبع الجراد هنا هو الشياطين وعندما يصور هم الله لنا في صورة الجراد فهذا لكي نعلم :

أولاً : كثرة أعدادهم؛ فالجراد حشرة تقدر أسرابها بمئات الملايين عند هجومها.

ثانيًا : شدة فتكهم؛ فالجراد يأكل كل ما يقابله في طريقه و لا يترك الأرض إلا جرداء.

**أعطى سلطانًا :** أى لا سلطان للشيطان على البشر ما لم يكن مسموحًا لـــه من الله وفى حدود التأديب الذى يراه.

كما لعقارب الأرض : لدغ العقرب للإنسان شديد الألم ونافذ في سمه، واستخدام تشبيه العقارب مع الجراد إنما هو إضافة لشدة هذه الويلة التي تأتي على العالم.

ع٤: قديل لـــه : أى أُمرَ بواسطة الله الذى يحدد حجم ومقدار ونوعية التأديب بسلطانه المطلق.

عشبًا ... شجر ما : العشب يرمز إلى صغيرى المؤمنين .. والشجر إلى القامات الأعلى فى الإيمان، والمعنى العام أنه بالرغم من سماح الله للشيطان بهذه الضربة إلاّ أنه منعه من الإقتراب إلى المؤمنين بكل درجاتهم، فالله بحنانه وحبه لأولاده يحمى الضعيف والقوى منهم من ضلالات الشيطان ولا يسمح له بالتأثير عليهم أو فيهم.

### \*r51\*

**الذيـــن لـــيس لـهم ختم الله :** أما هذه الويلة فإنها تصيب الناس الذين بلا علامة الروح القــدس على جباههم وهم نوعان من الناس الأول هو ما لم يعتمد فلم يأخذ العلامة أصـلاً أو كان مسيحيًا ولكن بسبب رفضـه الدائم للتوبـة أطفأ وأحزن الروح فصـار للشيطـان سلطـان عليه.

ع٥: تظهر رحمة الله في عدم السماح بالأذى لحد الموت (القتل)، بل إلى خمسة أشهر فقط وهي فترة إعلان غضب الله عل البشر كما حدث أيام الطوفان (تك٧: ٢٤) إذ تعاظمت المياه لمدة خمسة أشهر.

أمــا درجــة التأديب فهى درجة شديدة جدًا شبهها لنا الوحى المقدس بألم ناتج من لدغة عقرب ويسرى في عروق الإنسان ولا يجد دواءً لألمه.

عr: اســـتمر ارًا لوصف شدة ألم الناس من قوة التأديب الإلهى أنهم يتمنون الموت للنجاة مما أتى عليهم ولكن حتى الموت لا ينالونه ويستمر عذابهم لعلهم يتوبون.

انشكرك با إلهنا الحنون إذ أشفقت على ضعف إيماننا فلم تدع للشيطان سلطانًا علينا فيفنى إيماننا ... بل عضدتنا ومنحتنا فرصة للتوبة وما سمحت به من عقوبة للآخرين هو إنذار إذا فيزداد تمسكنا بك ... إذ أنت وحدك عوننا وخلاصنا وغايتنا.

(٢) سمات الحرب في هذه الويلة (ع٧-١٢):

٧ وَشَكْلُ الْجَرَادِ شِبْهُ حَيْلٍ مُهَيَّأَة للْحَرْب، وَعَلَى رُؤُوسِهَا كَأْكَالِلَ شِبْه الذَّهَب، وَوُجُوهُهَا كَوْجُوهُ التَّاسِ. ٨ وَكَانَ لَهَا شَعْرٌ كَشَعْرٌ النِّسَاء، وَكَانَتْ أَسْنَابُهَا كَأَسْنَانَ الأُسُودَ، ٩ وَكَانَ لَهَا دُرُوغٌ كَدُرُوعٌ مَنْ حَديد، وصَوْتُ أَجْنحَتها كَصَوْتَ مَرْكَبَاتَ خَيْلٍ كَثِيرَة تَجْرِى إِلَى قَتَال. ٩ وَكَانَ لَهَا دُرُوغٌ كَدُرُوعٌ مَنْ حَديد، وصَوْتُ أَجْنحَتها كَصَوْتَ مَرْكَبَاتَ خَيْلٍ كَثِيرَة تَجْرِى إِلَى قَتَال. ٩ وَكَانَ لَهَا دُرُوعٌ مَنْ حَديد، وصَوْتُ أَجْنحَتها كَصَوْتَ مَرْكَبَاتَ خَيْلٍ كَثِيرَة تَجْرِى إِلَى قَتَال. ٩ وَكَانَ لَهَا أَذْنَابٌ شَبْهُ الْعَقَارِب، وَكَانَتْ أَعْدَابٌ مَعْتَها كَصَوْتَ مَرْكَبَاتَ خَيْلٍ كَثِيرَة تَجْرَى إِلَى قَتَال. ٩ وَكَانَ لَهُ أَذْنَابٌ شَبْهُ الْعُقَارِب، وَكَانَتْ أَعْنَانَ مَا لَكُونَ عَنْ أَعْذَى مَا لَعُقَارَب، وَكَانَتْ فِى أَذْنَابَهَا حُمَاتٌ، وَسُلْطَائِهَا أَنْ تُؤَذِى النَّاسَ خَمْسَةَ أَسْهُو. ٩ وَكَانَة مَلاكُ شَبْهُ الْعَقْوَنِ يَقَال. ١٩ وَلَهَا مَلاكُ شَبْهُ الْعُقْتَارِب، وَكَانَتْ فِي أَذْنَابَة عَنْ أَنْ لَعُوْنَ يَقَالُ وَيُولَها مَلاكُ الْمُ الْعُولَيْهَا مَالَكُ مُعْمَانَة مَعْنَى الْنُولَة عَلَيْ لَهُولَ مَعْرًا عَنْ أَعْنَابَةُ مَا لَعْنُ أَسْنَابُهَا مَالَكُ مَعْمَانُهُ مَا الْعَبْرَانِيَة الْمَعْرَانِ أَنْ الْعَدِيرَ وَعَانَةُ مَعْتَى الْتَوْنُ مَا لَكُنُ عَنْ يَعْذَى الْتَعْرُ مَالَى الْعَالَ الْوَاحِهُ مَعْنَى الْعَاقُرُونَ مَنْ أَنُولُ الْعَالَ مَعْمَى الْعَنْ مَ مَنْ عَالَ الْعَلْ عَنْ فَيْ عَرْبُ إِنْ وَيَا يَ الْعَامَ مَا عَالَ لَ عَنْ عَالَى مُ عَنْ يَ مَا مَعْنَى مَوْ عَالَى مَا عَانَ مَنْ عَلَى مَنْ عَانَ إِنَّ عَلَى عَالَةُ مُ مَا مَا عَالَا لَهُ عَلَى مَنْ عَانَ مَا عَالَكُ مُولَا الْعَانِ مَنْ عَانَ مَا مَا عَالَ عَامَ مَنْ عَامَ عَلَى مَا عَلَى مُ مَعْنَى مَا عَالَا عَانَ مُعْنَانِ مَا عَالَ مَا عَا عَلَى مُ مَا عَا عَنْ عَامَ مُوا مُ عَا وَعَانَ مَا عَامَا عَالَ عَنْنَا عَامَ مَا عَا عَالَ عَائِهُ مَا عَالَةُ مَالَا عُولَ عَامَ مَا عَانَ مَا عُولُ عُ مُولَا عَانَ مَا عَانَ مَا عَا عَامَ مَا مَعْدُلُ مَا عَانَا مَ عَلَى مَا مَا عَا عَالَ مَا عُوا عَا عَا عَا عُ عَامَ م

### **\***\***\$**\***\***

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

ع٧: مـن صـور محبة الله لأولاده أنه يكثف لهم سمات المحارب العدو وصفاته حتى يسـتعدوا ولا يـنخدعوا بــه .. وهذه الصفات المعلنة عددها تسعةوتحمل الكثير من المعانى والرموز الروحية.

١ - شببه خيل مهيأة للحرب : الخيل هو أقوى وأسرع الحيوانات المستخدمة فى
 الحرب، وكلمة مهيأة معناها أنها سوف تستخدم كل قوتها وكأنها استعدت وتدربت للإيقاع
 بالإنسان.

٢- أكاليل شبه الذهب : أى لها سلطان وجاه على الناس كالملوك الذين يلبسون النيجان الذهب ولكسنه ذهب زائف لا ينخدع به أبناء الله لأنه شبه ذهب، وقد تكون إشارة للحروب المادية ومحبة الترف وتعظم المعيشة التى تغرى وتغوى كثيرين من الناس.

٣- وجوهها كوجوه المناس : أى أن الشيطان يستخدم أعوانًا من البشر قبلوا فكره وصاروا له جنودًا يروجون له ويقنعون الآخرين بشروره.

ع<! ٤- لها شعر كشعر النساء : أى أن الشيطان في حروبه يستخدم كل الوسائل حتى الناعم والمغرى منها (كشبه النساء).

٥- أسنان الأسود : أى وإن كانت النعومة هى المظهر الخارجى لحروب الشيطان إلاً
 أن الشراسة والإفتراس هى حقيقته الداخلية.

ع٩: ٦- **لها دروع** : دروع من حديد أى رمز للصلابة والشدة فى القتال. ٧- أ**جنحتها** : أى أجنحة الجراد (الشياطين) تصدر صوتًا مرعبًا ومزعجًا كصوت مركبات الحرب التى فى كثرتها وتعددها تشيع الرعب فى أنفس الناس.

ع ١٠: ٨- لهـا أذيل فى شبه أذناب العقارب المعكوفة والسامة، والذيل هو نهاية الأمر، فـإن كان لهذه الشياطين تاج شبه ذهب ووجوه الإنسان وشعر ناعم، إلا أن النهاية هى اللدغ بالسم.

#### \*\*\* £ \\*

٩- فـــى أذنابهـ احمـات : الحُمـــى هى جمر النار الشديد وهذا التعبير كناية عن سم الشـــبطان الذى يسرى فى الجسد مثل حبات من نار ملتهبة فيكون للإنسان المخدوع والملدوغ منها ألم شديد.

**خمسة اشهر :** أى فترة محدودة ترمز إلى غضب الله راجع (ع<sup>٥</sup>).

ع١١: مسلك الهاوية : أى رئيس الشياطين كلها (إبليس)، و هو الذى يدير هذه الحروب ويوجِّه جنوده ليهلك الإنسان ويفقده خلاصه بالمسيح.

اسمه "أبدون" أو "أبوليّون" : كلمة معناها "المُهلك" وقد ذكرت باللغتين المعروفتين فى ذلك المزمان لأهممية إعلان اسمه وصفته للجميع فيحترس الناس من أفكاره ... وخداعه ويكتشفون هدفه الحقيقى فى الإهلاك.

ع١٢: ا**لويــل الواحد** : كان هذا أول الويلات و هو ما يحمله البوق الخامس، أما الويلان الآخر ان الأتيان فهما ما يحملهما البوق السادس والسابع.

انتسبه يا أخى إلى أن حروب الشياطين تأخذ في الغالب مظهر النعومة واللذة في بدايتها حتى تسقطك ولكن في داخلها سم وألم ونار حارقة ثم هلاك؛ فلا تقبل شهواته مهما كانت مغرية وإن سقطت قم سريعًا بتوبة ودموع فإن إلهك يحبك وينقذك من يده.

(٣) البوق السادس والويل الثاني (١٣٤-١٦):

١٣ ثُمَّ بَوَّقَ الْمَلاَكُ السَّادِسُ، فَسَمعْتُ صَوْتًا وَاحِدًا مِنْ أَرْبَعَة قُرُونِ مَذْبَحِ الذَّهَبِ الَّذِى أَمَامَ الله، ١٤ قَائِلاً لِلْمَلاَكِ السَّادِسِ الَّذِى مَعَةُ الْبُوقُ: «فُكََّ الأَرْبَعَة الْمَلَاتِكَةَ الْمُقَيَّدِينَ عِنْدَ النَّهْرِ الْعَظِيمِ الْفُرَاتِ.» ٥ افَائفَكَّ الأَرْبَعَةُ الْمَلاَئِكَةُ الْمُعَدُّونَ لِلسَّاعَةِ وَالْيَوْمِ وَالشَّهْرِ وَالسَّنَةِ، لِكَى يَقْتُلُوا تُلْتَ النَّاسِ. ١٦ وَعَدَدُ جُيُوشِ الْفُرْسَانِ مِئَتَا أَلْفِ أَلْفٍ، وَأَنَا سَمِعْتُ عَدَدَهُمْ.

#### **\***٣٤٩**\***

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

ع١٣: **المذبـــح الذهــب** : هو نفس المذبح الذى قدَّم أمامه الملاك بخورًا فى (ص٨: ٣) وأخذ من ناره أيضًا وألقى منه على الأرض فصارت إنذارات عظيمة (ص٨: ٥).

أربعسة قرون : أى أربعة أركان المذبح، وكان للمذبح على أركانه قرونًا وهذه صورة المذبــح المعروفة عند اليهود فى عبادتهم سواء كان فى خيمة الاجتماع أو هيكل سليمان بعد ذلك.

عندما بوَّق الملاك السادس، صدر الصوت من الأربعة قرون في وقت واحد في إثنارة إلى قوته وشدته من جهة، وإلى عموميته ووصوله إلى المسكونة كلها من جهة أخرى.

ع١٤: أمــا هذا الصوت فكان أمرًا إلهيًا للملك السادس نفسه بأن يطلق سراح وسلطان أربعة ملائكة كانوا مقيدين.

الأربعة الملائكة المقيدين : يرى البعض أنهم ملائكة كانوا مُكَلِّفين من قبل الله بتنفيذ ما هــو آت على العالم فى هذا الويل، وهذا التكليف صار مؤجلاً لحين صدور الأمر بحلهم من قــيدهم فى البوق السادس. ويرى البعض أنهم أربعة شياطين لهم قوة عاتية قيدوا منذ سقوط الإنسان وسينركهم الله الآن بسماحه ليأتون على الأرض بشرور وحروب تنفيذًا للويل الثاني!!

وسواء كانوا هذا أم ذاك فلن يغيِّر هذا من الواقع شيئًا إذ أن كل شئ صار بأمر وسماح من الله وننفيذًا لمشيئته.

عسند نهسر الفسرات : كان نهر الفرات يمر بمملكة بابل التي رمزت دائمًا في الكتاب المقدس إلى مملكة الشر، وهذا معناه أن هذه الملائكة المنفذة للويل الثاني تحمل عقابًا شديدًا.

ع١٥: الس**اعة واليوم والشهر والسنة :** أى أن لكل شئ تحت السماء وقت بتدبير إلمى دقيق، فلا شئ قبل أو بعد ميعاده ولو بدقيقة واحدة. والغرض من هذه الآية إبراز جزء من الحكمة الإلهية وصفة الله "ضابط الكل".

\*\*\*0•\*

ثلـــث الـــناس : كانـــت العقوبة بالثلث دائمًا متكررة فى الأصحاح الثامن، والمعنى هنا وهناك واحد. فالله فى عدله يسمح بالعقوبة والقصاص على الأشرار، وفى رحمته يجعل هذه العقوبة لا تهلك الجميع بل الأقل وتدعو الأكثر (الثلثين) إلى العودة والتوبة والتمتع بمراحمه.

ع١٦٢: أمسا عدد المحاربين فى هذا الويل فهما مائتى مليون، وتعبير "سمعت عددهم" أن الله أر اد لسنا عسن طريق القديس أن نعرف العدد و هو عدد مهول و هائل الغرض من ذكره معرفة شدة وقوة هذا الويل ونتائجه المدمِّرة ... وليس المقصود الرقم المذكور بالتحديد ولكنه يرمز إلى أن عددهم عظيم جدًا.

التحسن المؤمنون ألا نرتعب من حروب الشياطين المخيفة والمستمرة بل علينا التحسن بوعبود الله لأبنائه، فلا يستطيع أحد. أن يأخذنا من يده أو أن يمسنا بسوء لأن دائمًا الذين معنا أكثر من الذين علينا ... فوعود الله صادقة يستند عليها كل محبى اسمه القدوس إلى أن يتمم لنا إعلان الخلاص فى مجيئه الثانى المملوء مجدًا... آمين.

# (٤) قوة الضربة، ومرفض النوبة (١٧٤-٢١):

٧٧ وَهَكَذَا رَأَيْتُ الْحَيْلَ فِي الرُّؤْيَا وَالْجَالِسِينَ عَلَيْهَا، لَهُمْ دُرُوعٌ نَارِيَّةٌ وَأَسْمَا لَجُونِيَّةٌ وَكَبْرِيتَةٌ، وَرُؤُوسُ الْحَيْلِ كَرُؤُوسِ الأُسُودَ، وَمِنْ أَفْوَاهِهَا يَخُرُجُ نَارٌ وَدُخَانٌ وَكَبْرِيتٌ. ١٨ مَنْ هَذَه التَّلاَّثَة قُتِلَ تُلْتُ النَّاسِ مِنَ النَّارِ وَالدُّخَانِ وَالْكَبْرِيت الْخَارِجَة مِنْ أَفْوَاهِهَا، ١٩ فَإِنَّ سُلْطَائِهَا هُوَ فِي أَفْوَاهِهَا وَفَى أَذْنَابِهَا، لأَنَّ أَذْنَابَهَا شِبْهُ الْحَيَّات، وَلَهَا رَؤُوسٌ، وَبَهَا تَضُرُّ. ٢٠ وَأَمَّا بَقِيَّةُ النَّاسِ الَّذِينَ لَمْ يُقْتَلُوا بِهَذَهِ الطَّرِبَات، فَلَمْ يَتُوبُوا عَنْ أَعْمَال أَيْدِيهِمْ، حَتَّى لاَ يَسْجُدُوا للشَّيَاطِينِ، وَأَصْنَامَ الذَين وَالتُحَاسِ وَالْحَيَّات، فَلَمْ يَتُوبُوا عَنْ أَعْمَال أَيْدِيهِمْ، حَتَّى لاَ يَسْجُدُوا للشَّيَاطِين، وَأَصْنَامَ الذَينَ لَمْ يُقْتَلُوا بِهَذَهِ وَالتَّحَاسُ وَالْحَيْرِ وَالْحَيْرَ وَالْمَائِقَا مَنْ أَعْمَال أَيْدِيهِمْ، حَتَّى لاَ يَسْجُدُوا للشَّيَاطِين وَالتُحَاسِ وَالْحَيْرِ وَالْحَيْسَ وَالْحَشَرِ وَالْحَشَكَانِ وَالْدَعَانِ وَاللَهُ اللَهُ فَيْقَالُوا بِهَذَهِ

### \*\*\*01\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

**إتجاهـان فـم التفسير :** هناك إتجاهان في تفسير هذا الويل ورأينا من الأمانة عرض كليهما :

ا**لإتجـاه الثانى :** يميل هذا الإتجاه للحروب الروحية التى تقودها مملكة الشر بسماح من الله، وســوف نأخذ فى تفسيرنا بالإتجاه الثانى لأننا نعتقد أنه الأعم ولا يرتبط بزمن أو سلاح معين، وكلا الإتجاهان مقبولان فى تفسير الكنيسة.

٢٧٤: يبدأ القديس يوحنا في شرح منظر الجيوش ويرى فيها الآتي :

الخيول والجالسين عليها : جلوس الفارس على الجواد معناه حالة التأهب النهائية للدخول للحرب.

**دروع نارية** : أى الحرب حارقة بلا رحمة ولا هوادة.

أسمانجونية : زرقاء لمها لون السماء، والمعنى إما أنهم يأتون بمنظر السمائيين لخداع الناس أولون السماء يعنى عند البعض السماح الإلهى بهذه الحرب.

كبريت ية : رمز للغضب الإلهى الذى عندما حرق سدوم وعمورة حرقهما بنار وكبريت (تك١٩: ٢٤).

رؤوس أسود : رأس الخيل منظره لطيف، ولهذا رآه القديس يوحنا في منظر أكثر وعبًا وافتراسًا وفتكًا إذ صارت رؤوس أسود. نار ودخان وكبريت : تشير إلى أجناد الشياطين في طبيعتهم وفيما يسببونه للأخرين أثناء حربهم.

ع١٨: **من هذه الثلاثة : (ا**لنار والدخان والكبريت) أى ما يثيرونه الشياطين. تمكنت قوى الشر بمختلف أسلحتها (ع١٧) من الفتك بعدد كبير من الناس ولكن مراحم الله أبقت الثلثين، لمعل من تبقى يفهم ويرجع ويتوب.

> ع١٩: سلطاتها فى أفواهها : أى كلامها الكاذب المعسول. أ**ذنابها** : ذيولها كذيول العقارب السامة.

يصور ويشرح لنا هذا المشهد أين تكمن قوة الشيطان، فهى أولاً فى فمه وكلامه الخداع وهو أول سلاح استخدمه ضد الإنسان عندما أسقط بكذبه آدم وحواء (تك٣: ٥)، وتكمن أيضًا قوتــه فــى أذنابــه الحاملة سموم الشهوات، فإذا لدغ بها إنسان غير حريص إمتلكته الشهوة وصارت فى عروقه كالسم القاتل حتى يموت ويهلك روحيًا، فهو يحارب الإنسان من كل جهة وبأنواع حروب كثيرة.

أذنابها لها رؤوس : معناها أن هذه الشهوات والخطايا قبل أن يلدغ بها الشيطان الإنسان يستخدم أولا المنطق (رؤوس) لإقناع الإنسان وتبرير الخطية وتشكيكه فى العقوبة والدينونة فينزلق فيها مغلوبًا وطائعًا لها.

ع·٢: أمــا بقية الناس : أى الثلثين اللذين نجا من هذا الويل، بدلا من التوبة والرجوع، صارا أكثر زيغانًا فامتلكهم الشيطان والشر بصور مختلفة.

الذهب والفضة : أى أن الناس عبدوا واشتهوا الغنى والثروة والترف المادى وهى أحد صور عبادة الشيطان.

#### \*\*\*0\*\*

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

النحاس والحجر والخشب : أى المقتنيات والمنازل والقصور والرفاهية المادية. والمراد هذا هو انصراف الناس عن الله والإنشغال عن السمائيات بالأرضيات الزائلة. ويوضح لما الله بأسلوب توبيخى رفيق أنها كلها أمور بلا نفع وبلا حياة إذ لا تبصر ولا تسمع، وتذكرنا بما قاله لنا الله سابقًا "تركونى أنا ينبوع المياه الحية، وحفروا لأنفسهم آبارًا مشققة لا تضبط ماء" (أر٢: ١٣).

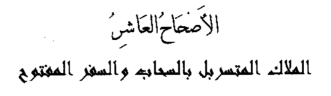
ع٢١: استمر الناس فى شرهم ولم يتوبوا ولم ينتفعوا من ويل البوق السادس بل استمروا فـــَى كل خطاياهم كالزنا والسرقة وغيرها. وهذا معناه أن معظم الناس الأحياء زاغوا عن الله والذيــن مــاز الوا محتفظيــن بإيمانهم وسلوكهم النقى قليلين حتى أن المنظر العام للبشر هو الإبتعاد عن الله.

الهي ... إن الشيطان قاسى جدًا فى حروبه وإهلاكه للبشر ... ولكن ما يرعبنى هنا هو قسوة قلبى وعدم إدراكه لما يدور حوله ومما يحدث له فلا يفهم ما يصيبه من شر بل يرزداد زيغاناً وانحرافًا وراء الشيطان وخداعه ... أرجوك يا إلهى إنقذنا من هذا العدو الشرير ومن ضعفاتنا ومن كل شهوة ونجاسة تفصلنا عن صلاحك يا محب البشر.



\*\*\*\*\*





× + ×

مقدمة للأصحاح العاشر : بعد البوق السادس (ص٩) وقبل البوق السابع (ص١١: ١٥) نجد أن سفر الرؤيا يقدم لنا رؤيتين إعتر اضيتين، الأولى وهى تشمل "الأصحاح العاشر" موضوعها ظهور ملاك عظيم وإشارة إلى رعود مسبقة، أما الرؤيا الثانية فمتعلقة بظهور الشاهدين (ص١١: ١–١٤) وكل رؤيا منهما لها مدلولاتها ومعانيها وبعدهما نعود للبوق التالى كما ذكرنا.

(۱) الظهور المعزى (ع۱-۳):

ا ثُمَّ رَأَيْتُ مَلاَكًا آخَرَ قَوِيًّا نَازِلاً مِنَ السَّمَاءِ، مُتَسَرِّبلاً بِسَحَابَة، وَعَلَى رَأْسِه قَوْسُ قُزَحَ، وَوَجُهُهُ كَالشَّمْسِ، وَرِجْلاَهُ كَعَمُودَىْ نَارٍ، ٢ وَمَعَهُ فِى يَدِهُ سِفْرٌ صَغِيرٌ مَفْتُوحٌ. فَوَضَعَ رِجُلَهُ الْيُمْنَى عَلَى الْبَحْرِ وَالْيُسْرَى عَلَى الأَرْضِ، ٣ وَصَرَخَ بِصَوْتٍ عَظِيمٍ كَمَا يُزَمْجِرُ الأَسَدُ. وَبَعْدَ مَا صَرَخَ، تَكَلَّمَتِ الرُّعُودُ السَّبْعَةُ بِأَصْوَاتِهَا.

ع١: رأيت ملاكًا آخر : رأى أغلب المفسرين أن هذا الملاك هو السيد المسيح نفسه فى أحد ظهورات سفر الرؤيا وذلك من خلال صفاته الآتية : قويًا : فهو صاحب كل قوة وسلطان بل هو مصدرها. نازلا من السماء : أى من كرسيه ومكانته فى حضن الآب. متسربلا بسحاب : وهو منظر وصف المسيح لذاته فى مجيئه الثانى "يبصرون ابن الإنسان آتيًا فى سحابة بقوة ومجد" (لو ٢١: ٢٧).

#### \*\*\*\*

مرؤدًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

علمى رأسمه قوس قرح : وهو نفس المنظر الذي رأيناه حول العرش في (ص٤: ٣)، فهو منظر مرتبط بمجد المسيح.

ووجه عالش مس : و هو ما قبل عن السيد المسيح نفسه عند التجلى "وأضاء. وجهه كالشمس" (مت١٧: ٢).

ورجليه كعمودى نار : نفس وصف السيد المسيح فى (رؤا: ١٥) وتعنى أرجل ثابتة ساحقة لأعدانه.

ع٢: كسان حاملاً فى ظهوره كتابًا صغيرًا مفتوحًا وهذا معناه أنه يريد أن يقدم لنا كلماته القليلة ولكنها تفتح الأعين والقلب وتعطى الحياة الأبدية لمن يقتنيها ويعمل بها.

رجليه على البحر واليابسة : منظر للدلالة على شمول سلطانه النافذ على الأرض والبحر والخليقة كلها، أو كما نقول بكلمات القداس الإلهى "السماء والأرض والبحر وكل ما فيها..."

ع٣: صرّح بصوت عظيم : إذا كان البوق السادس رمزًا لبدء حرب الدَّجال السُديدة وتحمل ويلات صعبة جدًا (ص٩) ... جاء صوت المسيح كصوت أسد غالب يعلن عن نفسه ويعطى قوة ونصرة وطمأنينة لأولاده بين هذه الأحداث الصعبة والمروعة.

بعدما صرخ .. عند نهاية صوته القوى سمع الرائى (القديس يوحنا) صوتا لرعود سبعة، ولأن الرعود أصوات هائلة مخيفة فإنها تشير إلى نبوات واضحة ورهيبة عن عقاب الأشرار.

المذا الصوت بصلنا دائمًا في أوقات الشدائد الصعبة على السنة أبنائه الأمناء في كل زمان في تما في تما في أو باعلانات مباشرة بسمح بها لنا مثل ظهور القديسة العذراء بالزيتون سنة ١٩٦٨ فلا يصبح للويلات سلطان علينا ... بل صوته القوى يعزى نفوسنا في ضعفها. فليتنا عندما نسمع صوت الله المساند لنا نقترب إليه ونزداد في صلواتنا وقراءاتنا فتكون حصانة لنا من أي ضيقات مقبلة.

(٢) الرعود السبعة (ع٤-٧):

٤ وَبَعْدَ مَا تَكَلَّمَتِ الرُّعُودُ السَّبْعَةُ بَأَصْوَاتِهَا، كُنْتُ مُزْمعًا أَنْ أَكْتُبَ، فَسَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاء قَائَلاً لِىَ: «اخْتِمْ عَلَى مَا تَكَلَّمَتْ بِهِ الرُّعُودُ السَّبْعَةُ وَلاَ تَكَثَّبُهُ.» هوَالْمَلاَكُ أَلَّذى رَأَيْتُهُ وَاقفًا عَلَى الْبَحْرِ وَعَلَى الأَرْضِ، رَفَعَ يَدَهُ إِلَى السَّمَاء، ٦ وَأَقْسَمَ بِالْحَيِّ إِلَى أَبَد الآبِدِينَ، الَّذى خَلَقَ السَّمَاءَ وَمَا فيهَا وَالأَرْضَ وَمَا فِيهَا وَالْبَحْرَ وَمَا فيه، أَنْ لاَ يَكُونُ زَمَانٌ بَعْدُ، ٧ بَلْ فِي أَيَّامِ صَوْت الْمَلاَكِ السَّابِعِ، مَتَى أَزْمَعَ أَنْ يُبَوِّق، يَتِمُ أَيْضًا سِرُ اللهِ، كَمَا بَشَّرَ عَبِيدَهُ الأَلْبِيَاءَ.

ع٤: كانت مهمة القديس بوحنا هى كتابة كل ما يشاهده من روى مختلفة خلال هذا السفر (ص١: ١٩)، ولكـن عـندما شـرع أن يكتب ما يراه وما سمعه مما تكلمت به هذه الرعود السبعة جاءه الأمر الإلهى الذى أوقفه عن كتابة ما سمع وما رأى ولكن يكتفى بأن يختم عليها. المتم على : فعل أمر معناه إغلق عليها أو تكتم على ما جاء بها.

وهـذا الأمر يذكرنا بما أمر الله به دانيال أيضًا إذ أمره قائلا "أما أنت فاكتم الرؤيا لأنها إلى أيام كثيرة" (دا٨: ٢٦) وطالما أن الله لم يسمح ليوحنا بالكتابة وبالتالى لنا بالمعرفة، فليس لنا أن نجتهد أو نخمن ما جاء بهذه الرعود .. بل نخضع لحكمة الله وحكمه في ثقة مطلقة.

عه، ٦: يعود يوحنا ثانيةً لمنظر الملاك (المسيح) الذى رآه ويذكرنا بسلطانه على الخليقة "وا**قفًا على البحر والأرض**".

رفع يده إلى السماء: في إشارة رمزية إلى الله أبيه (أقنوم الآب) تمهيدًا لما سوف يقوله. أقسم بالحى : أى استشهد باسم الآب، وتعبير "أقسم" لتأكيد القرار الصادر من الله والذى على وشك أن يعلنه لنا.

أن لا يكون زمان بعد : أى النهاية على وشك القدوم السريع ولن يطول الزمان بعد هذه الأزمنة والأحداث

ملاحظة : برى قلة من المفسرين أيضًا والذين لا يميلون أن هذا الملاك هو المسيح وأن كلمـــة "أقسم بالحى" لا تأتى من المسيح بل من ملاك يقسم باسم الله ... ويقولون أيضًا أن كل

### \*\*°°

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّمُوتِي

الصفات السابقة في وصفه في الأعداد من (١-٣) قد تكون لملك من الرئاسات أخذ بهاء من أرسله...

وقد رأينا أنه من الأمانة أن نعرض التفسيرين كليهما.

ع٧: متى بدأ "أز**مع**" الملك السابع فى التبويق، يأتى الميعاد الذى انتظره كل عبيد الله المؤمنين والذى أنبأهم به فى (مت٢٤) عندما تحدَّث عن مجيئه الثانى، وشَّجع السَّهداء بانتظاره زمنًا يسيرًا (ص٦: ٩–١١) والمقصود بالطبع هو بداية الأبدية وملك المسيح اللانهائى.

الله بحنانة لا يسمح بالضيقات الصعبة أن تكون طويلة فيأتى بالراحة والفرج سريعًا، كما أن أيام عمرنا مهما احتوت من ضيقات فسيعقبها نعيم وفرح لا يُعَبَّر عنه. فاسندنا يا إلهنا حتى ننظر إلى النعيم المقبل فنحتمل بشكر كل ما يمر بنا ونثبت فى إيماننا وجهادنا حتى النهاية.

(٣) السف الصغير (ع٨-١١):

٨وَالصَّوْتُ الَّذى كُنْتُ قَدْ سَمِعْتُهُ مِنَ السَّمَاءِ، كَلَّمَنِي أَيْضًا وَقَالَ: «اذْهَبْ خُذ السِّفْرَ الْصَّغِيرَ الْمَفْتُوحَ فِي يَد الْمَلاَكِ الْوَاقِف عَلَى الْبَخْرِ وَعَلَى الأَرْضِ.» ٩فَذَهَبْتُ إِلَى الْمَلاَكِ قَانَلاً لَهُ: «أَعْطَى السِّفْرَ الصَّغيرَ.» فَقَالَ لَى: «خُذَهُ وَكُلْهُ، فَسَيَجْعَلُ جَوْفَكَ مُرًّا، وَلَكَنَّهُ فِي فَمكَ يَكُونُ خُلُوًا كَالْعَسَلَ.» • ٩ فَأَخَذْتُ السِّفْرِ الصَّغيرَ.» فَقَالَ لَى: «خُذَهُ وَكُلْهُ، فَسَيَجْعَلُ جَوْفَكَ مُرًّا، وَلَكَنَّهُ في فَمكَ يَكُونُ خُلُوًا كَالْعَسَلَ.» • ٩ فَأَخَذْتُ السِّفْرَ الصَّغيرَ. مَنْ يَد الْمَلاَكِ وَأَكَلْتُهُ، فَكَانَ فِي فَمِي خُلُوًا كَالْعَسلَ. وَبَعْدَ مَا أَكُلُهُ صَارَ • ٩ فَأَخَذْتُ السِّفْرِ الصَّغِيرَ مَنْ يَد الْمَلاَكِ وَأَكَلْتُهُ، فَكَانَ فِي فَمِي خُلُوًا كَالْعَسلَ. وَبَعْدَ مَا أَكَلْتُهُ صَارَ

ع٨: والصوت الذى كنت قد سمعته من السماء : سمع القديس يوحنا مرارًا أصواتًا من السماء، مرات من المسيح نفسه كما جاء فى (ص١، ٢، ٣، ٤) ومرات من ملائكة كما فى (ص٥، ٦، ٧)؛ ولهذا نقول هنا أن هذا الصوت الذى يشير أنه سمعه قبلا .. إما أن يكون أو صوت من الله صوت غيره بأمر منه.

#### **Ж**Цо УЖ

خذ السفر الصغير : كان الأمر الصادر إلى يوحنا واضحًا، وهو التقدم وأخذ هذا الكتاب الصغير وكل ما يحويه من نبوات أو أحداث من يد الملاك الذى تحدثنا عنه فى (ع٢).

ع٩: أطاع يوحنا وذهب وسمح له الله بأخذه أي معرفته.

**كَلْهُ** : أى افهمه جيدًا و استوعبه و اكتشف ما جاء به من نبو ات و أحداث.

**يجعــل جوفك مرً**ا : أى ما ستعرفه عن بعض الأحوال، مثل اضطهاد الكنيسة أو ارتداد وانصــراف الــناس عــن المسيح، سوف يحزن قلبك وتصير نفسك متألمة "مُرَّة"، وقد يشير المعنى أيضًا إلى آلام الخدمة التى يقابلها الخادم الأمين فى خدمته.

فى فمك حلوا كالعسل : لأن الكرازة باسم المسيح هى عمل مفرح وإن حوى ألمًا وتعبًا. ويعــنى ذلــك أيضًا أن هذا السَّفْر الصغير وإن حمل أخبارًا مرة عن الكنيسة وحروبها، ففيه أيضًا إعلانات حلوة ومطمئنة عن استمرارية عمل المسيح فيها وإعلان نصرتها النهائية.

ع١٠: هذا العدد هو تفسير للآية السابقة، إذ أتم القديس يوحنا ما أمر به ووجد ما وُعِدَ به تمامًا ... ويلاحظ أن ما استخدمه الوحى الإلهى من تعبيرات فى هذين العددين يتفق تمامًا مع ما أعلنه سابقًا لحزقيال النبى فى (ص٣: ٣، ص٢: ١٠) إذ أكل هو أيضًا سفرًا فوجد فى فمه حلاوة كالعسل أما داخله "مراث ونحيب وويل".

ع١١: يوضــح الله ليوحنا أن عليه أن يستمر فى عمله الكرازى والتبشيرى مهما كانت مرارة النفس وحروب المعاندين، وهو عمل غير محدود بشعب معين أو مملكة بذاتها بل لكل الـــناس فى كل زمان وهو عمل يتخطى القديس يوحنا نفسه إلى كل خادم وكاهن وأسقف، فلا نبالى بشئ من الأتعاب ولا حتى بنفوسنا أو راحتها من أجل إتمام ما يكلِّفنا به الله.

المعلما با الله هذا القلب النارى الذى لا يعرف إحباطًا، وإن زادت المرارة فى أجوافنا فلا
المسمى مذاقة كلامك الحلو فم أفواهما؛ شدّدنا وأعنا وأعطى النصرة لكنيستك
وقطيعك...آمين.

#### \*\*\*09\*

الاصحاح الحادى عش النبيان ومغاومة الوحش (الدجال)

\* + \*

(١) الإحصاء والقياس والفرز (١٤، ٢):

ا تُسمَّ أُعْطِيــتُ قَصَــبَةً شِــبْهَ عَصًا، وَوَقَفَ الْمَلاَكُ قَائِلاً لِى: «قُمْ وَقِسْ هَيْكُلَ الله وَالْمَدْبَحَ وَالسَّــاجِدِينَ فِيهَ. ٢وَأَمَّا الدَّارُ الَّتِي هِيَ خَارِجَ الْهَيْكَلِ، فَاطْرَحْهَا خَارِجًا وَلاَ تَقِسْهَا، لأَنَّهَا قَدْ أُعطِيَتْ لِلأُمَمِ، وَسَيَدُوسُونَ الْمَدِينَةَ الْمُقَدَّسَةَ اثْنَيْنِ وَأَرْبَعِينَ شَهْرًا.

ع١: **قصبة شبه عصا** : مقياس لقياس الأطوال مثل المتر أو الياردة فى الزمن الحالى. أعطىَ بوحنا عصا لقياس الأطوال وأُمرَ من الملاك بأن يقيس الهيكل والمذبح، وهى أقدس الأجراء فى الهيكل اليهودى قديمًا، ويقيس أيضًا الساجدين بمعنى أن يحصر عددهم. والساجدين هم أبناء الله الذين يعبدونه فى كنيسته وأهم سماتهم الإتضاع.

ع٢: الدار الخارجية : كانت الجزء الخارجى من الهيكل اليهودى وليست فى أهمية مكان المذبح المشار له فى العدد السابق، أما المعنى الروحى فلقد أمر الملاك القديس يوحنا ألا يقيس الجزء الخارجى أى الخارجين عن الإيمان (الأمم) المنجسين بخطاياهم وأفكارهم الشريرة ويكونون سببًا لتدنيس وإعثار العالم الذى يريده الله مقدسًا له "المدينة المقدسة"، ويستمر إعثارهم لمدة ثلاث سنوات ونصف سنة وهى مدة سطوة الدجال وشروره، والثلاث سنوات والنصف هى نصف عدد سبعة الذى يرمز للكمال، وبالتالى نستطيع القول بأنها مدة لن تطول كثيرًا وليس لأحد أن يؤكد إذا كان هذا زمنًا حقيقيًا أم زمنًا نبويًا رمزيًا.

عنك مهما أحاطوا بك، كما أنه لا يسمح بالضيقة أن تطول بل يسندك حتى تخرج منها وتتمتع ببركاته وأمجاده السماوية.

#### \*\*7.\*\*

(۲) إمرسالالنيين (ع۳–۱٤):

٣ وَسَنَّعْطِي لِشَاهِدَى فَيَتَنَبَّانِ أَلْفًا وَمَتَيْنِ وَسَتَّيْنَ يَوْمًا، لاَ بَسَيْنِ مُسُوحًا.» ٤ هَذَان هُمَا الزَّيُتُونَان وَالْمَتَارَتَان الْقَائَمَتَان أَمَام رَبَّ الأَرُضِ. ٥ وَإِنْ كَانَ أَحَدَ يُرِيدُ أَنْ يُؤْذَيَهُمَا، تَخُوْجُ تَارَّ مَنْ فَمِهما وَتَأَكُلُ أَعْدَاءَهُمَا. وَإِنَّ كَانَ أَحَدَ يُرِيدُ أَنْ يُؤْذِيَهُمَا، فَهَكَذَا لاَ بُدَّ أَنَّهُ يُقْتَلُ. ٣هذَان لَهُمَا السُّلْطَانُ أَنْ يُعْلقا السَّمَاءَ حَتَّى لاَ تُمْطِرَ مَطَرًا في أَيَّام بُوَتَهِما، وَلَهُمَا سُلْطَانَ عَلَى الْمِيَاه أَنْ يُحَوَّلاً هَا إِلَى دَمٍ وَأَنْ يَعْزِبَه السَّمَاءَ حَتَّى لاَ تُمْطِرَ مَطَرًا في أَيَّام بُوتَهِما، وتَهُمَا سُلْطَانَ عَلَى الْمَيَاه أَنْ يُحَوَّلاً هَا إِلَى دَمْ وَأَنْ يَعْزَبَه الأَرْضَ بَكُلٌ صَرَبَة كُلْمَا أَرَادًا. لاَوَمَتَى تَمْمَا شَهَادَتَهُمَا، فَالْوَحْشُ الصَّاعدُ مَنَ أَلْهَاوِيَة سَيَصْتُعُ مَعَهُمَا وَيَعْلَبُهُمَا وَيَقْتُلُهُمَا وَيَقْتُلُهُمَا. هوتَكُونُ جُتَنَاهُمَا عَلَى شَارِع الْمَدَيَة الْعَظِيمَة أَلِى تُدْعَى رُوحيًّا سَدُومَ وَمَعْنَ حَيْبُ وَيَعْتُلُهُمَا وَيَقْتُلُهُمَا. هوتَكُونُ جُتَنَاهُمَا عَلَى شَارِع الْمَدِينَة الْعَظِيمَة الَى تَدْعَى رُوحيًا سَدُومَ وَمَعْنَ تَنْعَلَى وَيَقْتُلُهُمَا. وَرَقَعَانُ في يُوَعَنُ تُكُمَا عَلَى مَا الْمَاعَنِي وَاللَّاسَ وَيَتَهُمَا وَالأَلْسَنَه وَالتَصْفَى عَلَى أَنَاسٌ مَنَ الشَّعُوبُ وَالْقَيْنِ وَالأَنسَ عَلَى أَنَهُمُ عَلَيْهُمَا الْمَاتَ عَلَى مُعَتَى أَعْ وَمَعْنَا عَلَى اللَّعَانَ وَالأَلْسَنَه وَالتَصْعَى وَتَعْتَهُمُ لَيْعْضِ لا أَنْ كَانَ عَنْ تَعْمَى اللَهُ مَا الْمَاكَنِينَ عَلَى أَنَا اللَّائُونَ عَلَى اللَّي وَاللَانُ مَا أَنْ الْمَا عَنَى أَنَّي عَلَى اللَانُ أَنَا وَنَ عَلَى وَالْتَعْمَا وَاللَّنُ عَلَى اللَّائِ وَالَا اللَّالَ وَا وَوَا عَنَا لَكُنَا عَنَا الللَّانَ الْقَالَى الللَّانِ وَا الْعَانِ أَنَ أَنَ عَنَى أَنَا عَمَا الْتُنَا الْعَلَى وَالَا أَسَ وَا أَعْرَى أَنَ وَمَوَنَ عَلَى مَنَ عَلَى وَالاً اللَالَ اللَا اللَعْلَى أَنْ عَلَى الللَوْنَ عَلَى مَعْتَى أَتَا عَلَ عَلَى أَنْ عَالَهُ مَا أَن وَعَلَيْ عَلَى اللَّعَا وَاللَا اللَا اللَا عَلَى أَعْمَا مَنْ عَلَى أَعْنُ أَنْوَنُ مَعَنَى مَعَلَ مَال

ع٣: لما كانت مدة سطوة الشر أى الدجال هى ثلاث سنوات ونصف، يرسل الله نعمة خاصة وقوية جدًا وهى عبارة عن شاهدين (نبيين) يتنبأن ويعضدان الكنيسة فى المدة نفسها لأن الألف ومائتين وستين يومًا هى نفس زمن الثلاث سنوات ونصف (بإعتبار أن السنة اليهودية ٣٦٠ يومًا).

شاهدي : ترى الكنيسة الأرثوذكسية في تفسيرات آبائها أن هذين الشاهدين هما "ليليا وأخنوخ" إذ لم يمت كلاهما بل اختُطِفًا إلى السماء وسوف يذوقا الموت الجسدى في (ع^) كما سيأتي.

#### \*\*1/\*

مؤيا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

لابسين مسوحًا : علامة على حزنهما لما وصل إليه الحال على الأرض وما أصاب الكثير من المؤمنين وشدة حرب الوحش (الدجال).

ع٤: **الزيتونتان والمناراتان** : وصف للنبيين، فالزيتون يرمز للسلام والأمان والحياة، كما جاءت الحمامة أيام نوح تحمل غصن الزيتون دلالة على نهاية الطوفان، وهكذا المنارة أيضًا ترمز للكنيسة الشاهدة لمسيحها بأنوار تعليمها.

أمام الرب : أى أن كل ما يتكلمان به من أجل الرب ومصدره الرب وببركة ومساندة الله، فهما لن يجاملا أحدًا فتعليمهم صريح ونقى وواضح.

ا إعطن يا الله روح إيليا وأخنوخ لأشهد لاسمك وأعلن حقك، فتعلو وتسمو وصبتك فوق تجديف العالم، ولا تجعلنى أخاف أو أخشى سوى غضبك... أعنى يا رب فانى ضعيف.

ع٥: أعطاهما الرب سلطانًا طوال زمن خدمتهما على الأرض، وأشير إلى هذا السلطان بخروج نار من فمهما وذلك لأن الكلام الخارج من أفواههما يأكل كل تعليم باطل أو تشكيك من الشيطان وأعوانه ... وتعبير خروج النار من كلامهما يذكرنا بما حدث بالفعل بين إيليا ومندوب آحاز الملك عندما وبخه إيليا "فنزلت نار من السماء وأكلته هو والخمسين الذين له" (٢مل١: ١-١٢). ولا يستطيع أحد الاقتراب منهما إذ من اقترب منهما تكون نهايته الهلاك.

ع7: من قوة سلطانهما أيضًا أن الله أعطاهما سلطانًا على إغلاق السماء أى منع خيراتها، وهذا يذكرنا أيضًا بما صنعه إيليا من إغلاق السماء عن المطر لمدة ثلاث سنوات ونصف (امل١٧: ١) أيام آخاب الملك الشرير، وكذلك لهما سلطان وقوة الله التي أعطاها لموسى عندما حوَّل مياه النيل إلى دم (خر٢٠: ٢٠).

والمعنى الإجمالي للعددين (٥، ٦) هو أن الله أعطاهما سلطانًا وقوة تفوق كل قوة البشر ليعملا ما يريدان على وجه الأرض كلها.

#### \*\*1\*\*

ألا يذكرنا هذا أيها الحبيب بالسلطان الذي أودعه الله في كنيسته لمغفرة خطايا التائبين من خلال سر الكهنوت وسر الإعتراف عندما قال لرسله الأطهار "أن كل ما تربطونه على الأرض يكسون محلولاً في السماء" الأرض يكسون محلولاً في السماء وكل ما تحلونه على الأرض يكون محلولاً في السماء" (مت ١٨ : ١٨)، فانتهز يا أخى هذه الفرصة واستمتع بهذا السلطان لتنال مغفرة الله ومكانًا في السماء.

ع٢: تمما شهادتهما : أى نهاية المدة المحددة من قبل الله لنزولهما ومقاومتهما للشيطان وشهادتهما.

الوحش الصاعد من الهاوية : الشيطان نفسه بكل قوته وسلطانه، والهاوية أى الجحيم هي مكان ملكه وسلطانه وإشارة واضحة لطبيعته.

يصنع حربًا ويغلبهما : بعدما رأى الشيطان ما صنعه هذان النبيان، أعطِىَ له وبسماح من الله أن يستجمع كل قوى الشر ويتمكن من قتل النبيين، ولكن سلطانه محدود فهو على الأجساد فقط دون الأرواح، ولنتذكر قول ربنا "لا تخافوا من الذين يقتلون الجسد ولكن النفس لا يقدرون أن يقتلوها" (مت١٠: ٢٨).

ع<ا: المدينة العظيمة : عظيمة في أعين الشر والأشرار لأنها ترمز لسلطان الشيطان وأعماله فيها.

تدعى روحيًا : نشبه أو ترمز إلى.

سدوم ومصر : رمزت سدوم ومصر قديمًا للممالك الوثنية الشريرة التي قاومت الله.

حيث صلب ربنا : بالطبع صلب المسيح بأورشليم ولكن لأن المعنى روحى فالمقصود بالمعنى العام للآية أن الشر الكامن فى العالم الرافض لله والذى صلب بشره رب المجد، معتقدًا انتصاره عليه، هو نفسه ذات الشر الذى قتل هذين النبيين.

#### \*~1~\*

مؤدًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

ع٩، ١٠: يجتمع الأشرار من كل جهة وأمة ومكان ليتأملوا بلا شفقة بل بكل شماته حال هذين النبيين بعد مقتلهما، وكأن الشر يريد أن يشفى غليله من هذين الشاهدين اللذين أقلقاه طوال الزمن السابق، ومن فرط قساوة الشر فقد أبقى الجثتين ولم يدفنهما ثلاثة أيام وتصف وهذه المدة قد تكون زمنًا حقيقيًا أو مجازيًا ... ولكنه زمن قصير.

ومن مظاهر الشماتة .. أن مملكة الشر بكل أفرادها يهنئون بعضهم بعضًا بمقتل النبيين ويرسلون الهدايا وكأن ما حدث يمثل عيدًا وانتصارًا لهم.

لأن هذين النبيين كانا قد عَذبا الساكنين على الأرض : علة وسبب فرح العالم الشرير هو إنه استراح من التوبيخ والتبكيت والإنذارات التى حملها النبيان لمهم بل أيضًا بعض الصربات التى أنز لاهما على العالم بسبب شره (ع٢).

الأسرار في كل زمان، فبدلا من الاستجابة لإنذارات الله وتأديباته التي يرسلها على فسم قديسسيه وخدامه الأمناء، كثيرًا ما يريد الأشرار التخلص منهم لأنهم ينبهون الناس ويحاولون إيعادهم عن طريق الشيطان، مثل ما حدث مع القديس "يوحنا المعمدان" و"ذهبي الفم" والبابا "أثناسيوس الرسولي". فأرجوك يا إلهى إجعل قلبي دائمًا طائعًا لصوتك خاضعًا له ... ولنزع عنه كل قساوة ورفض وعناد.

ع١١: بعد الفرح القصير الذى تمتع به الأشرار فى شماتتهم (ثلاثة أيام ونصف)، أعادهما الله للحياة بقوته وبشكل إعجازى، وكما كانت قيامته المجيدة زلزلة لكل مملكة الشر هكذا أيضًا فقيامة النبيين الشاهدين سببت خوفًا عظيمًا ورعبًا على أركان العالم الشرير الذى كان يتأمل بعجرفة إنتصاره الزائف عليهما.

ع١٢: سمعا صوتا من السماء : الله الذي يكرم أبناءه القديسين الأمناء يعلن إكرامه لهما فينادي عليهما بالصعود إلى السماء، فصعدا إلى السماء على مثال صعود الرب نفسه في سحابة (أع١: ٩)، وكما نظر التلاميذ صعود المسيح نظر الأعداء الأشرار صعودهما فكان نصرًا وإكليلاً للنبيين وخزيًا وعارًا لمملكة الشر.

#### **\***~~12!\*

أشكرك يا رب لأنه وإن انتصر الشر حينًا فإن نهايته معروفة، وإن بدا لنا أن له سلطان على أبنائك فإن يدك القوية تعطيهم قيامة ومجدًا وتكريمًا وإعلانًا لقداستهم حتى بعد موتهم مثل ما حدث مع كثير من الشهداء القديسين.

ع١٣**: فى تلك الساعة :** أى لحظة صعود الشاهدين إلى السماء. ز**لزلة عظيمة :** كناية عن إعلان غضب الله وسخطه على الأشرار والوحش. عُشر المدينة : أى أن هذا كان انتقامًا نسبيًا من الله لكن الدينونة العامة لم تأت بعد. عند صعود الشاهدين إلى السماء يظهر الله شيئًا من غضبه على مملكة الشر، فتحدث زلزلة عظيمة تهز أركانها وأساساتها ويسقط من الأشرار عُشر الناس ويقدّرهم القديس يوحنا بسبعة آلاف، والرقم هنا رمزى بالطبع ومعناه الكثرة النسبية لأن السبعة والألف من أرقام الكمال.

أسماء من الناس : تعنى أن الله في قضائه العادل يعلم تمامًا لمن يوجه ضربته وكأن هذا الإنتقام موجهًا لأناس معلومة بالاسم لدى الله.

أعطوا مجدًا : الخوف والرعب الذي اعترى الأشرار انتزع منهم إعترافًا بقوة إله هذين الشاهدين فقدموا له تمجيدًا وعرفوا أنه هو الإله الحقيقي.

ع١٤: كان ا**لويل الأول** هو ضربة الجراد (ص٨: ١٣) والويل الثانى حمل ضربة جيوش الفرسان (ص٩: ١٢) وكذلك ضربات النبيين الشاهدين، وبنهاية قصتهما يعلن الوحى نهاية الويل الثانى ولكنه ينبهنا لوجود ويل ثالث.

(٣) البوق السابع (١٥٢-١٩):

٥ ١ ثُمَّ بَوَّقَ الْمَلاكُ السَّابِعُ، فَحَدَثَتْ أَصْوَاتٌ عَظِيمَةٌ فِي السَّمَاءِ قَائِلَةً: «قَدْ صَارَتْ مَمَالِكُ الْعَالَمِ لِرَبِّنَا وَمَسِيحِه، فَسَيَمْلِكُ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ.» ١٦ وَالأَرْبَعَةُ وَالْعِشْرُوَنَ شَيْخًا الْجَالِسُونَ أَمَامَ اللهِ عَلَى عُرُوشِهِمْ، خَرُّوا عَلَى وَجُوهِهِمْ وَسَجَدُوا لِلَّهِ ١٢ قَائِلِينَ: «نَشْكُرُكَ أَيُّهَا الرَّبُ الإِلَهُ الْقَادِرُ عَلَى

#### **Ж**ГЛоЖ

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

كُلَّ شَىْء، الْكَائِنُ وَالَّذِى كَانَ وَالَّذِى يَأْتِى، لِأَنَّكَ أَخَذْتَ قُدْرَتَكَ الْعَظِيمَةَ وَمَلَكْتَ. ١٨ وَغَضِبَت الأُمَمُ فَأَتَّى غَضَبُكَ وَزَمَانُ الأَمْوَاتَ لِدَائُوا، وَلتَعْطَى الأُجْرَةُ لِعَبِيدِكَ الْأَلْبِيَاء وَالْقدِّيسينَ وَالْخَائِفِينَ اسْمَكَ، الصِّغَارِ وَالْكِبَارِ، وَلِيُهْلَكَ الَّذِينَ كَائُوا يُهْلِكُونَ الأَرْضَ.» ٩ وَالْفَتَحَ هَيْكَلُ اللهِ في السَّمَاء، وَظَهَرَ تَابُوتُ عَهْدِهِ فِي هَيْكَلُهِ، وَحَدَثَتَ بُرُوقٌ وَأَصْوَاتٌ وَرُعُودٌ وَرُنْزَلَةٌ وَبَوَدٌ عَظِيمٌ.

ع١٥: كانــت نهاية الحديث عن ملاك البوق السادس فى نهاية الأصحاح التاسع والحتوى الأصــحاح العاشــر والحادى عشر حتى الآية السابقة أحداثًا إعتراضية ونعود الآن للملاك السابع والبوق الأخير.

عـندما بـوَق المـلك السابع أعلن في السماء بتهليل عظيم، اشتركت فيه كل الخليقة السـمائية، نهاية الأحداث والضربات الغاضبة والمؤدّبة، والآن جاء إعلان النصرة النهائية علـي مملكـة الشـر وصـار العالم كله خاضعًا لسلطان الله الآب وابنه الوحيد الذي أعلن بأصوات التمجيد بداية ملكه اللانهائي.

٦٦٢، ١٧: الأربعة والعشرون قسيسًا : (راجع ص٤: ٤).

خـر وسـجد الأربعـة والعشرون قسيسًا كما فعلوا قبلا (ص٤: ١٠) مقدمين التسبيح والشكر والإكـرام، وكان تسبيحهم فى هذه المرة موضوعه تقديم الشكر على عمل الله فى القصـاص مـن مملكة الشر ودحضها ونشر ملكه، ورجوع العالم للإيمان وإعلان قدرة الله اللانهائية فى صنع وتدبير كل هذا.

أخذت قدرتك العظيمة : أى أنها كانت دائمًا لك ولكنك أعلنتها في الوقت المناسب.

ع١٨: غضبت الأمم الشريرة وتألمت كنيستك زمنًا بسببهم، ولكن غضب الأمم لا يحسب أمامك شيئًا فغضبك هو ما يجب أن يخشاه الجميع وهو ما حدث وأتى بالفعل.

> زمان الأموات : أى زمن الأشرار ودينونتهم. تعطى الأجرة تعبيدك : أى المكافأة وميراث الملكوت.

#### \*711\*

وقد شملت هذه المكافأة : الأنبياء : أى من شهدوا وخدموا كلمة الله وأوصلوها وفسروها للناس. القديسين : كل من سار فى مخافة الله محاولاً إرضائه بتنفيذ وصاياه. المخائفين اسمك : كل من وضع مخافة الله أمامه حتى لا يخطئ. الصغار والكبار : أى الجميع ممن تبعوك مهما كانت مكانتهم أو أعمارهم. أما من أتعبوا الأرض وأهلكوا الكثيرين بشرورهم فسيكون لهم بمثل ما صنعوا أى عدل الله يستوجب هلاكهم الأبدى.

ع١٩: **إنفستح هيكل الله في السماء :** أي أعلن مجد الله الكامل في الأبدية ويعنى دخول الأبر ار المؤمنين للتمتع بالوجود الأبدى معه.

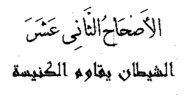
ظهر تابوت العهد : كان تابوت العهد يرمز دومًا للحضرة الدائمة لله في وسط شعبه، وظهرر تسابوت العهد هذا معناه تأكيد لانفتاح الهيكل وتمتع الجميع بهذه الحضرة والمثول الدائم أمام الله.

حدثست بسروق وأصوات ورعود وبرد عظيم : في هذا الجزء من الآية معنيان، الأول يوضح أن الوجود في الحضرة الإلهية هو حضور مهيب لأن كل هذه الظواهر مرتبطة بالمجد الإلهي.

والمعسنى الثانى هو أن هيكل الله الذى يتمتع فيه أولاده بالوجود معه، هو نفسه مصدر عدله وتصدر منه أحكامه وعقوباته للأشرار، وهذا يتمشى مع كلمة "البَرَد" إذ كلما جاءت فى الكتاب المقدس تحمل معنى العقوبة بالأكثر.

إ لا إلهى ما أجمل الوجود معك والتمتع بك فى هيكلك السمائى.. وقد أعطيتنا أيضًا أن نقف به يكلك المقدس فى كنيستك هذا فنحسب كالقائمين فى السماء وكأننا نحصل على عربون المجد الدائم الابدى ... إجعلنا مستحقين يا سيدى أن نكمل أيام غربتنا الجسدية فى مخافتك ورضاك حتى نتمتع بما أعددته لنا من قبل تأسيس العالم.

#### \*717\*



× + ×

مقدمة عامة : يشمل الإصحاحان الثانى والثالث عشر مشهدًا لصورة الكنيسة وحروبها مع الشيطان فى ثلاث صور، الأولى منها مع التنين الذى كان أصله من السماء والثانية مع وحش طالع من البحر والثالثة مع وحش طالع من الأرض، والمعنى العالم للإصحاحين هو أن حرب الشيطان للكنيسة حرب دائمة منذ ولادتها وفى كل مكان.

# (۱) مقاومة الشيطان (۱۶-۲):

آ وَظَهَرَتْ آيَةٌ عَظِيمَةٌ فِي السَّمَاءِ: امْرَأَةٌ مُتَسَرْبِلَةٌ بِالشَّمْسِ، وَالْقَمَرُ تَحْتَ رِجْلَيْهَا، وَعَلَى رَأْسِهَا إِكْلِيلٌ مِنِ اثْنَىٰ عَشَرَ كَوْكَبًا، ٢ وَهِى حُبْلَى تَصْرُخ مُتَمَخَّضَةً وَمُتَوَجِّعَةً لِتَلدَ. ٣ وَظَهَرَتْ آيَةٌ أَخْرَى فِي السَّمَاءِ: هُوَذَا بَنْنَىٰ عَشَرَ كَوْكَبًا، ٢ وَهِى حُبْلَى تَصْرُخ مُتَمَخَّضَةً وَمُتَوَجِّعَةً لِتَلدَ. ٣ وَظَهَرَتْ آيَةٌ أَخْرَى فِي السَّمَاءِ: هُوذَا بَنِّينَ عَظِيمٌ أَحْمَرُ، لَهُ سَبْعَةُ رُؤُوسٍ وَعَشَرَةُ قُرُون، وَعَلَى رَؤُوسِه سَبْعَةُ بَحَان. ٤ وَذَنَبُهُ السَّمَاءِ: هُوذَا بَنِينَ عَظِيمٌ أَحْمَرُ، لَهُ سَبْعَةُ رُؤُوسٍ وَعَشَرَةُ قُرُون، وَعَلَى رَؤُوسِه سَبْعَةُ بَيجَان. ٤ وَذَنَبُهُ يَجُوُ ثُلَثَ نَجُومَ السَّمَاء فَطَرَحَهَا إلَى الأَرْضِ. وَالتَّنِينَ وَقَفَ أَمَّامَ الْمَرْأَة الْعَتَيدَة أَنْ تَلَدَ، حَتَى يَبْتَلعَ يَجُوُ ثُلَثَ نَجُومَ السَّمَاء فَطَرَحَهَا إلَى الأَرْضِ. والتَّنِينُ وَقَفَ أَمَّامَ الْمَرْأَة الْعَتَيدَة أَنْ تَلَدَ، حَتَى يَبْتَلعَ وَكَذَبُهُ وَكَلَمَ مُوَدًا مَنَ نَعْتَيدَة أَنْ تَلَدَ، حَتَى يَبْتَلعَ وَلَدَهَا مَتَى وَلَدَة مَ مَعَتَ مَنْ مَنْ وَاللَّتَينَ عَضَى وَكَدَنُهُمُ بِعَصًا مَنَ حَدَيد.

ع١: **آية عظيمة** : مشهدًا وحدثًا عجيبًا.

امرأة متسربلة بالشمس : الكنيسة الملتحفة بمسيحها (شمس البر).

القمر تحت رجليها : قد يرمز القمر هنا لأجساد وذخائر القديسين وقصص أتعابهم التى تقف عليها الكنيسة فتزداد بهاءً وجمالاً.

### \*\*\*\*

علمى رأسها إكليل : الإكليل يرمز للمُلك والسلطان دائمًا ... والإثنى عشر كوكبًا (أى الرسل تلاميذ المسيح الأطهار هم سلطانها وكرازتها وسر كهنوتها.

والمعسنى السذى يحمله العدد الأول جُملةً هو صورة مشرقة للكنيسة التى تعلن أن سر قوتها هو التصاقها بالمسيح النور الحقيقى، محمولة على إيمان وجهاد وضياء فضائل قديسيها، وسسلطانها فسى قوة سر كهنوتها المُسَلَّم من المسيح للرسل الأطهار بنفخته الطاهرة المقدسة. وهسذه الامسرأة ترمسز أيضًا للعذراء مريم وولدها المسيح كما تذكر نسبحة يوم الخميس فى كنيستنا. وترمز أيضًا للنفس المحبة شه التى يحاربها الشيطان وتلد فضائل كثيرة بالمسيح.

٢: تصرخ متمخضة : آلام الولادة الشديدة.

الكنيسة منذ أيامها الأولى هى أم ناضجة قادرة على الولادة، وآلامها تشير إلى جهادها الدائم في أن تلد "الله الكلمة" في قلوب أبنائها أو بمعنى آخر تلد أبناء أشداء في الإيمان.

> ع٣: **آية أخرى : ح**دثا آخر . تنين عظيم أحمر : إشارة إلى الشيطان فى شره وشدته ودمويته. سبعة رؤوس : إشارة إلى قوة أفكاره وتعددها وتنوعها.

عشرة قرون عناها أنه عشرة قرون عمر الحيوان يمثل قوته في الهجوم وعشرة قرون معناها أنه يستخدم كل قوته وطاقاته.

على رأسه سبعة تيجان : أى له سلطان على أو لاده وجنوده ومن يتبعونه في العالم كله.

ع: ذنبه : ذيله.

يعتبر الذنب في بعض الكائنات هو أقوى ما فيها (كالتمساح أو العقرب)، والآية هنا هي إستمرار لشرح قوة الشيطان فتصف ذيله بالقوة التي استطاع بها إسقاط الملائكة التي تبعته عسند سقوطه، وذكر عدد الثلث إشارة لقوته من ناحية ولكن أيضاً أن من تمكن من إسقاطهم هو عدد محدود إذ بقي الثلثان.

#### \*779\*

وقف أمام المرأة : يعلن تحديه للكنيسة.

**يبتلع ولدها :** الولد هنا إشارة مباشرة للسيد المسيح ذاته الذى تريد الكنيسة أن تلوه فى أبنائها والشيطان يتربص لميلاده حتى يقتل عمل الكنيسة فى الكرازة بالمسيح.

ع٥: المعنى هنا واضح ومباشر ولا يحتمل سوى شخص المسيح ذاته الذى أر اد الشيطان أن يبتلعه بالموت فابتلع هو الموت، وهو الذى تنبأ عنه داود "أعطيك الأمم مير اثًا.. فتحطمهم بقضيب من حديد" (مز ٢: ٩).

> **يرعى جميع الأمم :** أى يقبل الجميع من كل مكان طالما أمنوا به وبوصاياه. **عصا من حديد :** توضح قوة سلطانه على أعدائه.

**أختطف إلى الله وإلى عرشه** : إشارة إلى قيامته وصعوده وجلوسه عن يمين الآب.

۶: المرأة هربت : أى ابتعدت ونجت من أذى الشيطان.

تجد الكنيسة راحتها في البرية بالبعد عن عالم الخطية حيث يعولها إلهها بالتمام، كما أعال إيليا وأعال شعبه طوال الأربعين عامًا في برية سيناء، والبرية أيضًا تشير إلى التقشف وزهد العالم وملذاته. فطالما كان الإنسان متجردًا مقلاً في احتياجاته، استطاع أن يبطل حروب الشيطان إذ تفقد الماديات سلطانها عليه.

**لها موضع معد :** أى الله بسبق علمه أعد لها كل ما بلزمها طوال زمن غربتها عن العالم.

ألفا ومائتين ... : ترمز للزمن القصير الذى يعقبه الأبدية (راجع ص١١: ٣). *إلهى الحبيب ... إن محبة العالم كثيرًا ما تعطلنا وتعوقنا عن الإنطلاق إليك والتمتع بك، طوياهم آباء البرية الذين تركوا كل شئ من أجلك...؟ أعطنا نحن أيضًا أن نترك ما بشغلنا عنك لنفوز أيضًا بصحبتك.* 

\*\*\*

الأصحاح الثانى عنس

(٢) طرد الشيطان من السما. (٤٧-١٢):

ع٧-٩: رأى الكثير من الآباء أن هذا المشهد كله أى هذه الأعداد الثلاثة تتحدث عن أمرور حدثت قبل خلقة الإنسان وبالتالى تكون هذه الحرب هى حرب أقامها رئيس الملائكة ميخائيل على الشيطان وكل أتباعه ممن أضلهم وتمكن ميخائيل من طردهم جميعًا، لأنه لا يعقل أن يبقى الشيطان بعد سقوطه ماثلا أمام الله ضمن خليقته النورانية. وأصحاب هذا الرأى يدللون عليه بما جاء فى سفر أيوب عندما سأل الله الشيطان "من أين جئت فأجاب الشيطان من الجرلان فى الأرض" (أى١: ٧) ومعنى هذا أن سلطان الشيطان صار قاصرًا على الأرض بعد سقوطه وطرده.

أما الرأى الآخر فى التفسير فإنه يبعد عن تحديد زمن هذا المشهد ويعتبرون أن ما رآه يوحنا هنا يمثل مساندة السماء للكنيسة، فى حربها ضد الشيطان فى زمن غربتها فتنحسر قوة الشيطان جدًا. والتعبير هذا معزى جدًا للكنيسة فبالرغم من قوة التنين إلا إنه أضعف من رئيس الملائكة ميخائيل وملائكته.

التنين العظيم : تعبير للدلالة على قوة الشيطان.

الحية القديمة : وهو لقبه أيضًا بعدما اتخذ شكل الحية عندما أغوى آدم وحواء. الشيطان : أكثر الأسماء المعروف بها وهو بالعبرانية ومعناه "المخاصم أو الخصم".

#### \*\*\*

إبليس : الاسم اليوناني له ومعناه "المشتكى".

الذى يضل العالم : وذلك بخداعه وتصديق الناس له على أنه "الكذاب و أبو الكذاب" (يو ٨: ٤٤).

طرح إلمى الأرض : إشرارة إلى أن قوته محدودة، أمام رئيس الملائكة ميخائيل الذي هزمه وطرده.

الله فـــى محبـته يسندنا فى جهادنا بشفاعات الملائكة عنا ومساعدتهم لنا فى كل أعمالنا.
الله فليتنا نستغل هذه المحبة ونقيم صداقة معهم فنتقوى ونتقدم بثقة فى حياتنا الروحية.

ع. ١: سمعت صوتًا عظيمًا : إعلانًا جديدًا بصوت مرتفع قام به أحد الملائكة.

صار خلاص إلهنا : أى خلاص كل المؤمنين باسمه، ونسب الخلاص شر لأنه هو من قدمه للبشر.

طرح المشتكى : أى طرح الشيطان خارجًا (٩٤).

يشـــــتكى عليهم : أى عمل الشيطان هو الشكاية وحسد أبناء الله ومقاتلتهم كما جاء فى (أى١: ١١).

ليلا ونهارًا : كناية عن مثابرة ونشاط الشيطان في الإيقاع بأبناء الله.

بســقوط الشيطان من السماء وإنحساره في الأرض أعلنت الخليقة السمائية تمجيدها لله الآب ومسيحه أي ابنه الوحيد، وهذا التمجيد عبارة عن شكر لله على نصرته وتدبيره للخلاص بابنه الفادي وإعلان ملكه وسلطانه الأوحد والأبدى.

١١٤: هم غلبوه : أي تمت النصرة لأبناء الله.

دم الخسروف : أى دم المسيح المسفوك على عود الصليب والمقدم للعالم من أجل الخلاص.

كلمة شهادتهم : أى الإيمان الذى قبلوه وكرزوا به وتألموا وربما استشهدوا من أجله.

يقــدم هذا العدد سر نصرة أبناء الله المؤمنين، فلقد احتموا بدم المسيح المبذول عنهم من خـــلال إيمــانهم بقوة وفاعلية هذا الدم للخلاص ومن خلال سر الإفخارستيا الذى يقدم لنا فيه

### \*\*\*\*

المســيح دمـــه الكريم والأقدس؛ وأيضـًا صارت حياتهم تشهد للمسيح فى كل التصرفات وفى احتمال آلام الإضطهاد مهما كانت، ويقدم لذا القديس يوحنا علِمّ احتمالهم وتمسكهم، وهى أنهم أحبوا إلههم المسيح أكثر من حياتهم فلم يهتموا بما يحدث لهم حتى لو كان الموت نفسه.

ع١٢: **مسن أجل هذا** : أى من أجل إعلان الخلاص وسلطان المسيح (ع١٠) ومن أجل نصرة أبناء الله (ع١١).

وجهت الدعوة بالفرح والتهليل للخليقة السمائية بكل ما فيها من أجل الأحداث السابقة من طرح الشيطان إلى الأرض وانحساره وإعلان نصرة وسلطان المسيح وكذلك نصرة كل أبنائه من خلال قبولهم الإيمان بفاعلية دمه في الخلاص.

ويل اساكنى الأرض : أى تحذير الجميع السكان بالأرض من شدة ما هو آتى ...

إذ علم الشيطان أنه له زمنًا قليلاً قبل مجئ المسيح الثانى وإعلان الدينونة العامة، صار غضب فشله عظيمًا مثل الحيوان الجريح ولهذا فهو مزمع أن يصب غضبه على الكنيسة في حروب منتوعة وشديدة.

(٣) الحرب على الكنيسة الأمرضية (١٣٤-١٧):

١٣ وَلَمَّا رَأَى التَّنِينُ أَنَّهُ طُرِحَ إِلَى الأَرْضِ، اصْطَهَدَ الْمَرْأَةَ الَّتِي وَلَدَتْ الابْنَ الذَّكَرَ، ٢ فَأُعْطِيَتِ الْمَرْأَةُ جَنَاحَي النَّسُر الْعَظِيم، لكَىْ تَطِيرَ إِلَى الْبَرِّيَّة إِلَى مَوْضِعِهَا، حَيْثُ تُعَالُ زَمَانًا وَزَمَانَيْنِ وَنِصَّفَ زَمَان مِنْ وَجُه الْحَيَّة. ٥ أَفَأَلْقَتَ الْحَيَّةُ مَنْ فَمِهَا وَرَاءَ الْمَرْأَةَ مَاءً كَنَهْرٍ، لتَجْعَلَهَا تُحْمَلُ بِالنَّهْرِ. ١٦ زَمَان مِنْ وَجُه الْحَيَّة. ٥ أَفَأَلْقَتَ الْحَيَّةُ مَنْ فَمِهَا وَرَاءَ الْمَرْأَةَ مَاءً كَنَهْرٍ، لتَجْعَلَهَا تُحْمَلُ بِالنَّهْرِ. ١٦ فَأَعَانَتُ الأَرْضُ الْمَرْأَة، وَفَتَحَتَ الأَرْضُ فَمَهَا وَابْتَلَعَتِ النَّهْرِ الَّذِي أَلْقَاهُ التَّيْن التَّيْنُ عَلَى الْمَرْأَةِ، وَخَدَمَهُ الْمَرْأَة، وَعَتَحَتَ الأَرْضُ فَمَهَا وَابْتَلَعَتِ النَّهْرِ، اللَّهُ التَّيْنِ عَلَى الْمَرْأَة، وَفَتَحَتَ الأَرْضُ فَمَهَا وَابْتَلَعَتِ النَّهُورَ اللَّهُ التَّيْنُ مَن

ع١٣، ١٤: حــدث بالضــبط ما تم الإنذار به في العدد السابق (١٢٤)، ولكن الله بنعمته أعطـــي الكنيســة جناحيــن تستطيع بهما الإرتفاع فوق كل حروب الشيطان "منتظرو الرب

#### \*\*\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

يجـددون قوة يرفعون أجنحة كالنسور" (إش ٤٠ : ٣١)، وهذان الجناحان هما موضع تأملات الكثير من الآباء، فمنهم من رأى: أ ) أنهما العهدان (القديم والجديد) اللذان يرتفع الإنسان بهما إلى سموات التأمل الشاهقة. ب ) أو أنهما الإيمان والأعمال اللذان هما جناحا الخلاص والوصول إلى الملكوت. جـ) أو هما أعظم الوصايا فى محبة الله من كل القلب ومحبة الإنسان لأخيه الإنسان. د ) ومسنهم مـن رأى أيضاً أنهما جناحا الصلاة والصوم النقيان اللذان تستقيم بهما عبادة الله.

تطير إلى البرية حيث تُعَال : راجع (ع٢).

زمانا وزمانين ونصف زمان : مثل ما جاء فى (ع<sup>٦</sup>) أيضاً مع اختلاف التعبير، فكلمة زمن تعنى سنة فيكون المعنى (سنة + سنتين + نصف سنة) أى ثلاث سنوات ونصف أو ألف ومائتان وستون يوم ... وقد تكرر هذا الزمان مراراً ويعنى دائماً مدة محدودة إذ هو لصف رقم السبعة الدال على الكمال ... والمعنى المراد جملة هو أن الكنيسة ستكون محفوظة فى البرية التى أعدها لها الله طوال زمن اضطهادها القصير نسبيًا مقارنة بأزمنة المحد فى الأبدية.

ع١٥: فــى حـرب جديدة لإغراق الكنيسة فى العالم أخرج الشيطان من فمه ماءً كثيرًا "كـنهر" وهـده المياه تشير إلى جموع العالم الشريرة الكثيرة التى تريد أن تحمل الكنيسة من البرية حيث موضوع إعالتها وعناية إلهها وتجتذبها إلى العالم وشهواته، فالشيطان يعلم تمامًا أن الكنيسة إذا تركت بريتها (ع٢) فقدت كل قوتها.

ع<<p>٢: أعانت الأرض المسرأة : أى الله بقدرته جعل من ساكنى الأرض من يقفون أمام الشيطان ويدافعون عن كنيسته.

رأى السبعض أن هذا النهر (ع١٥) هو نهر الإضطهاد اليهودى والرومانى، أما المعونة التى أتت من الأرض فكانت إيقاف هذا الإضطهاد بمرسوم الملك قسطنطين واعتبار المسيحية أحد الأديان المعترف بها فى الدولة الرومانية القديمة.

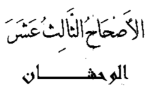
### \*\*\*\*

أما المعنى الروحى العام فهو أن الكنيسة محفوظة فى تدبير الله طوال زمن غربتها على الأرض والله بقدرتـــه قادر على أن يقيم من مقاوميها مدافعين عنها فيبدد كل حروب الشيطان الشرير.

ع١٧: إستمر غيظ الشيطان من فشل محاولاته، ولكن هذا الغضب لم يثنه عن الإستمر ار فى الحرب مع أبناء الله والكنيسة وخاصة هؤلاء المتمسكين بحفظ وصايا المسيح والعمل بها. 1 أشكرك يا ربى يسوع المسيح إذ أعلنت لنا سر نصرة الكنيسة ونصرتنا معها، فقوتنا هى فى إعالتك وغذاءك الروحى المقدم لنا فى البرية، التى إن تركتها الكنيسة تخسر معها كل شئ، وإذ تمسكت بها، أبطلت كل حروب العدو الشرير وانتصرت عليه. أشكرك على هذه الآيات المشجعة للنفس فى جهادها طوال زمان غربتها.



#### \*\*\*



× + ×

مقدمة عامة : يتحدث هذا الأصحاح عن وحشين هما أتباع التنين العظيم المذكور فى (ص١٢)، ويشكلان معه ثالوتًا كل غرضه إهلاك وضلال الناس. ولما كان التنين حربه الأولى فى السماء فالوحشان أتباعه أحدهما (خرج من البحر) وثانيهما (من الأرض) فى كناية عن شدة حرب الشيطان وشمولها ...!!

(۱) الوحش الصاعد من البص (ع۱-۱۰):

١ ثُمَّ وَقَفْتُ عَلَى رَمْلِ الْبَحْرِ، فَرَأَيْتُ وَحْشًا طَالِعًا مِنَ الْبَحْرِ لَهُ سَبْعَةُ رُؤُوسٍ وَعَشَرَةُ قُرُونٍ، وَعَلَى رُقُوسٍ وَعَشَرَةُ قُرُونٍ، وَعَلَى رُقُوسٍ وَعَشَرَةُ قُرُونٍ، وَعَلَى قُرُونِهِ عَشَرَةُ تِيجان، وَعَلَى رُقُوسِهِ اسْمُ تَجْدِيف. ٢ وَالْوَحْشُ اللّذى رَأَيْتُهُ كَانَ شَبْهَ نَمِي، وَقُرَائِمُهُ كَفَوَائِمٍ ذُبَّ، وَفَمُهُ كَفَمٍ أَسَد. وَأَعْطَهُ التَّتَينُ قُدْرَتَهُ وَعَرْشَهُ وَسَلْطَانا عَظِيمًا. ٣ وَرَأَيْتُ وَاحَدًا مِنْ رُؤُوسٍ، كَأَنَّهُ مَدْبُوحٌ لِلْمَوْت، وَجَرْحُهُ الْتَتَينُ قُدْرَتَهُ وَعَرْشَهُ وَسُلْطَانا عَظِيمًا. ٣ وَرَأَيْتُ وَاحَدًا مِنْ رُؤُوسٍ، كَأَنَّهُ مَذْبُوحٌ لِلْمَوْت، وَجُرْحُهُ الْمُمِيتُ قَدْ شَفِي. وَتَعَجَّبَتْ كُلُّ الأَرْضِ وَرَاءَ الْوَحْشَ، ٢ رُؤُوسٍ، كَأَنَّهُ مَذْبُوحٌ لِلْمَوْت، وَجُرْحُهُ الْمُمِيتُ قَدْ شَفِي. وَتَعَجَّبَتْ كُلُّ الأَرْضِ وَرَاءَ الْوَحْشَ، ٢ رُؤُوسٍ، كَأَنَّهُ مَذْبُوحٌ لِلْمَوْت، وَجُرْحُهُ الْمُمِيتُ قَدْ شَفِي. وَتَعَجَبَتْ كُلُّ الأَرْضِ وَرَاءَ الْوَحْشَ، ٢ مَنْ مَعْمَلُهُ الْوَحْشَ وَتَعَجَبَتْ عُلَ اللَّيْنَ الْذَعْنَ وَ أَرْبَعِينَ وَ أَنْعَلَى الللَّيْنَ وَأَنْتَعْبَى أَنْ يُعَوَيْشَرَة هُو مَنْلُ الْوَحْشَ وَ أَنْعَيْنَ مَنْ أَنْ يَعْعَلَ الْنَيْنِ وَ أَرْبَعِينَ وَ أَنْعَلَى مَنْ فَعَلَ الْنَيْنِ وَ أَنْعَلَى مَنْ اللَّهُ مَعْذَى اللَّعَلَى مَنْ أَنْ يَعْعَلَ الْنَيْنَ وَ أَرْبَعِينَ وَ أَرْبَعِينَ عَلَى الْعَلَى أَنْ يَعْعَلَ الْنَيْنِ وَ أَنْعَلَى اللَّيْ فَقَدْ مَعْ الْعَرْشَ فَا لِنَعْلَى مَا لِعَلَى الْنَا أَنْ يَعْعَلَ الْنَيْنِ وَ أَنْعَالَهُ مَنْ عَلَى مَعْتَعَى وَا عَلَى اللَّيْ وَا مَنْ عَلَى مَنْ مَنْ مَنْعَانَا عَلَى مَنْ عَلَى الْنَ أَنْ يَعْعَلَى أَوْ أَعْتَنَا مَ مَنْ اللَهُ مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَنْ مَنْ عَدْ مَعْ مَنْ عَجَيْنَ مَنْ الْعَرْضَ وَرَاءَ مَنْ مَنْ وَ مَنْ أَنْعَانَ مَ مَنْ مَنْ وَ مَنْ مَنْ أَعْلَى مَا مَنْ مَنْ مَا مَنْ عَلَى الْعَنْ مَ مَن أَنْعَانَ مَ أَنْ أَنْ مَنْ مَا مَنْ أَنْ أَنْ مَنْ مَا مَنْ مَنْ أَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ أَعْمَى مَنْ مَنْ مَا مَا أَنْ أَنْ أَنْ مَنْ مَا مَنْ أَعْلَى مَاعَا مَا مَا أَنْ أَنْ مَا مَا مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَا مَا م

#### \*\*\*\*\*

ع١: **وقفت على رمل البحر** : تمهيد بأن ما سوف يراه قادمًا من البحر، والرمل يشير للإهتزاز وعدم الثبات، والبحر إلى الإضطراب وأمواجه إلى جموع الأشرار . رأيت وحشًا : خرج من البحر كائن، وصفه بأنه وحش لشدة شره.

**لـــه سبعة رؤوس وعشرة قرون :** أنظر شرح التنين في الأصحاح السابق (٣٤)، وما يلفــت نظــرنا هو تطابق شكل هذا الوحش مع التنين، وهذا يعنى تطابق أهدافهما ونواياهما وشر استهما أيضاً.

يـرى بعـض المفسرين أن السبعة رؤوس والعشرة قرون هى سبعة أمم وعشرة ملوك متتالييـن ينصرون الشيطان ويبسطون سلطانه، ويدللون على ذلك **بالتيجان** التى فوق رؤوسه والـتى لا يلبسها غير الملوك، ومنهم من شرح بأن العشرة قرون وتيجانها هم العشرة أباطرة الرومان فى حربهم للكنيسة، بدءًا بنيرون ونهايةً بدقلديانوس، وهى أسوأ فترة إضطهاد شهدتها الكنيسة كلها.

علمى رؤوسه اسم تجديف : أيًّا كان هذا الوحش فهدفه الذي يكشفه الله لنا هو التجديف على اسم الله العلى بغرض تضليل الناس.

ع٢: شبه نمر : في سرعة إنقضاضه وشراسته وغدره، فالنمر حيوان يفترس أي شئ حتى لو لم يكن جائعًا.

قوائمه كقوائم دب : الدب حيوان هائل ثقيل الوزن ويسير أحيانًا على أربع ويقف أحيانًا أخـرى علـى رجليه (قوائمه) الخلفيتين... والمعنى أن الوحش كالدب عندما يعلن عن قوته واقفًا ومرتكزًا على رجليه القويتين.

فمه كفم أسد : أى بقوة فكه إذا أطبق على فريسة.

وأعطماه التنبين : أى أن رئيس الشياطين أعطى هذا الوحش أو هذه الممالك كل قوته وسلطانه في الحرب ضد الكنيسة وأولاد الله.

### \*\*\*\*

مُؤَيًّا يُوحَنَّا اللاَّهُوتِي

۶، ۶: رأیت واحدًا من رؤوسه : أى أحد السبعة رؤوس.

كأنه مذبوح : أى إنه لم يذبح ولكنه يمثل تمثيلية ليضلّ الناس فيدَّعى الضعف لنرض في نفسه سوف نعرفه.

جرحه المميت قد شفى : أى ما ظنه العالم فيه من موت لم يكن حقيقيًا، إذ قام مرة أخرى بقوة أدهشت جميع سكان الأرض حتى أنهم قدموا للشيطان وأتباعه السجود والعبادة والإقرار بأنهما القوة الحقيقية التى لا تقهر .

أما المعنى الروحى لهذين العددين هو أن الشيطان ربما يدَّعى الضعف فترة وجيزة حتى يخدع أولاد الله لعلّهم يستهاونون فسى جهادهم، ثم يقوم بشدة مرة أخرى محاولاً إفتر اسهم ويستعرض قوته حتى يجعل العالم يتبعه بالأكثر ويزداد فى ضلاله وإنكاره لقوة الله.

الحذر أبها الحبيب، فلا هدنة مع العدو في جهادك وأيام غربتك، ولا تندهش بالآيات أو المعجزات التي قد يأتي بها الشيطان حتى يضلك ولو تشبه بالمسيح في موته وقيامته، فليس له غرض سوى هلاكك.

ع٥: أعطى فما : أي قوته ليست من ذاته بل الله سمح بأن يستخدم هذه القوة التي وهبها له الشيطان.

عظمائم وتجماديف : أى كل ما يجذب الناس من جهة وكل ما يشككهم فى الله من جهة أخرى.

أعطى سلطانًا : كل شئ بسماح من الله.

إثنين وأربعين شهرًا : أى ثلاث سنوات ونصف وهى زمن غربة الكنيسة فى البرية (ص١٢: ٦)، إلا أن هذه المدة هى مدة محددة كما أن سلطان الشيطان مهما بلغت شدته فهو محدود أيضاً.

أعطى الشيطان للوحش البحرى قوة ليجدّف على الله فسمح الله بذلك لمدة محدودة، هي ٤٢ شهرًا.

#### \*\*\*\*

ع<: فتح فمه بالتجديف على الله : يجدف على اسم الله أى يوجه الإهانات إلى اسم الله، أو معناها أيضًا أنه يأخذ من ألقاب الله وينسبها لذاته.

على مسكنه : أى يهزأ بالكنيسة ويجعل العالم يسخر بها.

السماكنين في السماء : يشكك الناس في الأبدية والحياة الأخرى بأفكار الإلحاد والنشكيك العقلي.

المعنى العام إنه يحارب بلا إستكانة في جميع الجبهات فهو يهاجم اسم الله ويتعدى عليه ويهاجم أيضنًا كنيسته وأولاد الله الساكنين معه وأيضًا يسخر بالسماء والحياة الأبدية.

أخسى الحبيب : أليس هذا ما يحدث الآن حولنا في العالم من نجاح للشيطان في الهجوم على الله وكنيسته فيما يسمونه العالم المتحضر ؛ فالعالم في بقاع كثيرة الآن يدَّعى أن الله مجرد أسطورة في أذهان الناس، وكثير من الدول الأوربية تعلن الآن بكل فخر أنها دول علمانية لا علاقة لها بالدين أو المسيحية... فليتنا نتعلم أن نصلى من أجل خلاص العالم ودحض قوة الشيطان الشرير.

٧٤: سمح أيضيًا الله للوحش أن يحارب أو لاد الله أى القديسين.

يغلبهم : أى يقتل من لا يسجد له وهى غلبة ظاهرية ولكن هذا لا ينقص شيئًا من خلاصهم وميراثهم السماوى.

كل قبيلة ولسان وأمة : أى انتشار صلاله وتجديفه وحربه في العالم كله.

ع٨: من قوة هذا الوحش أن الجميع سيخضعون له ويعبدونه ويسجدون له عدا أو لاد الله. أسسماءهم مكتوبة : أى أن أو لاد الله المعروفين لديسه و الذى بسابق علمه ومعرفته لجهادهم وتمسكهم بالإيمان به ومقاومتهم للشيطان حفظ أسماءهم فى كتاب سفر الحياة، وكتاب سفر الحياة هذا أى الخلاص الأبدى نُسب إلى الخروف المذبوح وذلك لأنه لا يوجد خلاص و لا أبدية خارج الإيمان بدم المسيح.

#### \*\*\*

من قوة هذا الوحش سيعبده الكثيرون المحكوم عليهم بالموت الأبدى، أى الذين لم يؤمنوا ويتمتعوا بخلاص المسيح ولم يُكتَبوا في سفر الحياة.

ع جه: من له أذن فليسمع : تنبيه لأهمية ما قيل وجذب الإنتباه لما هو قادم.

ع١٠: هذه الآية تمثل نهاية الحديث عن الوحش الأول بكل قوته، والكلام هنا عن مجازاة الله النهائية لهذا الوحش وممالكه، ومعناها العام أن المعاملة والدينونة بالمثل ... فكل من أتى به الوحش سوف يرتد عليه.

**السمى السبى يذهب :** أى أنه كما سبى وأسر الكثيرين، ستكون نهايته السجن والقيود فى الهاوية.

ينبغى أن يقتل بالسيف : لابد من عدل الله في النهاية وقصاصه لأن نهاية هذا الوحش هي الهلاك.

(٢) الوحش الثاني (النبي الكذاب) (١٢-١٨):

١٩ اثْمَّ رَأَيْتُ وَحْسًا آخَرَ طَالِعًا مَنَ الأَرْضِ، وَكَانَ لَهُ قَرْنَانِ شِبْهُ خَرُوف، وَكَانَ يَتَكَلَّمُ كَتَدِّينَ اللَّوَقُلِ مَامَهُ، وَيَجْعَلُ الأَرْضَ وَالسَّاكَذِينَ فِيهَا يَسْجُدُونَ لِلْوَحْشِ الأَوَّلِ اللَّهُ وَيَجْعَلُ الأَرْضَ وَالسَّاكَذِينَ فِيهَا يَسْجُدُونَ لِلْوَحْشِ الأَوَّلِ اللَّهُ اللَّذِي شَفِي جُرْحُهُ الْمُمِيتُ، ١٣ وَيَصَنَعُ آيَات عَظِيمَةً، حَتَّى إِنَّهُ يَجْعَلُ كَارًا تَنْزِلُ مِنَ السَّمَاء عَلَى اللَّذِي شَفِي جُرْحُهُ الْمُمِيتُ، ١٣ وَيَصَنَعُ آيَات عَظِيمَةً، حَتَّى إِنَّهُ يَجْعَلُ كَارًا تَنْزِلُ مِنَ السَّمَاء عَلَى الأَرْضِ قُدَامَ النَّاسِ، ٤ أوَيُصلُ السَّمَانِ عَلَى الأَرْضِ عَلَى الأَرْضِ قُدَامَ اللَّي أَعْطَى أَنْ يَصْنَعَهَا أَمَامَ الْوَحْشِ الأَرْضِ قُدَامَ النَّاسِ، ٤ أوَيُصلُ السَّكنينَ عَلَى الأَرْضِ بِالآيَات الَّتِي أَعْطَى أَنْ يَصْنَعَهَا أَمَامَ الْوَحْشِ الأَرْضِ قُدَامَ النَّي عَلَى اللَّاسَاتِينَ عَلَى اللَّاسَ عَلَى الأَرْضِ قُدَامَ الْوَحْشِ اللَّي أَعْطَى أَنْ يَصْنَعَهَا أَمَامَ الْوَحْشِ، وَاللَّالَ للسَاكنينَ عَلَى الأَرْضِ أَنْ يَصْنَعَها أَمَامَ الْوَحْشِ، وَيَجْعَلَ أَوْحَشِ، وَيَجْعَلَ أَوْفَ أَنَ يُعْطَى أَنْ يَعْتَعُونَ السَيْف وَعَاشَ. ١٥ أَنَّ عَلَى اللَّاكَذِينَ عَلَى اللَّي فَعْطَى أَنْ يَعْلَى اللَّهُ للسَاكنينَ عَلَى الأَرْضِ أَنْ يَصْنَعُوا صُورَة للوَحْشِ اللَذِي كَانَ بِه جُوْحُ السَيْف وَعَاشَ. ١٥ أولُ وأَعْطِى أَنْ يُعْطَى رُوحَ لُعَوْمَ يَعْطَى أَنْ يَعْطَى أَنْ يَعْطَى أَنْ يَعْطَى أَنْ يَعْظَى أَنْ يَعْطَى أَنْ يَعْطَى أَنْ يَعْنَعُ وَعَامَ الْمُورَة الْوَحْشِ يَعْطَى أَنْ يَعْطَى أَنْ يَ عَلَى اللَهُ مَن الْوَحْشَ وَيَجْعَلَى أَنْ يَعْطَى أَوْ حَامَ مَا مَا وَ عَلَى عَامَ مَنْ اللَّا لَكَانَ مَا عَلَى أَنْ عَامَ مُ وَالْ وَعَانَ مَا مَنْ مَ أَنْ يَعْتَعُونَ مَا مُ وَالْحُونَ مَا مَنْ أَنْ مَا عَلَى مَا مَنْ مَنْ اللَّيْنُ مَا الْعَرَضِ مُوا مَا أَنْ مَا مَعْنَى أَنْ مَا مَنْ مَا م الْوَرْضِ فَقَالَ لَا لَكُونَ أَوْ مَا إِنْ مَا مَا أَعْنَا مَا مَا مَ مَا مَ أَنْ مَا مَنْ مَ مَ أَنْ مَ مَ ما م الْوَحْشَ مَا مَا مَا الْمَامِ مَا مَا مَ مَنْ مَا مَا أَنَ مَا مَا مَا أَوْ مَا مَ مَا مَا مَا مَا أَعْ مَا مُ أَعْنَ م

### \*\*\*

السِّمَةُ، أَوِ اسْمُ الْوَحْشِ، أَوْ عَدَدُ اسْمِهِ. ١٨ هُنَا الْحِكْمَةُ، مَنْ لَهُ فَهْمٌ، فَلْيَحْسِبْ عَدَدَ الْوَحْشِ فَإِنَّهُ عَدَدُ إِنْسَانٍ، وَعَدَدُهُ: سِتُ مِئَةٍ وَسِتَّةٌ وَسَتَّونَ.

١١٤: الكلام هذا عن الوحش الثاني والعدو الثالث وما يميزه عن التنين والوحش الأول:

**طلع من الأرض** : الأرض ترمز هنا للدنو والانحطاط وهو ما يتناسب مع وصف الطالع منها.

لمه قرنان شبه خروف : أى أنه يتظاهر بوداعة الحملان فيكون كلامه ناعمًا ورقيقًا وجذابًا.

يستكلم كتنيس : أى عندما فتح فاه وظهرت أفكاره الحقيقية ... تأكد الجميع من قسوته وكونه وحشًا كسابقه لا يريد إلا إهلاك الجميع.

أجمع كل المفسرين على أن هذا الوحش هو النبى الكذاب الذى يأتى فى زمن الحملان، كما حذر السيد المسيح تلاميذه (مت٧: ١٥)، وقد كان "يتكلم" أى استخدم المنطق والكذب فى تضليل الناس إلا أن كل من يملك إفرازًا روحيًا وإيمانًا سليمًا يستطيع بسهولة أن يكشف ضلاله.

ع١٢: يعمل بكل سلطان الوحش الأول : أى له نفس قوة الوحش الأول في الإيذاء والإفتر اس.

أمامه : يكرس كل جهوده لخدمة الوحش الأول أى الدجال.

بمـا لــــه من سلطان وقوة وقدرة على الخداع، استطاع هذا الوحش أن يجعل جموع البشر يسجدون ويعبدون الوحش الأول. والمعنى الذى نستطيع الخروج به هو أن مملكة الشر بكــل شياطينها تعمل فى تنسيق وتساعد بعضها البعض، إذ هى مملكة واحدة مظلمة وهدفها الواحد هو إبعاد الناس عن الله وإهلاكهم.

#### \*\*\*\*

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِيَّ

ع١٢، ١٢: يصنع آيات عظيمة : يأتى بسحره وسلطانه بما يعتقده الناس معجزات خارقة حتى أنه نشبه بما صنعه إيليا عندما أنزل نارًا من السماء (١مل١٨)، مع الفارق بالطبع لأن إيليا أعلن قوة الله أما الوحش فيضلّ الناس، والغرض من كل هذه الأعمال هو الإبهار والتخويف حتى يخضع الناس لهذا الكاذب ويصدقونه فتأتى الخطوة الثانية، التى ظهر هذا الوحش من أجلها وهى قيادة الناس بل أمرهم وإجبارهم على عبادة الدَّجال أى الوحش الأول.

يصنعوا صورة للوحش : أى استبدال عبادة الله بعبادة الشيطان أو محو صورة الله من أذهان الناس فلا تبقى سوى صورة الدجال في الأذهان.

الذي كان به جرح السيف وعاش : الوحش الأول أي الدِّجال (٣٤).

يصنع الوحش الطالع من الأرض معجزات مثل إنزال نار من السماء لإبهار الناس وتخويفهم حتى يعبدوا الوحش البحرى.

ع١٥: تمكن هذا الشرير (الوحش الأرضى) من تضليل الناس وإقناعهم بقوة الوحش الأول (الدَّجال) وأنه هو الإله الحقيقى وجعل له صورة أو شكلاً أو ربما بقوة السحر جعل صورته تتكلم ونتطق، فآمن الناس به وكل من رفض وتمسك بالإيمان السليم قُتِلَ فى اصطهاد عظيم.

ع١٦٢: كما ختم الله عبيده الأمناء بالروح القدس أى بمسحة الميرون المقدس، هكذا أيضًا صنع الوحش مع أتباعه من جميع الأجناس والأعمار والفئات، وكانت هذه العلامة :

على يدهم اليمنى : أي ملك على إرادتهم فاليد تمثل الإرادة.

ب) على جبهتهم : أى سيطر أيضًا على عقولهم وأفكارهم.

ويمكن القول أيضًا أن بامتلاكه ليد الإنسان لا يستطيع أن يرفع يده برشم علامة الصليب على جبهته حتى يحرر رأسه من افكار الشيطان وسلطانه.

#### \*771\*

ع١٧: لسيطرة الشيطان على الناس، أصبح من الصعب على من يرفض علامته، أى أولاد الله، أن يعيشوا حياتهم ويحصلوا على ضرورياتهم لرفض الأشرار أن يتعاملوا معهم. اسم أو سمة الوحش : العلامة التى تميز أتباعه. عدد اسمه : سيشرح فى العدد التالى.

ع<<p>٢٤: هذا الحكمة : أى أن معرفة شخصية الوحش وعدم الإنخداع به وبكل ما يأتيه تتطلب حكمة كبيرة مصدرها الله ولا تُعطَى إلاً للأمناء الذين تمسكوا بالإيمان السليم.

عدد الوحش .. عدد إنسان .. ست مئة وستة وستون : هذا العدد (٢٦٦) أجهد كل المفسرين (دون جدوى) فى محاولة الوصول لاسم الوحش، ونسبوا الرقم للحروف العبرية تارة واليونانية تارة أخرى وخرجوا جميعهم باستنتاجات مختلفة لم تفسر شئ، لأن الاسم أساساً مخفى عن البشر وإلا كان الله قد أعلنه لهم، وبعد استعراض كل آراء الآباء الأولين فى تفسير هم تستوجب الأمانة منا أن نأخذ بالتفسير الروحى دول الدخول فيما نجهله، فرقم ٦ هو رقم ناقص أمام رقم ٧ الذى يشير للكمال أو رقم ٨ الذى يشير للأبدية وبالتال يمكننا القول أن إنه يريد أن يطمئنًا بأن الوحش الأول والثانى وقبلهما التنين بكل ما استطاعوا فعله والإتيان به إنما هو ناقص وقاصر أمام الكمال الإلهى ولم يأت أى منهم بشئ إلا بسماح من الله وبحكمته. أنه يريد أن يطمئنًا بأن الوحش الأول والثانى وقبلهما التنين بكل ما استطاعوا فعله والإتيان به إنما هو ناقص وقاصر أمام الكمال الإلهى ولم يأت أى منهم بشئ إلا بسماح من الله وبحكمته. أحماد النه أن يكثف لنا طبيعة الشيطان فظهر لنا كنتين أو وحش قاس ومخادع ... وليس النا نجاة سوى الإحتماء باسم الله وذلك بندائه ومناجاته منا الرب برج حصين الما النا الجاة سوى الإحتماء باسم الله وذلك بندائه ومناجاته ومنا ومخادع ... وليس النا الما محاد الما الكمال الإلمان فظهر لنا كنتين أو موض قاس ومخادع ... وليس الما النا مراد ... والمداره على الإنتهان فظهر لنا كنتين أو موض قاس ومخادع ... وليس الما النا ما الما الما ما الكمال الإلمان فظهر لنا كنتين أو موش قاس ومخادع ... وليس

#### \*\*\*\*

الأصحاح الرآبع عَسَ العمل والمؤمنون ... وحصاح الأرض

× + ×

مقدمة عامة : أظهر الأصحاحان السابقان مقاومة الشيطان للكنيسة وأبناء الله بكل فوته من خلال النتين والوحشين، وذلك فى كل مكان (سماء وبحر وأرض) ... وهنا ننتقل لمنظر مريح يعلن غلبة الخروف وعدل الله مما يزيد من رجائنا فى وقت مصاعبنا...

(۱) الحمل وتابعيه (١٤–٥):

ا ثُمَّ نَظَرْتُ، وَإِذَا خَرُوفٌ وَاقِفٌ عَلَى جَبَلِ صَهْيَوْنَ، وَمَعَهُ مِنَةٌ وَأَرْبَعُونَ أَلْفًا، لَهُمُ اسْمُ أَبِيهِ مَكْتُوبًا عَلَى جِبَاهِهِمْ. ٢ وَسَمعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاءِ، كَصَوْت مِيَاه كَثِيرَة، وَكَصَوْت رَعْد عَظِيم. وَسَمعْتُ صَوْتًا، كَصَوْتَ ضَارِبِينَ بِالْقِيثَارَة، يَضْرِبُونَ بِقَيثَارَاتِهِمْ، ٣َوَهُمُ يَتَرَنَّمُونَ كَتَرْنِيمَة جَدَيدة أَمَامَ الْعَرْشِ وَأَمَامَ الأَرْبَعَة الْحَيَوَانَات وَالسَّيُوحَ. وَلَمْ يَسْتَطَعْ أَحَدٌ أَنْ يَتَعَلَّمَ التَّرْنِيمَة إِلاَ الْمُنَة وَالأَرْبَعَة وَالأَرْبَعُونَ أَلْفًا اللَّذِينَ الشَّتُرُوا مِنَ الأَرْضِ، ٤ هَوُلاَء هُمُ الَّذِينَ لَمْ يَتَنَجَّسُوا مَعَ التَّرْنِيمَة وَالأَرْبَعُونَ أَلْفًا اللَّذِينَ الشَّتُوا مِنَ الأَرْضِ، ٤ هَوُلاَء هُمُ الَّذِينَ لَمْ يَتَنَجَّسُوا مَعَ التَّرْنِيمَة وَالأَرْبَعُونَ أَلْفًا اللَّذِينَ الشَّتُوا مِنَ الأَرْضِ، ٤ هَوُلاَء هُمُ الَّذِينَ لَمْ يَتَنَجَّسُوا مَعَ التَّاسَ يَعَرَّفُونَ الْعَارَ. وَالأَرْبَعُونَ أَلْفًا الَّذِينَ يَتَبَعُونَ الْخُرُوا مِنَ الأَرْضِ ٤ هَوُلاَء هُمُ اللَّذِينَ لَمْ يَتَنَجَسُوا مَعَ التَسَاء لأَنَهُمْ

ع١: ثم نظرت : التمهيد لوصف منظر جديد لا علاقة له بما سبق. خروف : إشارة ورمز للسيد المسيح له المجد فهو الحمل المذبوح من أجل فدائنا. مائة وأربعة وأربعون ألفًا : إشارة لكثرة عدد المفديين التابعين له (راجع ص٧: ٤).

#### \*\*\*\*

اسم أبيه : كما أن لتابعى الوحش سمة توضح هويتهم وتبعيتهم، هكذا أيضًا فأبناء الله لهم سمة واسم الله على جباههم، وهى هبة مجانية نأخذها هنا بالمعمودية ونثبتها بجهادنا ضد الخطية وتكمل لنا فى السماء.

ظهر المسبح على جبل صهيون وهو كناية عن الكنيسة ومكانها المرتفع لأن هيكل العهد القديم قد بُنى على هذا الجبل، وكناية أيضنًا عن السماء وارتفاعها ومسكن الله الدائم (مز ٩: ١١)، وظهر معه أيضًا خاصته التى قبلته وآمنت وتمسكت به ... فالله فى محبته لأبنائه يشركهم بنعمته فى أمجاده.

ع٢: صاحب منظر ظهور السيد المسيح أصوات مصدرها السماء، وهى أصوات قوية تعلن نصرته "مياه كثيرة ورعد وأصوات تسبيح رقيقة تعلن تهليل الخليقة السمائية بالمخلص الفادى ضاربين بالقيثارة. راجع أيضاً (ص٥: ٨، ٩).

ع٣: وهم يترنمون : أى المائة وأربعة وأربعون ألفًا مع الخليقة السمائية.

ترنيمة جديدة : أى كلمات لم تكن معروفة يعطيها الروح القدس للغالبين، ويذكرنا هذا بما قاله بولس الرسول عن لغة السماء "لا يسوغ لإنسان أن ينطق بها" (٢كو ١٢: ١٤).

أشتروا من الأرض : أى بدم المسيح، فالمسيح دفع دمه ثمنًا لشراء كل من يقبل فداءه في كل العالم ...

توضح لنا هذه الآية العطايا الخاصة التى تُعطَى لأبناء الله فقط دون غيرهم، فلهم اسم الله (ع1)، ولهم الآن لغة تسبيح وترنيمة تخصهم ولا يعرفها سواهم، وهم المائلون وحدهم أمام العرش الإلهى متمتعين دائمًا برؤية وحضرة الله الغير موصوفة والمدركة للعقل البشرى.

ع، ٥: توضع هاتان الآيتان علة وأسباب تميز هؤلاء (المائة والأربعة وأربعين ألفًا) عن باقى سكان العالم فى أنهم :

#### \*\*/\^\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

- ١- عاشوا حياة الطهارة فعريس نفوسهم الأوحد هو السيد المسيح ورغبتهم مرضاته
   ولم يعيشوا في شهوات الزنا كباقي سكان العالم.
  - ٢- يتبعون الخروف : عيونهم وقلوبهم متعلقة به و لا تفارقه فمكانه دائمًا هو مكانهم.
- ٣- اشْـتُرُوا من بين الناس : هم وحدهم الذين قبلوا الإيمان بالمسيح و عاشوا كما يليق بهذا الإيمان في أعمال ترضى قلب الله، وصاروا قدوة وباكورة لغير هم.
- ٤- فى أفواههم لم يوجد غش : تمتلوا بالخروف إليهم الذى "لم يفعل خطية و لا وجد فى فمه مكر "ابطا: ٢٢"، فكل كلامهم حق وليسوا كأبناء العالم الشرير فى خبثهم وضلالهم.
- ٥- بلا عيب أمام الله : وإن كان لا يوجد إنسان بلا خطية أو عيب ولكن لأمانناهم فى
   الجهاد ومحاولة إرضاء الله، نسب الله إليهم الكمال، فصاروا أمامه بلا عيب.
- لإلهى الخروف المذبوح عنى .. أشتهى دائمًا بالرغم من كل ضعفاتى أن أكون بلا عبب أمامك، ولكنى هانذا لازلت أبعد عنك ... فمتى أتبعك من كل قلبى كهؤلاء القديسين ومتى أسبحك بمثل هذه الترنيمة الروحية ؟ إعطنى يا الله أن أكمل أيام غربتى بخوف من أجل مرضاتك، واجعلنى أتمتع بك هنا لأفوز بالأبدية معك هناك على جبل صهبون السمائى.

(٢) الثلاثة، ملائكة، وإعلان الدينونة (٦٤-١٣):

٣ ثُمَّ رَأَيْتُ مَلاَكًا آخَرَ طَائِرًا فِي وَسَطِ السَّمَاءِ، مَعَهُ بِشَارَةٌ أَبَدَيَّةٌ، لِيبَشِّرَ السَّاكنينَ عَلَى الأَرْضِ، وَكُلَّ أُمَّة وَقَبِيلَة وَلِسَان وَشَعْبَ، ٧قَائِلاً بِصَوْت عَظَيمٍ: «خَافُوا اللهَ، وَأَعْطُوهُ مَجْدًاً، لأَنَهُ قَدْ جَاءَتْ سَاعَةُ دَيْنُولَتِهِ، وَاسْجُدُواً لِصَانِعِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَالْبَحْرِ وَيَنَابِيعِ الْمِيَاهِ.»

٨ثُمَّ تَبِعَهُ مَلاَكٌ آخَرُ قَائِلاً: «سَقَطَتْ، سَقَطَتْ بَابِلُ الْمَدِينَةُ الْعَظِيمَةُ، لأَنَّهَا سَقَتْ جَمِيعَ الأُمَمِ مِنْ حَمْرٍ غَضَبٍ زِنَاهَا.»

#### \*\*\*\*

٩ ثُمَّ تَبِعَهُمَا مَلَاكٌ ثَالِثٌ، قَائِلاً بِصَوْت عَظِيمٍ: «إِنْ كَانَ أَحَدٌ يَسْجُدُ لِلْوَحْشِ وَلِصُورَتِه، وَيَقْبَلُ سِمَتَهُ عَلَى جَبْهَتِه أَوْ عَلَى يَدِه، ١٩ فَهُوَ أَيْضًا سَيَشْرَبُ مَنْ خَمْرٍ غَضَبِ الله الْمَصْبُوب صرْفًا فَى كَأْسِ غَضَبِه، وَيُعَدَّبُ بَنَارٍ وَكَبْرِيتَ أَمَامَ الْمَلَائِكَة الْقدِّيسِينَ وَأَمَامَ الْخَرُوفِ. ١٦ وَيَصْعَدُ دُخَانَ عَذَابِهِمْ إِلَى أَبَدِ الآبِدِينَ، وَلاَ تَكُونُ رَاحَةٌ نَهَارًا وَلَيْلاً لِلَّذِينَ يَسْجُدُونَ لِلْوَحْشِ وَلِصُورَتِهِ، وَيَقْبَلُ اسْمِهِ.» ١٢ هُنَا صَبْرُ الْقِدِّيسِينَ، هُنَا الْذِينَ يَحْفَظُونَ وَصَايَا اللهِ وَإِيمَانَ يَسُوحَ

١٣ وَسَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاءِ قَائِلاً لِى: «اكْتُبْ: طُوبَى لِلأَمْوَاتِ الَّذِينَ يَمُوتُونَ فِي الرَّبَّ مُنْدُ الآنَ، نَعَمْ يَقُولُ الرُّوحُ، لِكَىْ يَسْتَرِيحُوا مِنْ أَتْعَابِهِمْ، وَأَعْمَالُهُمْ تَتْبَعُهُمْ.»

ع7، ٧: منظر لملك جديد يطير فى وسط السماء ليراه جميع سكان الأرض، يحمل خبرًا مفرحًا أى <sup>ا</sup>بشررة لجميع منتظريها من سكان الأرض وفى الوقت ذاته هى خبر مخيف لكل من كان يتجاهل ولا يصدق مجئ ساعة الدينونة، وكان صوته قويًا مدويًا معلنًا بداية الدينونة، ولرهبتها وشدتها لزم السجود والإنسحاق أمام صاحب هذه الساعة وهو الله الخالق للسماء والأرض والبحر وكل ما فيها.

بشارة أبدية : خبرًا صادقًا لا رجوع فيه. ورأى البعض أيضًا أنه الكتاب المقدس الذي يحمل كل مواعيد الله الصادقة.

٢٠٠٠ ظهر ملاك ثانى يعلن خبرًا جديدًا وهو سقوط بابل ...!!

سقطت سقطت بابل : ترمز بابل إلى مملكة الشر على مر الدهور، وما أعلنه الملاك هنا هو نفس ما قاله إشعياء النبى فى نبوته"سقطت سقطت بابل وجميع تماثيل آلهتها" (إش ٢١: ٩). والمعنى، أنه عند إعلان دينونة الله فى مجيئه الثانى يعلن أيضاً زوال مملكة الشيطان بكل جنودها وقوتها ولا قيامة لها مرة أخرى.

سقت جميع الأمم من خمر غضب زناها : هذه أيضًا نتفق مع ما قاله أرميا النبي "بابل كأس ذهب ... تسكر كل الأرض من خمر ها شربت الشعوب ... سقطت بابل بغتة وتحطمت" (أر ٥١: ٧، ٨). والمعنى أن مملكة الشر عملت شرورًا مختلفة في كل اتجاه وأعثرت

#### \*\*\*\*

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

وأسقطت كثيرين، فالشيطان فى غضبه وغيظه أغوى الناس بالزنى الجسدى الفعلى وأغرقهم فى شهوات الهلاك أو بالزنى الروحى بمعنى عزلهم وفصلهم عن الله، وهذا الإعلان فى جملته يحمل فرحًا ونصرة بنهاية الشرير الذى أتى يوم دينونته العادلة.

ع٩، ١٠: جاء الملك الأول يعلن خلاص المسيح وتمتع المؤمنين به، والثانى أعلن دينونة الله العادلة وزوال مملكة الشر وسقوطها النهائى .. والآن يأتى الملك الثالث يعلن انتقام الله الشديد من كل من تبع الشيطان وصار له خادمًا.

يسجد للوحش ولصورته : أى من عبد الشيطان عبادة مباشرة أو من اشتغل بالسحر أو دعى الآخرين لترك الله وعبادة الشيطان وكل من استخدمه الشيطان فى إعثار الآخرين. سمته على جبهته أو يده : أنظر (ص١٣: ١٦).

كل هؤلاء ستكون عقوبة الله عليهم شديدة ومرعبة جدًا.

خمر غضب الله صرفًا : إعتاد الناس في ولائمهم على تخفيف الخمر بالماء لإصعاف تأثيره، ولكن كلمة "صرفًا" معناها "شديدًا ومركزًا بلا تخفيف وهي كناية عن شدة عقوبة الله لكل من تبع الشيطان، فلا مجال لمراحم الله في الدينونة العامة لمن لم يستغلها هنا في حياته على الأرض.

**يعذب بنار وكبريت**" التى أحرقت سدوم وعمورة قديمًا (تك١٩: ٢٤) والتعبير يؤكد كل ما سبق فى شدة غضب الله وعقابه.

أمام الملائكة والقديسين والخروف : كما أن أتباع الوحش سخروا واستهانوا بالسماء والله وكل أبنائه المؤمنين فى كنيسته الحية، يستوجب عدل الله أن يستمتع ملائكته وأبناؤه القديسون بإتمام عدله وهزيمة العدو الشرير الذى أذاقهم الكثير من العذاب والإضطهاد على الأرض ويكون المسيح بنفسه فى وسط أولاده معلنًا سلطانه ونصرته.

ع١١: يصعد دخان عذابهم إلى الأبد : كناية عن استمرار حرقهم بلا توقف وبلا فناء لهم؛ فالمعروف أن النار بعد فترة تأتى على كل شئ، وعندما تنتهى ينتهى الدخان أيضًا بعدها بفترة وجيزة .. أما هنا فهو مستمر بلا نهاية.

#### **※**"//\*

ولا تكون راحة : جرى العرف على إعطاء المُعَذَّبين فترة للراحة ولفظ الأنفاس قبل معاودة تعذيبهم، أما هنا، فلا راحة ولا توقف. وتعبير ليلاً ونهارًا مجازى إذ لا يوجد لبل ونهار فى الأبدية ولكنه يفيد استمرار العذاب بلا انقطاع.

ع١٢: هذا صبر القديسين : أى فى هذا الوقت يعلن الله ويكافئ كل القديسين الذين صبروا واحتملوا كل اضطهاد الوحش، ويظهر الله لنا مكافأتهم ليشجعنا موضحًا أن سر نصرتهم وصبرهم هو قوة إيمانهم بالرب يسوع وجهادهم فى العمل بوصيته.

أخى الحبيب إن المشهد المخيف لنهاية الأشرار وكذلك تطويب الله لأبنائه القديسين الصابرين، ما هو إلا رسالة لنا جميعًا تحمل تحذيرًا وتشجيعًا، فالتحذير من دينونة الله الصارمة على الأشرار والتشجيع لنا نحن إن ثبتنا على الجهاد والتمسك بمسيحنا، فلنتمسك إذًا بجهادنا مهما كان الثمن المدفوع هنا على الأرض وأيضًا برجائنا فى خلاص إلهنا وتطويبه لعبيده الأمناء.

ع٢٣: سمعت صوتًا من السماء : قد يكون هذا صوت الله أو صوت الملاك المصاحب ليوحنا في رؤياه.

يعلن الله تطويبه أى سعادة كل من يترك الحياة على الأرض وينتقل للسماء حيث تبدأ راحتهم وسعادتهم الحقيقية الغير ناقصة.

أعمالهم تتبعهم : يشير الله أن عدله يستوجب أن يجازى الإنسان عن كل أعماله التى أتى بها فى حياته، وهذا ما تعلمه لنا كنيستنا فى إيمانها بأن خلاص الإنسان يستوجب إيمانه بالمسيح، وكذلك أعماله الصالحة التى سيجازى عليها فى الأبدية بالراحة والسعادة والتطويب.

(٣) الحصاد والحساب (٤٤-٢٠):

٤ اثْمَّ نَظَرْتُ وَإِذَا سَحَابَةٌ بَيْضَاءُ، وَعَلَى السَّحَابَة جَالسٌ شِبْهُ ابْنِ إِنْسَان، لَهُ عَلَى رَأْسِه إِكْلِيلٌ مِنْ ذَهَبٍ، وَفِى يَدِهِ مِنْجَلٌ حَادٌ. ١٥ وَحَرَجَ مَلَاكَ آخَرُ مَنَ الْهَيْكَلِ، يَصْرُخُ بِصَوُّتٍ عَظِيمٍ إِلَى الْجَالِسِ \*٣٨٩ (٢٤)

مرؤدًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

عَلَى السَّحَابَة: «أَرْسَلْ مِنْجَلَكَ وَاحْصُدْ، لأَنَّهُ قَدْ جَاءَتِ السَّاعَةُ لِلْحَصَادِ، إِذْ قَدْ يَبِسَ حَصِيدُ الأَرْضِ.» ٦٦ فَأَلْقَى الْجَالِسُ عَلَى السَّحَابَةِ مِنْجَلَهُ عَلَى الأَرْضِ، فَحُصِدَتِ الأَرْضُ.

١٧ ثُمَّ حَرَجَ مَلَاكٌ آخَرُ مِنَ الْهَيْكَلِ الَّذَى فِي السَّمَاءِ، مَعَهُ أَيْضًا مِنْجَلٌ حَادٌ. ١٨ وَخَرَجَ مَلَاكَ آخَرُ مِنَ الْمَذْبَحِ، لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى التَّارِ، وَصَرَحَ صُرَاحًا عَظِيمًا إلَى الَّذِي مَعَهُ الْمَنْجَلُ الْحَادُ، قَائِلاً: «أَرْسِلُ مَنْجَلَكَ الْحَادَ، وَاقْطِفْ عَنَاقِيدَ كَرْمِ الأَرْضِ، لأَنَّ عَنَبَهَا قَدْ نَصَجَ.» ٩ أَفَأَلْقى الْمَلاكُ مِنْجَلَهُ سَالَرْسِلُ مَنْجَلَكَ الْحَادَ، وَاقْطِفْ عَنَاقِيدَ كَرْمِ الأَرْضِ، لأَنَّ عَنَبَهَا قَدْ نَصَجَ.» ٩ أَفَأَلْقى الْمَلاكُ مِنْجَلَهُ إلَى الأَرْضِ، وَقَطَفَ كَرْمَ الأَرْضِ، فَأَلْقَاهُ إلَى مَعْصَرَةٍ غَضَبَ اللهُ الْعَظِيمَةِ. ٢ لوَدِيسَتِ الْمَعْصَرَةُ خَارِجَ الْمَدِينَةِ، فَخَرَجَ دَمٌ مِنَ الْمَعْصَرَةِ حَتَّى إِلَى لُعُمِ الْحَيْلِ، مَسَافَةَ أَلْفٍ وَسِتِّمِنَةٍ غَلُوَةٍ.

ع١٤: نظر بعد ذلك القديس يوحنا منظر السيد المسيح ملتحفًا بمجده، فالسحاب يشير دائمًا لمجد الله ونقائه وطهارته، ولأن هذا المنظر مرتبط بسلطان السيد المسيح فى دينونة الأشرار، رآه القديس يوحنا مكللاً بإكليل من الذهب فى دلالة على ملكه الأبدى، أما المنجل فهو آداة زراعية مقوسة كالهلال تستخدم فى حصد المحاصيل، وهى كناية عن بدء حصد جميع البشر، والمشهد كله يرمز لبدء الدينونة؛ ويلاحظ أن هذا المشهد يتفق تمامًا مع ما قاله السيد المسيح نفسه عن بدء الدينونة "وأما متى أدرك الثمر فللوقت يرسل المنجل لأن الحصاد قد حضر " (مر ٤: ٢٩).

30، 10: خرج ملك من الهيكل : أى خرج من أمام الله وحضرته.

**يصرخ بصوت عظيم :** صوت عظيم وقوى لأنه يتناسب مع الموضوع الذى يتحدث عنه وهو بدء الدينونة. وكلمة يصرخ هنا معناها أنه يترجى بلجاجة ولهفة من السيد أن يبدأ ما إشتاقت الملائكة لإتمامه وكذلك كل القديسين الذين يصلّون كل يوم باشتياق "ليأت ملكونك".

يبس حصيد الأرض : إعتاد الفلاح أن بحصد نباتاته بعدما تجف مثل القمح والفول... أى أن الحصاد صار جاهزًا نمامًا وأتت ساعته الموعود بها ...

فألقى ... منجله : أى أعلن بدء دينونته ونهاية الحياة على الأرض.

\*\*\*9.\*

ع١٧: المنجل الذي كان في يد المسيح يمثل إرادته وسلطانه في زمن بدء الدينونة أما الملاك الذي خرج بالمنجل هو إشارة إلى كل الملائكة التي صدر لها الأمر بالتنفيذ.

٦٨٢: ملك آخر : غير الحامل المنجل.

من المذبح : حيث كانت صلوات القديسين مع البخور (ص^)، وحيث صرخت أيضًا أنفس الشهداء "حتى متى يارب .. لا تقضى ولا تنتقم لدمائنا" (ص7 : ١٠).

له سلطان على المتار: هذا يشير إلى أن فدائه كان لجمع الأشرار إلى مكانهم وهو النار. عناقيد كرم الأرض: يقصد الأشرار الذين أكملوا شرورهم ورفضوا التوبة فاستحقوا دينونة الأرض.

يعلن هذا الملاك المسئول عن مكان العذاب الأبدى، أى النار، للملاك الحامل المنجل أن يبدأ الدينونة ليلقى الأشرار في النار الأبدية.

> ع١٩: فألقى الملك منجله : أى الأول المُكَلَّف مع الملائكة ببدء العمل. قطف كرم الأرض : أى أنفس البشر وقد حصدها بالموت.

معصرة غضب الله : المكان المُعَدّ للأشرار، وكلمة معصرة توحى بشدة العقاب والإنتقام الإلمهي العادل.

ع·٢: **ديست المعصرة :** أي بدأ العقاب، والمعنى الحرفي بدأت عملية العصير، وكلمة "ديست" هي التعبير المستخدم لذلك.

خارج المدينة : المدينة هنا هي مدينة الله وملائكته وقديسيه، وخارج المدينة معنى يرمز إلى إستحالة وجود الأشرار في حضرة الله أثناء عقوبتهم فالمكان المقدس لا يقترب منه شرير.

حتى إلى لُجُم الخيل : صار الدم الخارج من معصرة الأشرار كمثل ارتفاع الدم من سطح الأرض إلى لجام الخيل الموضوع أعلى أنفه.

### \*\*\*\*

مسافة ألف وست مائة غلوة : الكلام هنا كله مجازى ولكن المعنى المراد منه هو تأكيد لكل ما سبق فى شدة غضب وعقوبة الله للأشرار، وكأن دماءهم لا يكفيها حوض إرتفاعه أنف الخيل ومساحته مئات من الكيلو مترات ...!!

أن كان يوم الدينونة سيأتى حتمًا، فلنسر ع بالتوبة ونرفض كل شهوة مهما كانت عزيزة لدينا ونقطع كل مصادر ها حتى ننجو من الغضب الإلهى بل نتمتع بمحبته وحنانه.



الأصحاح الخامس عش التمعيد لعامات غضبم الله

× + ×

مقدمة الإصحاح : يرتبط هذا الأصحاح بالتالى له فى موضع واحد وهو سبع جامات (ضربات) غضب الله الأخيرة قبل الدينونة، فيشير إليها فقط هذا الأصحاح أما التفاصيل فهى آتية فى الأصحاح السادس عشر.

التُمَّ رَأَيْتُ آيَةً أُخْرَى فِى السَّمَاء عَظِمةً وَعَجِيبَةً: سَبْعَةَ مَلاَئكَة مَعَهُمُ السَّبْعُ الضَّرَبَاتُ الأَخِيرَةُ، لأَنْ بِهَا أَكْمِلَ غَضَبُ الله. ٢ وَرَأَيْتُ كَبَخْرٍ مَنْ زُجَاجٍ مُخْتَلِط بِنَارٍ، وَالْغَالِبِينَ عَلَى الْوَحْشِ وَصُورَتِهِ وَعَلَى سمَتِه وَعَدَد اسْمه وَاقْفِينَ عَلَى الْبَحْرِ الزُّجَاجِي، مَعَهُمْ قَيَثًاراتُ الله، ٣ وَعَدَر اللهُ عَضَبُ الله. ٢ وَرَأَيْتُ كَبَخْرِ مَنْ زُجَاجٍ مُخْتَلِط بِنَارٍ، وَالْغَالِبِينَ عَلَى الْوَحْشِ وَصُورَتِه وَعَلَى سمَتِه وَعَدَد اسْمه وَاقْفِينَ عَلَى الْبَحْرِ الزُّجَاجِي، مَعَهُمْ قَيثًاراتُ الله، ٣ وَهُمْ يُرَتَّلُونَ تَرْنِيمَةَ مُوسَى عَبْد الله وَتَرْ نِيمَة الْخَرُوفَ قَائلينَ: «عَظِيمَةٌ وَعَجِيبَةٌ هِى أَعْمَالُكَ أَيُّهَا الرَّبُ الإِلَهُ الْقَادِرُ عَلَى كُلَّ شَىء. عَبْد الله وَتَرْنِيمَة الرَّبُ الإِلَهُ الْقَادِرُ عَلَى كُلَّ شَىء. عَبْد الله وَتَرْنِيمَة الرَّبُ الإِلَهُ الْقَادِرُ عَلَى كُلَّ شَىء. عَبْد الله وَتَرْنِيمَة الرَّبُ الإِلَهُ الْقَادِرُ عَلَى كُلَّ شَىء. عَبْد الله وَتَرْنِيمَة الْوَتَلَةُ الْعَادِرُ عَلَى كُلَّ شَىء. عَلْبِه اللهُ وَتَرْ نِيمَة الْمَاذِرُ عَلَى كُلَّ شَىء. عَادَلَة وَتَرْ نِيمَة الْحَرُوفَ لَقَادِرُ عَلَى كُلَّ شَىء.

٥ شُسمَّ بَعْسدَ هَسداً نَظَرْتُ، وَإِذَا قَد الْفَتَحَ هَيْكُلُ خَيْمَة الشَّهَادَة في السَّمَاء، ٢ وَخَرَجَت السَّبْعَةُ الْمَلاَئِكَسَةُ وَمَعَهُسمُ السَّبْعُ الضَّرَبَاتُ منَ الْهَيْكَلِ، وَهُمْ مُتَسَرَّبِلُونَ بِكَتَّانَ نَقِي وَبَهِيٍّ، وَمُتَمَنْطَقُونَ عِنْدَ صُدُورِهمْ بِمَناطِقَ منْ ذَهَب. ٧ وَوَاحدَ مَنَ الأَرْبَعَة الْحَيَوَانَات أَعْطَى السَّبْعَة الْمَلاَنكَةَ سَبْعَة جَامَات مَنْ ذَهَسبَ، مَمْلُوَّةَ منْ غَضب الله الْحَيِّ إِلَى أَبَد الآبَدَينَ. ٨ وَامْتَلاً الْهَيْكَلُ دُحَانًا منْ مَعْد اللهِ وَمِنْ قُدُرَيَهِ، وَلَمْ يَكُنُ أَحَدٌ يَقْذِرُ أَنْ يَدْخَلَ اللهِ الْحَيِّ إِلَى أَبَد الآبَدَينَ. ٨ وَامْتَلاً الْهَيْكَلُ دُخَانًا منْ مَعْد اللهِ وَمِنْ قُدُرَيَهِ،

ع١: رأيت آية أخرى : أى رؤية جديدة غير السبع كنائس والسبعة ختوم والسبعة أبواق ورؤية التنين والوحشين، ويؤكد أنها عظيمة وعجيبة لما تحويه من مشاهد ومعانى.

### \*\*9\*\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللآهُوتِي

سبعة ملائكة .. سبعة ضربات : رقم سبعة إشارة إلى كمال هذه الضربات وشدتها وهى ليست كسابقتها من الضربات، فما سبق كان للتأديب ورجوع الإنسان عن شره أما هذه فهى للعقوبة الصارمة.

الأخيرة : في إشارة إلى أنها تسبق الدينونة مباشرة ولا شئ بعدها ... فيها يكمل كل غضب الله وانتقامه.

رأى القديس يوحنا منظرًا عظيمًا وهو سبعة ملائكة يحملون سبع جامات هي غضب الله قبل يوم الدينونة.

ع٢: رأيت بحر من زجاج : هو نفس البحر الذي أمام العرش الإلمهى (ص٤: ٦)، والزجاج والبلور يرمزان للنقاء والشفافية فلا يقدر أحد أن يقف فى حضرة الله ما لم يكن طاهرًا ونقيًا.

مختلط بالذار : ترمز النار للعدل الإلهى الثاقب والفاحص والمجازى، وفى تفسير آخر قد تكون هذه النار إشارة إلى الآلام التى يجتازها أبناء الله أثناء حياتهم وتؤهلهم للمثول أمامه.

والغالبين على الوحش : أى من أكملوا السعى والجهاد وانتصروا على الشيطان وكل علاماته وأنباعه ولم يخضعوا أو ينحنوا له. راجع ما قيل عن سمات الوحش وصورته (ص١٣).

معهم قيثارات الله : أى أعطاهم الله روح الصلاة والتسبيح، وهذا هو عملهم الملائكى الجديد.

فى هذا العدد يطمئنا، قبل أن يذكر غضب الله فى الجامات، بمنظر جميل هو أولاد الله المؤمنين به الذين انتصروا على الشيطان وواقفين بطهارة حول عرش الله يسبحونه.

ع٣: **يرتلون ترنيمة موسى** : عندما عبر موسى البحر الأحمر وغرق فرعون، سبَّح موسى الله مقدمًا له التمجيد والشكر (خر١٥: ١–١٩) وهو ما ترنمه الآن أيضبًا الكنيسة في

### **\***795**\***

الهوس (تسبيح) الأول بتسبحة نصف الليل ... فالغالبون هنا يرنمون ترنيمة مشابهة لما نطق به موسى.

ترنيمة الخروف : أى هذه التسبحة مقدمة للمسيح الفادى كما هى لأبيه.

أما مضمون هذه التسبحة فهو الإقرار بعظمة تدبير الله في كل أعماله والفرح بقدرته الغير متناهية وأن كل وصاياه ووعوده وعهوده هي حق وهو يملك على قلوب أولاده القديسين أي الذين كرَّسوا قلوبهم له.

ع**٤: من لا يخافك يا رب ويمجد اسمك : وف**ى تسبحتهم أيضًا يقرون بمهابة شخص الله وقوة اسمه، فالله الوديع الهادئ، طويل الأناة، محب البشر هو نفسه الإله الذى عندما رآه إشعياء فى رؤياه صرخ قائلا "ويل لى لأنى إنسان نجس الشفتين" (إش٦: ٥).

جميع الأمم سيأتون ويسجدون أمامك وسوف يخضع لك جميع الناس بلا استثناء (الأشرار والأبرار) ويسجدون أمامك فى يوم الدينونة ويعلنون أنك أنت وحدك المستحق السجود وليس غيرك (الوحش الذى سجد له الأشرار قبلا). وسجود الأشرار له ليس عبادة بل خوف ورعب من الغضب الآتى عليهم.

**احكامك أظهرت** : أى عدلك قد أكمل وأعلنت أحكامك، وما كان غير مفهوم صار واضحًا وجليًا، وكشفته لنا.

يستكمل أولاد الله تمجيدهم له في يوم الدينونة معلنين قداسته ومخافته وخضوع كل البشر له بعد أن ظهر كمال رحمته على أولاده وعدله في دينونة الأشرار.

عه، ٦: ثم بعد هذا : تعبير استخدم كثيرًا، ينقلنا به القديس يوحنا من مشهد إلى مشهد. خيمة الشهادة : هى خيمة الإجتماع وسميت بهذا الإسم، لأنه كان بها لوحى الشريعة "الشهادة". وقد استخدم إستفانوس هذا الاسم أيضيًا (أع٧: ٤٤).

### \*790\*

مؤيًا يُوحَنَّا اللَّمُوتِي

رأى القديس يوحنا منظرًا لخيمة الاجتماع ولكن فى السماء، وهيكلها يرمز للحضرة والإرادة الإلهية، وخروج السبعة الملائكة يعنى خروجهم مكلفين بأمر إلهى جليل، أما وصف ما يلبسه هؤلاء الملائكة فجاء مطابقًا للبس الكهنة فى العهد القديم "الكتان" ويرمز للطهارة والنقاء، وكذلك متشبهين ببهاء إلههم الذى ظهر لابسًا منطقة الذهب (ص١: ١٣) لأنه رئيس الكهنة الأوحد، ولبسهم بمثل ما يلبس، معناه أنهم ممثلون له وينفذون إرادته.

ع٧: قام أحد الملائكة القريبين من الله ودائمى الحضور أمامه (أحد الأربعة الحيوانات) بإعطاء السبعة ملائكة سبع جامات وهى من ذهب فى إشارة إلى أن مصدرها من الله وتمثل عدله وغضبه على الأشرار.

الجامة : إناء مقعر ، كان يستخدم في وضع البخور وتقدمته أثناء العبادة.

ع٨: إ**متلأ الهيكل دخاتًا** : ليس له علاقة بالجامات، فالجامات حملت غضبًا إلهيًا، أما هذا الدخان فهو أحد مظاهر مجد الله ... كما حدث عندما استلم موسى لوحى الشريعة فكان الجبل يدخن كالآتون (خر ١٩: ١٨) وكذلك عند تنشين الهيكل أيام سليمان حل نفس الدخان على الهيكل (١مل٨: ١١)، وعندما رأى إشعياء السيد (إش٦).. وهذا الدخان من كثرة كثافته، أى عظمة مجد الله وقدرته، لم يقدر أحد أن ينظر أو يدخل إلى أن يتم تدبير وقضاء الله فى تنفيذ ضرباته السبعة من خلال ملائكته.

عظیم هو مجدك یا رب ... من ذا الذی یستطیع أن یصفه أو یقف أمامه ...!! ولكنك أعطیتنا لا أن نقف فقط، بل نتحدث معك وندعوك لنا أبًا ... فعًمنا أیضًا یا سیدی ألاً یغیب منظر مجدك الأقدس عن عیوننا فنصلی لك بخشوع وانسحاق ونضبط عقولنا أمامك أثناء الصلاة ... سامحنا یا إلهی فاننا كثیرًا ما ننسی !!!



\*797\*

الأصحاح السادس عَشَ سبع جامات غضب الله × + ×

مقدمة عامة للأصحاح : يأتى هذا الأصحاح استكمالا لما أشار إليه الأصحاح الخامس عشر (ضربات السبعة ملائكة) وهو يصفها هنا بالتفصيل، ويلاحظ فى هذه الضربات السبعة الآتى :

- أولاً : تشابهها لحد كبير مع الضربات العشرة التى ضرب بها الله المصريين مع اختلاف كونها رمزية لها مدلولات روحية بينما الضربات العشر كانت كما تكلم بها الله حقيقية تمامًا.
- ثانيًا : أنها تشابه أيضًا الأبواق السبعة التي كانت تحمل ضربات وانتقامًا أيضًا، ولكنها أكثر شدة من ضربات الأبواق (رؤ^–7).

(۱) الجامر الأول (۱۶-۲):

ا وَسَمِعْتُ صَوْتًا عَظِيمًا مِنَ الْهَيْكَلِ، قَائِلاً لِلسَّبْعَةِ الْمَلاَئِكَةِ: «امْضُوا وَاسْكُبُوا جَامَات غَضَبِ الله عَلَى الأَرْضِ.» ٢ فَمَضَى الأَوَّلُ وَسَكَبَ جَامَهُ عَلَى الأَرْضِ، فَحَدَثَتْ دَمَامِلُ خَبِيئَةٌ وَرَدِيَّةٌ عَلَى النَّاسِ الَّذِينَ بِهِمْ سِمَةُ الْوَحْشِ وَالَّذِينَ يَسْجُدُونَ لِصُورَتِهِ.

ع١: جامات : جمع جام والجام هو إناء بشبه الكأس.

سمع القديس يوحنا الأمر الصادر بالبدء في تنفيذ أي سكب هذه الضربات (الجامات) على الأرض، ويصف الصوت بأنه كان عظيما للدلالة على شدة الأحداث التالية وخروج هذا الصوت من الهيكل معناه أنه يمثل الإرادة الإلهية.

### \*\*\*\*

ع٢: فمضى الأول : أى أول الملائكة الممسكين بالجامات. دمامل خبيثة : أى غير قابلة للشفاء وغير معروفة للأطباء.

بعد صدور الأمر للملائكة قام الأول بالتنفيذ وشملت ضربته الأرض، ولكن لم تصب كل

سكانها بل من نبع الشيطان وابتعد عن طريق الحق الإلهى. وضربة الدمامل هذه تشابه الضربة السادسة التى ضرب الله بها المصريين ويزداد الشبه أيضًا فى أنها لم تصب كل من كان فى أرض مصر بل من كان لهم "سمة فرعون" أى الوثنيين أما شعب الله فكان محفوظًا منها.

أما الدمامل فهى تشير إلى الإضطراب والقلق، فانتشارها فى الجسد يُذهب الراحة منه كذلك رائحتها النتنة تشير إلى تجاديف الناس اللذين لهم صورة الوحش، وأشد ما فى هذه الضربة أنها ضربة بلا علاج وما أسوأ أن يتألم الإنسان بألم لا شفاء منه ولا نهاية له.

العن البه أليس هذا ما يحدث فعلا لكل من ترك الطريق وسجد للوحش، أى اسلم ذاته المعالم وسلطانه وملذاته فتكون النتيجة قلقًا وتعبًا وألمًا لا نهاية له إلاّ بالعودة لأحصانك والتمتع بحضرتك ... أشكرك يا إلهى لأن كل من يحيا معك أعطيت له الحصانة من مثل هذه الضربات الموجعة.

(٢) الجامرالثاني والثالث (ع٣-٧):

٣ ثُمَّ سَكَبَ الْمَلاَكُ الثَّاني جَامَهُ عَلَى الْبَخْرِ، فَصَارَ دَمًا كَدَمٍ مَيِّت. وَكُلُّ نَفْسٍ حَيَّة مَاتَتْ فِي الْبَحْرِ. ٤ ثُمَّ سَكَبَ الْمَلاَكُ الْثَالثُ جَامَهُ عَلَى الأَنْهَارِ وَعَلَى يَنَابِيعِ الْمِيَاَهِ، فَصَارَتْ دَمًا. ٥ وَسَمِعْتُ مَلاَكَ الْمِيَاهِ يَقُولُ: «عَادِلٌ أَنْتَ أَيُّهَا الْكَائِنُ وَالَّذِى كَانَ وَالَّذِى يَكُونُ، لِأَنَّكَ حَكَمْتَ هَكَذَا. ٦ لأَنَّهُمْ سَفَكُوا ذَمَ قَدِّيسِينَ وَأَنْبِيَاءَ، فَأَعْظَيْتَهُمْ دَمًا لِيسْرَبُوا، لأَنَّهُمْ مُسْتَحقُونَ.» لاوَسَمِعْتُ آخَرَ مِنَ الْمَذْبَحِ قَائِلاً: «نَعَمْ، أَيُّهَا الرَّبُ الإِلَهُ الْقَادِرُ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ، حَقٌّ وَعَادِلَةٌ هِيَ أَحْكَامُكَ.»

### \*\*\*\*

ع٣: تذكرنا هذه الضربة بضربة البوق الثاني التي أخذت بثلث البحر (ص٨: ٨) فقط أما هذا فالضربة من شدتها شملت البحر وكل ما فيه.

البحر : بشير للعالم المضطرب بأفكاره وأفعاله.

صار دما : أسوأ صورة تجزع النفس البشرية من النظر إليها.

كدم ميت : أى دم جامد فقد الحياة والحركة الذاتية التي يحملها وبالتالي هو دم مُجلط وعفن.

كل نفس .. ماتت : المقصود الناس التي يجرفها العالم في تياراته ولا تحمل هوية روحية ولم تستجب لله ونداءاته.

يستخدم الوحى الإلهى أكثر الصور قسوة على النفس لتصوير حالة من يأتى عليهم غضب الله .. والغرض الأول من هذا الوصف الصعب هو حمل الناس على التوبة والرجوع فتكون لهم النجاة من هذه الويلات.

ع٤: ما حدث فى البحر شمل أيضنًا الأنهار كلها والتى نزمز دائمًا إلى مصادر الحياة وكأن الله يريد أن يقول لذا أن الموت سوف يكون عامًا شاملاً كل شئ، وهذه الضربة تذكرنا بالضربة الأولى التى ضرب بها الله فرعون وأرض مصر أيضًا (خر٧: ١٩).

ولعل أيضنًا الأنهار والينابيع تشير إلى الهراطقة الذين كانوا أولا نبعًا للتعليم والإيمان السليم ثم انحرفوا وصاروا يقدمون ماءً سامًا وتعليمًا مخالفًا لما استلمته الكنيسة، ولهذا استحقوا جام غضب الله.

ع٥-٧: لأنهم سفكوا .. : الكلام هنا يعود على أتباع الوحش الذين يحملون سمته ويضطهدون كنيسة الله، أو على الهراطقة الذين أتعبوا الكنيسة بهرطقاتهم.

### \*\*\*99\*

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

لصعوبة وشدة هذه الضربة جاء الكلام على لسان الملك يوضح أن ما حدث كان مرتبطًا بعدل الله المطلق وفصاحته وجاء كلام الملاك في صورة :

١- تسبيح لاسم الله: إذ مجدًا الله الكائن الأزلى الأبدى وأبرز صفة عدله المطلق في أحكامه.

- ٢- توضيح أن ما يحدث للأشرار هو ما يستحقونه بالفعل وأن العقاب جاء بمثل نوع الخطأ (ع<sup>٨</sup>) و لأنهم سفكوا دماءً أعطوا أن يشربوا دمًا، "فإن ما يزرعه الإنسان إياه يحصد أيضًا" (غل٦: ٧)
- ٣- إعتراف (ع٧) : أى أعلنت باقى الخليقة السمائية، فى شخص الملك الآخر، إيمانها بما نطق به الملك الأول بأن الله هو الحق والعادل فى كل أحكامه ويجازى كل واحد بحسب استحقاقه وإن كان يطيل أناته على الأشرار ولكن قصاصه باق لمن لا يتوب.
- الهى ومخلصى الصالح، ما أن تقع عيناى على الكلمات التى تتحدث عن عدلك ومجاز اتك إلا وأجد نفسى مرتجفا متذكر اخطاياى ولا ينقذنى من هذا سوى تذكر مراحمك الواسعة جدًا لكل من يطلبها ... ولهذا أصرح مع كل شعب كنيستك "كرحمتك يا رب ولا كخطايانا".

# (٣) الجامرالرابع والخامس (٢٥-١١):

٨ ثُمَّ سَكَبَ الْمَلاكُ الرَّابِعُ جَامَهُ عَلَى الشَّمْسِ، فَأَعْطِيَتْ أَنْ تُحْرِقَ النَّاسَ بِنَارٍ، ٩ فَاحْتَرَقَ النَّاسُ احْتِرَاقًا عَظِيمًا، وَجَدَّفُوا عَلَى اسْمِ اللهِ الَّذِي لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى هَذِهِ الضَّرَبَاتِ، وَلَمْ يَتُوبُوا لِيعْطُوهُ مَجْلًا.

• اثُمَّ سَكَبَ الْمَلاكُ الْحَامِسُ جَامَهُ عَلَى عَرْشِ الْوَحْشِ، فَصَارَتْ مَمْلَكُتُهُ مُظْلِمَةً. وَكَانُوا يَعَضُونَ عَلَى أَلْسِنَتِهِمْ مِنَ الْوَجَعِ. ١ وَجَائُوا يَعَضُونَ عَلَى أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَتُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَتُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَتُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَتُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَتُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَتُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَعُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَعُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَعُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ، وَلَمْ يَعُوبُوا عَلَى إِلَهِ السَّمَاءِ مِنْ أَوْجَاعِهِمْ وَمِنْ قُرُوحِهِمْ مَنَ الْمَعَانِ عَلَى إِنْ الْوَحْضَ مُ مَالِهِمْ.

ع<-٩: يُفْتَرَض في الشمس أن تكون مصدر الدفء والنور والبهجة كما هي من أساسيات الحياة ولكنها تحولت لأداة حرق وألم شديد، والمعنى المقصود من ذلك أن كل ما

\* ٤ • • \*

كان سبب بركة أو افتخار أو تعزية .. صار سبب ألم وضيق، والنار هنا مجازية فليس من المعقول أن من احترق احتراقًا عظيمًا لا يزال حيًّا ويجدف على اسم الله، ولكن هذا ينطبق بالأكثر على الخيرات المادية التى يعطيها الله للإنسان، ولكن بسبب انغماس وانشغال الناس بها تتحول إلى نار حارقة مقلقة تفقدهم سلامهم بل تلتهمهم وتفترسهم فينسون الله، وبدلاً من عودتهم إليه واعترافهم بخطاياهم حتى تعود البركة إليهم، يجدفون على اسمه ويرفضونه فتزداد كآبتهم وضيقاتهم ويتألمون بها.

ع١٠: جاء الإنتقام الإلهى الخامس موجهًا إلى مملكة الوحش ذاته وهى كل قوة مضادة لملكوت المسيح، ولأنهم هم مملكة الظلام نفسها صار انتقام الله منهم بأن يصيبهم بظلام أكثر فيصبحوا كالعميان المتخبطين، ولبيان شدة آلامهم من هذه الضربة، يصورهم الوحى بأنهم "يعضون السنتهم"، فمن المعروف أن عض اللسان شئ مؤلم جدًا على الإنسان، فكم يكون إذًا الوجع الأكبر الذى يجعل الإنسان يعض لسانه ؟!

ع١١: كمثل كل السابقين لم تأت هذه الضربة بتوبتهم بل على العكس صاروا من ظلمة إلى ألم "**قروح**" ومن ألم إلى يأس فجدَّفوا على اسم الله العلى.

ليتك يا أخى تستخدم العالم ولكن لا يتسلط عليك ولا تتعلق به، فلا تعطى لنفسك كل ما تشتهيها واستخدم كل شى بمقدار حتى لو كان لديك القدرة أن تشترى وتمتلك كل ما تريد. وهذا تظهر أهمية الصوم والإلتزام به، فهو يساعدك على ضبط نفسك فلا تستعيدك هذه الشهوات ويعجز إبليس عن محاربتك بها فيكون لك خلاص من هذه الضربات التى تصبيب الأشرار المنغمسين فى العالم.

(٤) الجام السادس (ع١٢-١٦):

١ ٢ أَثُمَّ سَكَبَ الْمَلَاكُ السَّادِسُ جَامَهُ عَلَى النَّهْرِ الْكَبِيرِ الْفُرَاتِ، فَتَشَفَ مَاؤُهُ، لِكَنْ يُعَدَّ طَرِيقُ الْمُلُوكِ الَّذِينَ مِنْ مَشْرِقِ الشَّمْسِ. ١٣ وَرَأَيْتُ مِنْ فَمِ التَّنِّينِ، وَمِنْ فَمِ الْوَحْشِ، وَمِنْ فَمِ النَّبِيِّ الْكَذَّابِ،

**※**ξ•∖**※** 

مرُؤَيًّا بُوحَنَّا اللاَهُوتِي

ثَلاَّلَةَ أَرْوَاحٍ لِمَجْسَة شِبْهَ ضَفَادِعَ، ١٤ فَإِنَّهُمْ أَرْوَاحُ شَيَاطِينَ صَانِعَةٌ آيَات، تَخْرُجُ عَلَى مُلُوكِ الْعَالَمِ، وَكُلِّ الْمَسْكُونَةِ لِتَجْمَعَهُمْ لِقِتَالَ ذَلِكَ الْيَوْمِ الْعَظِيمِ، يَوْمِ الله الْقَادِرِ عَلَى كُلِّ شَيْء. ١٥ «هَا أَنَّا آتِي كَلصٌّ. طُوبَى لَمَنْ يَسْهَرُ وَيَحْفَظُ ثِيَابَهُ لِنَلاَ يَمْشِي عُرْيَانًا فَيَرَوْا عُرْيَتَهُ.» ١٦ فَجَمَعَهُمْ إِلَى الْمَوْضِعِ الَّذِي يُدْعَى بِالْعَبْرَانِيَّةِ «هَرْمَجَدُونَ.»

ع١٢: كانت بابل هى مملكة الشر التى سبت واستعبدت شعب الله وصارت رمزًا لكل الشر وسطوته فى الكتاب المقدس، وجاء هنا الغضب الإلهى موجهًا إلى أشهر أنهارها (الفرات) وسبب فخرها وخيرها، فيجفف الله أى يحصر مجدها فى إشارة إلى بدء زوالها ونهاية إثمها.

ملوك من مشرق الشمس : بعد أن أزال الله مجد بابل بتجفيف نهرها (الفرات)، يخرج من عند الله أى من الشرق ملوك يملكون بدلا من بابل، وهذا ما حدث عندما أزالت مملكة مادى وفارس الإمبر اطورية البابلية ويحدث فى النهاية عندما يملك المسيح بعد أن يزيل مملكة الشيطان.

ع١٣: بلاحظ أن الأعداد من (١٥–١٦) تصور منظرًا إعتراضيًا ما بين الجام السادس والجام السابع.

التنين .. الوحش .. النبى الكذاب : هم الثلاث قوى التى يستخدمها الشيطان والذين جاء ذكر هم فى (ص١٣)، ولكن أعيد تسمية الوحش الثانى (ص١٢: ١١)، "النبى الكذاب" هنا.

رأى القديس يوحنا الشيطان هنا فى صورة جديدة ندل على صفاته بالأكثر إذ خرج من أفواه الثلاثة، ثلاثة أرواح نجسة على شكل ضغادع .. فلماذا ضفادع إذًا ... ؟! إلاّ لأنها تمثل الشيطان أفضل تمثيل :

١- فالضفادع تتواجد في البرك والمناطق الوحلة الطينية (فهذا هو مكان ومكانة الشيطان).
 ٢- الضفدع حيوان قبيح اللون والشكل.

\*2 • 7\*

٣- الضفدع حيوان ليلى موطنه ومكانه الظلمة دائمًا.

٤- الضفدع حبو ان صوته (نقبقه) يز عج ويقلق الناس الذين يسمعونه (كما يفعل الشيطان مع أبناء الله).

ع٢٤: تخرج هذه الشياطين بآيات وعجائب تصل لحد المعجزات وهى تعلم أن هذه هى حربها الأخيرة (وخاصة بعد أن جفَّ نهر الفرات)، فتجتهد لتجمع كل أبنائها من رؤساء هذا العالم الأشرار لمقاتلة أولاد الله فى حربها الأخيرة معهم.

اليوم العظيم : هو يوم قضاء الله العادل والأخير أى يوم الدينونة.

الله القادر : أي مهمًا فعل الشيطان فالنصرة شه وحده.

ع١٥: ها أنا آتى كلص : الكلام هنا للسيد المسيح، ومعناه أنه يأتى فجأة وبلا نحديد لزمن مجيئه.

يحفظ ثيابه : أي مستعدًا بثياب الفضيلة والبر.

لئلا يمشى عريانًا : أى من يجده المسيح غير مستعد فى وقت مجيئه سوف يكون مفضوحًا أمام الناس ويرون خزيه.

هذه الآية إعتراضية بين الأعداد (١٥–١٦) وهي دعوة من المسيح لكل تابعيه بوجوب السهر والإستعداد لملاقاته في أي وقت.

تفهمى يا نفسى ذلك اليوم الرهيب واستيقظى وأضيئى، وأختى مصباحك بزيت البهجة، لأنك لا تعلمين متى يأتى نحوك الصوت القائل هوذا العريس قد أقبل، فانظرى يا نفسى لا تنعسى، لئلا تقفى خارجًا مثل الخمس عذارى الجاهلات بل اسهرى متضرعة لكى تلتقى بالمسيح الرب ... وينعم عليك بعرس مجده الإلهى الحقيقى ... (من صلوات الأجبية).

#### \*2.7\*

مؤيًا يُوحَنَّا اللَّمُوتِي

ع٢٦: فجمعهم : أي الشيطان بأرواحه النجسة جمع كل أتباعه وجيوشه.

هرمجدُون : كلمة عبرية معناها جبل مجدو، وهو جبل معروف لليهود شهد أحداثًا تاريخية منتوعة مثل انتصار جدعون وباراق ودبورة القضاة، إذ علم الشيطان بقرب نهاية عمله على الأرض جمع كل طاقاته للحرب الأخيرة، وبالطبع "هرمجدون" هنا لا تشير إلى مكان محدد فالحرب ليست مادية ولكنها تشير إلى موقعة النهاية وانهزام الشيطان ودينونته الأخيرة.

(٥) الجامرالسابع والأخير (١٧٤-٢١):

١٧ ثُمَّ سَكَبَ الْمَلاَكُ السَّابِعُ جَامَهُ عَلَى الْهَوَاءِ، فَحَرَجَ صَوْتٌ عَظِيمٌ مِنْ هَيْكَلِ السَّمَّاءِ، مَنَ الْعَرْشِ، قَائِلاً: «قَدْ تَمَّ.» ١٨ فَحَدَثَتْ أَصْوَاتٌ وَرُعُودٌ وَبُرُوقٌ، وَحَدَثَتْ زَلْزَلَةٌ عَظِيمَةٌ، لَمْ يَحْدُ<sup>لْ</sup> مَثْلُهَا مُنْذُ صَارَ النَّاسُ عَلَى الأَرْضِ، زَلْزَلَةٌ بِمَقْدَارِهَا عَظِيمَةٌ هَكَذَا. ٩٩ وَصَارَت الْمَدِينَةُ الْعَظِيمَةُ ثَلاَثَةَ أَقْسَامٍ، وَمُدُنُ الأُمَمِ سَقَطَتْ، وَبَابِلُ الْعَظِيمَةُ ذُكرَتْ أَمَامَ الله، لِعْطِيمَة عَكَنَا. ٩٤ وَصَارَت الْمَدينَةُ الْعَظِيمَةُ ثَلاَثَةً وَمُدُنُ الأُمَمِ سَقَطَتْ، وَبَابِلُ الْعَظِيمَةُ ذُكرَتْ أَمَامَ الله، لِعْطِيمَة عَلْمَ حَمْرِ سَخَطَ غَضَبه. جَزِيرَة هَرَبَتْ، وَجَبَالٌ لَمْ تُوجَدْ. ٢٢ وَبَرَدٌ عَظِيمَة مَعَيْمَة مَوَ بَعْلَ اللَّهُ عَظَيمَةً مُكَذَا

ع١٧: عند سكب الملك السابع جام غصب الله الأخير، أعلنت السماء أنه كملت الجامات السبع.

على الهواء : أي على مملكة الشيطان الذي اعتبر الهواء مسكنه وسلطانه (أف٢: ٢).

قد تم : ترادف كلمة "قد أكمل" التى نطق بها المخلص على الصليب، وتتفق مع عبارة "بها أكمل غضب الله" (رؤ١٠: ١).

ع١٨: تكرر تعبير "ر**عود وبروق وزلازل**" في مواقع عدة في سفر الرؤيا مثل (ص٨: ٥)، (ص١١: ١٩) وكلها صاحبت أحداث هامة، ولكــن هنا ولأن النهاية قد قربت، يوضح

### \*£•£\*

القديس يوحنا أنه لم يحدث مثلها أو في قوتها قبل ذلك وبمثل عنفها في كل عمر البشرية منذ خلقها.

ع١٩: المدينة العظيمة : رأى البعض أنها بابل لأنها ترمز للشر ورأى البعض أنها أورشليم حيث صلب المسيح، ولكن في معناها الروحي هي مملكة الشيطان التي تفاخر بها.

ثلاثة أقسام : أى انهدمت وتبعثرت وفقدت قوتها، وعدد ثلاثة يمثل الكمال أى كان خرابها كاملاً.

بابل العظيمة : ترمز هنا لمركز المدينة العظيمة ومكان عرش وكرسى الشيطان.

كان من أثر هذه الزلزلة العظيمة أو كأس غضب الله الأخير إنهيار مملكة الشر وسقوط قوتها وسقط الشيطان نفسه وكذلك سقط كل أتباعه أى مدن الأمم، أما بابل والتى ترمز لمركز الشر وعرش الشيطان قد ذُكرَت منفصلة، لتوضيح أن لله قصدًا آخر فى شأن عقابها عقابًا نهائيًا مضاعفًا، عبر عنه "**بكأس خمر سخط غضبه**" وهو تعبير فى مجمله يعنى الغضب المذخر من الله طوال الأيام (مثل الخمر المعتق) ضد الشر ومملكته.

ع·٢: هذا العدد إستكمال وتوضيح لصورة الزلزلة الشديدة التى لم يحدث مثلها على الأرض، إذ هربت الجزائر بمعنى تغطت بالماء واختفت ولم توجد الجبال بمعنى إنحلال عناصر الأرض وبداية إختفاء معالمها الجغرافية المعروفة.

ع۲۱: بَرَد عظيم : مثال ضربة البرد على أرض مصر (خر ۹: ۱۸–۲۰). وتعنى تساقط الثلوج مع الصقيع.

ثقل وزنه : حوالي (١٧,٥ كجم) والمعنى المراد هو شدة ثقلها على الناس.

#### \*2.0\*

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

وأتى كمال هذه الضربة فى أن الله أنزل بردًا على الناس لم يعرفه العالم قبلا فى شدته وقوته لعل من يتأمل ويتبين تكون له فرصة للتوبة، ولكن هيهات، فكما حدث قبلاً، جدف الناس على الله بدلاً من تقديم التوبة له.

وهذا بدل على قسوة قلوب الناس وجحودهم في الزمن الأخير.

ان حلّت بك ضيقة فاحترس من التذمر، وراجع نفسك لئلا تكون بسبب خطيتك وتهاونك أو تقصيرك في علاقتك مع الله، لأن كل الأشياء يسمح بها الله لخيرك واستكمال تويتك؛ أو تقصيرك في علاقتك مع الله، لأن كل الأشياء يسمح بها الله لخيرك واستكمال تويتك؛ وإن لم تكن بسبب خطيتك فاقبلها كتدبير اليهي يساعدك على الإرتباط به، وحتى لو لم تكن تفهم الآن فقبولك لها يجعل الله يشرح لك فيما بعد حينما تستطيع أن تفهم.

· - 1

الأصحاح السابع عش بابل الزانية والوحش

× + ×

مقدمة عامة : الثلاث الأصحاحات القادمة نتناول فكرة واحدة وهى سقوط بابل وإعلان نصرة السماء، فنجد الأصحاح السابع عشر يصف بابل الشريرة وعلاقتها بالوحش، ونجد الأصحاح الثامن عشر يصف سقوطها والأصحاح التاسع عشر يعلن نصرة السماء .. ولعل الكثيرين يتساءلون لماذا بابل وما قصتها وما هى رموزها ؟!.. فإليك أيها القارئ العزيز بعض المعلومات عن بابل وقصتها فى الكتاب المقدس ...

- ١- دعيت بابل "لأن الرب هناك بلبل لسان كل الأرض" (تك ١١: ٩) حينما أرادوا بناء برجًا بعد الطوفان للإحتماء فيه والوصول إلى السماء. فهى مكان يرمز للكبرياء والتحدي واستحق عقوبة الله.
- ٢- أنشأ هذه المدينة إنسان اسمه نمرود (تك١٠: ٩) ووصفه الكتاب بالشدة وقاد كثيرين لمعصية الله.
- ٣- اشتهرت هذه المدينة بعبادة الأوثان والأصنام وكان أشهر آلهتها "مردوخ" الرامز للشيطان.
- ٤- كانت أحد المدن التى سبنى إليها شعب الله واستعبدته زمانًا فى إشارة قوية لمملكة الشيطان التى تحارب وتأسر الكثيرين من أو لاد الله.
- ٥- كما كانت أورشليم مدينة عظيمة لأنها تشير إلى سكنى الله مع البشر، صارت أيضًا بابل مدينة عظيمة كما وصفها سفر الرؤيا لأنها تمثل سكنى الشيطان العظيم فى الشر مع كل قواته وتابعيه من البشر الأشرار.

والخلاصة فإن بابل ترمز إلى الشيطان (الدجَّال) ومملكته، كذلك ترمز إلى جماعة الأشرار محبى العالم وشهواته وغناه الزائف والزائل، وفى كل الأحوال فهى ترمز لحالة العداوة الدائمة مع الله..

#### ¥{•V\*

مُؤَيًّا يُوحَنَّا اللاَهُونِيَ

(۱) وصف بابل (مروحيًا) (ع ۱-۲):

ا ثُمَّ جَاءَ وَاحِدٌ مِنَ السَّبْعَة الْمَلاَئِكَة، الَّذِينَ مَعَهُمُ السَّبْعَة الْجَامَاتُ، وَتَكَلَّمَ مَعِي قَائِلاً لِي: «هَلُمَ فَأُرِيَكَ دَيْنُونَةَ الزَّانِيَةِ الْعَظِيمَةِ، الْجَالِسَةِ عَلَى الْمِيَاهِ الْكَثِيرَةِ، ٢ الَّتِي زَنَى مَعَهَا مُلُوكُ الأَرْضِ، وَسَكِرَ سُكَّانُ الأَرْضِ مِنْ حَمْرِ زِنَاهَا.» ٣ فَمَضَى بِي بِالرُّوحِ إِلَى بَرِّيَّةٍ، فَرَأَيْتُ امْرَأَةً جَالِسَةً عَلَى وَحْشٍ قِرْمِزِى، مَمْلُوء أَسْمَاء تَجْدِيف، لَهُ سَبْعَة رُؤُوسٍ وَعَشَرَة قُرُونِ. ٤ وَالْمَرْأَةُ كَانَتْ مُتَسَرِّبْلَةً بِأَرْخُوان وقرْمِزِي، مَمْلُوء أَسْمَاء تَجْدِيف، لَهُ سَبْعَة رُؤُوسٍ وَعَشَرَة قُرُونِ. ٤ وَالْمَرْأَةُ كَانَتْ مُتَسَرِّبْلَةً بِأَرْخُوان وقرْمِزِي، ومُتَحَلِّيَة بِذَهَبٍ وَحَجَّارَةٍ كَرِيمَة وَلُوَلُوْ، وَمَعَهَا كَأْسٌ مِنْ ذَهَبٍ فِي يَدِهَا مَمْلُوَةٌ رَجَاسَاتُ وقرْمِزِي وَمُتَحَلِّيَة بِذَهَبٍ وَحَجَّارَةٍ كَرِيمَة وَلُوَلُوْ، وَمَعَهَا كَأْسٌ مِنْ ذَهَبِ فِي يَدِهَا مَمْلُوَةً رَجَاسَاتُ وتَحْرَمِنِ، وَمُتَحَلِّيَة بِذَهَبٍ وَحَجَّارَةٍ كَرِيمَة وَلُوْلُوْ، وَمَعَهَا كَأْسٌ مَنْ ذَهَبٍ فِي يَدِهَا مَمْلُوَةً رَجَاسَات وتَعَرْمِزَى وَمُتَحَلِّيَة بِذَهَبٍ وَحَجَارَة كَرِيمَة ولُوَلُوْنُ وَمَعَهَا كَانَ مَنْ ذَهَبٍ فِي يَدِها مَمْلُوَة رَجَاسَاتُ وتَجَوَى اللَّعَظِيمَة، أَمُ الْزَوَانِي وَرَجَاسَاتِ الأَنْ أَنْ وَرَجَاسَاتِ إِنَاهَا، هوعَلَيْ قَعَمَ اللَّنَعَظِيمَة، أَمُ الْزَوَانِي وَرَجَاسَاتِ الأَرْه فَوَرَانِي أَن وَتَعَمَّا الْمَرَاةَ سَكَسَرُ مَنْ مَعَامَة اللَّهُ مَعْمَا عَذِيفَ الْهُ مَعْمَا عَوْسَ وَعَشَرَة مَوْرَ

ع١: **الزانية العظيمة** : إشارة إلى بابل مملكة الشر، والزنا هنا كناية عن الابتعاد عن الله وخيانته بعبادة العالم والشيطان.

**الجالسة على المياه :** تأكيد على أن المقصود هنا بابل إذ تقع على نهر الفرات العظيم (أر ٥١: ١٣)، وككلمات المزمور "على أنهار بابل جلسنا" (مز ١٣٧: ١)، والمعنى الروحى سيأتى تفسيره فى (ع١٥).

تحدث أحد الملائكة السبعة الذين حملوا جامات غضب الله إلى القديس يوحنا داعبًا إيَّاه لرؤية نهاية ودينونة مملكة الشر وكل تابعيها الذين يرمز إليهم بالمياه الكثيرة، وسوف يأتى الحديث المفصل عن ذلك في (ع١٥).

ع٢: **ملوك الأرض** : كل القيادات والرئاسات التى ساهمت ودعت شعوبها بصورة مباشرة أو غير مباشرة لترك الله وعبادته.

#### \* ٤ • ٨\*

فى وصف جديد "لبابل"، يصفها الملك بالمرأة الزانية التى أغوت شعوبًا كثيرة للزنا الروحى واستخدمت كل وسائل الإغراء الممكنة، فيترنح ويسقط معظم سكان الأرض فى الشر والتجديف كالسكارى فاقدى الوعى والإرادة.

ع٣: **إلى برية** : إشارة إلى الفقر والقحط الروحى اللذين تعيش فيها مملكة الشر . **قرمز**ى : إشارة إلى دموية الشيطان وشر استه.

مملوء أسماء تجديف : أى تجديف على الله إما بأن ينسب صفات الله لنفسه أو بأن يتهجم ويسخر من الله وصفاته.

أخذ الملاك القديس يوحنا إلى منظر جديد فى رؤياه "مضى بى بالروح" ورأى برية قافرة موحشة ورأى مملكة الشر (المرأة بابل) وهى جالسة على سر قوتها وسندها وهو الشيطان الذى يحمل مملكته، معلنًا عن شراسته من خلال لونه الدموى وعن كراهيته ش من خلال تجديفه وتطاوله على اسمه القدوس.

سبعة رؤوس وعشرة قرون : سبق شرح ذلك في (ص١٢: ٣ ، ص١٣: ١) وهي تشير إلى كثرة أفكاره وقوتها.

ع٤: أر**جو ان** : لون أحمر لبسه الملوك قديمًا وهو كالثوب الذى ألبسه الجنود الرومان للسيد المسيح استهزاءً به.

قرمز : لون أحمر دموى.

فى زهو وكبرياء أخذت بابل الزانية منظر الملوك لتعلن عن عظمتها وسلطانها، فهى تلبس مثلهم وتفتخر بلونها القرمزى لأنها سفكت دم الكثير من القديسين وشربت من دمائهم، وتحلت بالرزائل والخطايا التى اشتهاها أتباعها كالذهب واللؤلؤ والأحجار الكريمة، وأمسكت فى يدها كأس خمر لذتها التى تنتعش وتتلذذ وتسكر به، وفى إشارة لشدة شرها يعلن لنا الله أن محتوى هذه الكأس هو الزنا والنجاسات التى تذيق منها الأمم والشعوب ولهذا سمّى "خمر به أرميا فى (أر ٥١: ٢).

#### \*2.9\*

ع٥: سر : أى أن اسم بابل هنا رمز وليس الحديث عن مدينة بابل الحقيقية. أم الزوانى : أصل كل شر وفسق.

بلغت وقاحة وجرأة بابل فى شرها، أنها لم تستح من خطيتها المشينة بل افتخرت بما ترتكبه وأعلنت عن نفسها، ببجاحة الزناة فى الإعلان عن اسمهم ومهنتهم لاجتذاب الآخرين والإيقاع بهم، إذ وضعت اسمها على جبهتها. وكان وصفها بأنها أصل كل خطية "أم الزواتى" الداعية والمحرِّضة لكل أنواع الزنا الروحى وخيانة اسم الله القدوس والتجديف عليه.

ع7: استكمالاً للمنظر كانت المرأة فى حالة من حالات نشوة السكر، وسر سعادة وتشوة سكرها أنها ارتوت ولازالت ترتوى (مملكة الشر) من دم أبناء الله الأمناء الذين رفضوها وقاوموها، فأقامت عليهم الإضطهاد والعذاب ولم يخضعوا أو يستسلموا وقدَّموا حياتهم حتى الموت ولهذا صار اسمهم عظيمًا إذ دعوا "**شهداء يسوع**".

فتعجبت تعجبًا عظيمًا : أى احترت ولم أجد تفسيرًا، وهذا التعجب يعتبر مقدمة لما سيوضحه الملاك ليوحنا في الأعداد القادمة.

لا يتا الكاهن قديمًا فى شريعة موسى يضع على جبهته لافتة صغيرة مكتوب عليها "قدس الرب" أى مخصص لخدمة الله؛ فى إعلان واضح لهويته وانتمائه؛ وكذلك وضع الأشرار اسمهم الشرير على جباههم ليعلنوا أيضًا انتمائهم لمملكة بابل الشيطانية، وكثير من الناس لا يعرفون ماذا يضعون على جباههم "مخصصون للرب أم نحيا فى بابل" ... فهل حدت أمرك يا أخى وعرفت أى عنوان تضعه، ولأى مملكة تنتمى ... ؟!

(٢) تفسير الرؤيا السابقة (ع٧-١٤):

٧ثُمَّ قَالَ لِى الْمَلَاكُ: «لِمَاذَا تَعَجَّبْتَ؟ أَنَا أَقُولُ لَكَ سرَّ الْمَرْأَة وَالْوَحْشِ الْحَامِلِ لَهَا، الَّذِى لَهُ السَّبْعَةُ الرُّؤُوسُ وَالْعَشَرَةُ الْقُرُونُ: ٨الْوَحْشُ الَّذِى رَأَيْتَ، كَانَ وَلَيْسَ الآنَ، وَهُوَ عَتِيلًا أَنْ يَصْعُدَ مِنَ الْهَاوِيَة وَيَمْضِيَ إِلَى الْهَلاَكِ. وَسَيَتَعَجَّبُ السَّاكِنُونَ عَلَى الأَرْضِ، الَّذِينَ لَيْسَت أَسْمَاؤُهُمْ مَكْتُوابَةً فِى سِفْرِ الْحَيَاةِ مُنْذُ تَأْسِسِ الْعَالَمِ، حِينَمَا يَرَوْنَ الْوَحْشَ أَلَهُ كَانَ وَلَيْسَ الآنَ، مَعَ أَنَهُ كَانِي،

#### **※ί∖•**₩

الَّذِى لَهُ حَكْمَةٌ: السَّبْعَةُ الرُّؤُوسُ هِيَ سَبْعَةُ جِبَالٍ عَلَيْهَا الْمَرْأَةُ جَالِسَةً. ١٠ وَسَبْعَةُ مُلُوك: خَمْسَةً سَقَطُوا، وَوَاحِدٌ مَوْجُودٌ، وَالآخَرُ لَمْ يَأْت بَعْدُ. وَمَتَى أَتَى، يَنْبَغِي أَنْ يَبْقَى قَلِيلاً. ١٠ وَالْوَحْشُ الَّذِى كَانَ وَلَيْسَ الآَنَ، فَهُوَ ثَامِنٌ، وَهُوَ مِنَ السَّبْعَة، وَيَمْضِي إلَى الْهَلَاكِ. ٢٢ وَالْعَشَرَةُ الْقُرُونُ الَّتِي رَأَيْتَ، هِيَ عَشَرَةُ مُلُوكَ لَمْ يَأْخُذُوا مُلْكًا بَعْدُ، لَكَنَّهُمْ يَأْخُذُونَ سُلْطَانَهُمْ كَمُلُوكَ سَاعَةً وَاحِدَةً مَعَ الْوَحْشِ هِ عَشَرَةُ مُلُوكَ لَمْ يَأْخُذُوا مُلْكًا بَعْدُ، لَكَنَّهُمْ يَأْخُذُونَ سُلْطَانَهُمْ كَمُلُوكَ سَاعَةً وَاحدَةً مَعَ الْوَحْشِ وَالْخَرُوفَ يَعْلِبُهُمْ رَأْى وَاحِدً، وَيَعْطُونَ الْوَحْشَ قُدْرَتَهُمْ وَسُلْطَانَهُمْ كَمُلُوكَ سَاعَةً وَاحدَةً مَعَ الْوَحْشِ وَالْحَرُوفَ يَعْلِبُهُمْ رَأْى وَاحِدً، وَيَعْطُونَ الْوَحْشَ قُدْرَتَهُمْ وَسُلْطَانَهُمْ كَمُلُوكَ سَاعَةً وَاحِدَةً مَعَ الْوَحْشِ

ع٧، ٨: حمل تعجب القديس يوحنا من المنظر السابق إنزعاجًا أكثر منه تعجبًا وذلك من سماح الله للمرأة (بابل) من التلذذ و السكر من دم أبناء الله الشهداء، فجاء كلام الملاك له "لماذا تعجبت" كمقدمة لكشف السر المزمع أن يعلنه للقديس يوحنا.

الوحش الذي رأيت : هو الوحش البحري المذكور في (رو٢١: ١-٣) الذي هو أحد صور الشيطان.

كان وليس الآن : إشارة واضحة لتقلص سلطان الشيطان ومملكته.

عتيد أن يصعد من الجحيم ويمضى للهلاك : أى سوف ينتقل يوم دينونة الرب العظيمة من مكان انتظار الأشرار إلى الهلاك الأبدى في الهاوية إلى الأبد.

والمعنى العام هو أن الوحش الحامل للمرأة ما هو إلا الشيطان الذى كان له سلطان على الإنسان، ولكن بصلب المسيح وفدائه لكل البشر، إنحسر هذا الشيطان مثل قول السيد المسيح لتلاميذه "رأيت الشيطان ساقطًا مثل البرق من السماء. ها أنا أعطيكم سلطانا..." (لو ١٠: ١٧-١٩) وكقول بولس الرسول "إذ جرد الرياسات والسلاطين أشهر هم جهارًا ظافرًا بهم فيه" (كو ٢: ١٤-١٥).

ويظهر من هذه الآية أن الشيطان يستقر في الجحيم ويظل يحارب البشر في حدود ما يسمح له الله به إلى أن يلقى مع كل جيوشه في العذاب الأبدى.

سيتعجب الساكنون على الأرض : أى أتباعه حاملين سمته وعلامته.

#### ¥{\\¥

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

ليست أسماؤهم .. في سفر الحياة : أي لا نجاة ولا خلاص لهم وهي نتيجة طبيعية لمن تبعه.

يضيف الملاك فى حديثه إلى ما سبق أن أتباع الشيطان أو الدّجال ستأخذهم الدهشة والندم على من وضعوا رجاءهم فيه بلا فائدة ولا طائل، فقد صار مصيرهم واضحًا أنه الهلاك وفقد مبرات الملكوت "**سفر الحياة**".

كان وليس الآن : يدرك الأشرار أن سلطان الشيطان الذى كان يحارب به أو لاد الله فى العالم قد انتهى.

مع أنه كائن : مع أن الشيطان موجود في العذاب الأبدى ولكنه عاجز عن أي شي

عه: "هذا الذهن الذى له حكمة" جملة اعتراضية الغرض منها حث القارئ أو المستمع على التركيز لما هو آت.

السبعة رؤوس .. سبعة جبال : ذهب كثير من المفسرين إلى أن المشهد هنا كناية عن روما في اضطهادها القاسي للمسيحية إذ أن روما مشيدة بالفعل على سبعة جبال. عليها المرأة جالسة : أي مارست سلطانها واضطهادها من خلال هذه المدينة.

ع١٠: سبعة ملوك : إجتهد الكثير من المفسرين في التحدث عن من هم هؤلاء السبعة، ولكن تمشيًا مع رمزية السفر كله، نرى أن رقم سبعة هنا يرمز لكمال أيام مملكة الشر والشيطان على مر التاريخ دون التقيد بزمن محدد. خمسة سقطوا : أى أكثرهم ذهبوا ومضت أيامهم.

وواحد موجود : أي في زمن كتابة هذا السفر .

والآخر لم يأت : نبوة بأتيان مملكة أخيرة للشر قبل نهاية الأيام.

فى هذه الآية توضيح لنا الرؤيا تسلسل ممالك الشر إلى نهاية الأيام، فالخمس ممالك الأولى هى التى قاومت الله وشعبه بأوثانها وحروبها وهى ممالك : ١- مصر ، التى استعبدت شعب الله.

¥113¥

الأصحاح السأبع عَشَ

٢- أشور ، التى رفعت عينيها على قدوس إسرائيل (إش٣٧: ٢٣).
 ٣- بابل ، التى أذلت كل الأرض (أر ٥٠: ٢٣).
 ٤- فارس ، التى نتبأ عنها دانيال (دا١٠: ١٣).
 ٥- اليونان، آخر ضلالة وثنية دنَّست أورشليم وقاومها المكابيون.

أما المملكة الموجودة وقت كتابة السفر فهى المملكة الرومانية أى السادسة والتى أذاقت المسيحية أسوأ أنواع العذاب والنتكيل .. وتبقى مملكة أخيرة هى مملكة ضد المسيح والذى يشير إليه الملاك أنه ينبغى أن يبقى قليلاً، أى سوف تستمر مملكته وحروبه فترة قليلة من الزمن.

> ع۱۱: الوحش الذي كان : أي الشيطان (ع<sup>٨</sup>). هو ثامن : أي آخر كل شر ...

من الواضح أن الممالك سبعة وليست ثمانية، ولكن التصريح بأن الشيطان ثامن معناه سيطرة الشيطان على كل الممالك السابقة كأن جميعها تحمل سمته، وللدلالة على أنه لا توجد مملكة ثامنة يصرح الملاك بأن روحه (الشيطان) هى السارية والعاملة فى السبعة ممالك.

وفى نهاية مطمئنة لأولاد الله وإعلان صريح، يؤكد الملك للمرة الثانية لنا وللقديس يوحنا نهاية مصير الشيطان وهو الهلاك الأبدى.

ع١٢، ١٣: فى تفسير لمنظر العشرة قرون (٣٤)، يوضح الملاك فى حديثه أنها رمز لعشرة ممالك أو عشر ملوك (رؤساء أمم) يعطيهم الشيطان سلطانًا، لكنهم فى شرهم ليسوا فى قوة الممالك السابقة إذ يأخذون سلطان "ساعة واحدة" أى سلطان ضئيل، وإن كانوا سيسخرون كل قوتهم وفكرهم وسلطانهم فى خدمة الشيطان.

ع٢٤: هؤلاء الرئاسات أو الممالك أو الحكومات تعلن تحديها الواضح للرب يسوع "الخروف المذبوح" فتحاربه وتقاوم سلطان ملكوته على قلوب البشر...، ويعلن الملاك لنا

#### \*\*\*\*

مؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

النتيجة النهائية لهذه الحرب وهى هزيمة الشيطان وكل تابعيه، وإعلان الغلبة للمسيح ملك الملوك ورب الأرباب الذى سيقود فى موكب نصرته كل أبنائه المختارين والمدعوين والمؤمنين باسمه (٢كو٢: ١٤).

أشكرك يا الهى أنك تعلن لنا عن نصرتنا فى اسمك المبارك فتتجدد ثقتنا فى خلاصنا من خلاصنا من خلاصنا من خلاصنا ، وانتصارنا على الشيطان بقوة اسمك المبارك وعلامة صليبك المحيية الشكرك وأطلب منك يا مخلصى أن تكمل عملك فى إلى النهاية حتى لا أنز عج من حروب الشيطان وأكمل جهادى بطمأنينة لأنك أنت معى.

(۳) إنقسامرالنس (ع ۱۰–۱۸):

٥٩ ثُمَّ قَالَ لِىَ: «الْمِيَاةُ الَّتِى رَأَيْتَ، حَيْثُ الزَّانِيَةُ جَالِسَةٌ، هِيَ شُعُوبٌ وَجُمُوعٌ وَأَمَمٌ وَأَلْسِنَةٌ. ١٦ وَأَمَّا الْعَشَرَةُ الْقُرُونُ الَّتِى رَأَيْتَ عَلَى الْوَحْشِ، فَهَوُلاَءِ سَيُبْغِضُونَ الزَّانِيَة، وَسَيَجْعَلُونَهَا خَرِبَةً وَعُرْيَانَةً، وَيَأْكُلُونَ لَحْمَهَا، وَيُحْوِقُونَهَا بِالنَّارِ. ١٧ لأَنَّ اللهُ وَضَعَ فِي قُلُوبِهِمْ أَنْ يَصْنَعُوا رَأَيْهُ وَأَنْ يَصْنَعُوا رَأَيُّا وَاحدًا، وَيُعْطُوا الْوَحْشَ مُلْكَهُمْ، حَتَّى تُكْمَلَ أَقُوالُ اللهِ. ١٨ وَالْمَرْأَةُ الَّتِي رَأَيْتَ، هِيَ الْمَدِينَةُ الْعَظِيمَةُ الَّتِي لَهَا مُلْكٌ عَلَى مُلُوكِ الأَرْضِ.»

ع١٥: المياه التي رأيت : هي نفس المياه التي ذكرها في (١٤) ولكنه هنا سيقوم بشرحها.

يعود الملاك بالقديس يوحنا لبداية المشهد الذى رآه فى هذا الأصحاح ويشرح له معض من رموزه، فالمرأة (بابل) كانت جالسة، أى تسيطر وتحكم بشرها على شعوب العالم من كل الأجناس واللغات.

ع17، ١٧: جاءت أحداث هذين العددين بغير ما نتوقع جميعًا؛ فالمرأة كانت جالسة على الوحش، أى أنه كان يخدمها ويسخر قوته لها... ولكن لننظر ماذا يحدث ؟ لقد انقلب الشيطان على مملكته وحدث الغضب والتخريب والقتل وبدأ الشيطان بنفسه يحرق مملكته وأتباعه في

#### ₩£1£₩

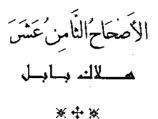
إشارة إلى قرب نهايته وزواله نهائيًا، فأى مملكة تنقسم على ذاتها تخرب (لو ١١: ١٧)، وقبل أن يتساءل القديس يوحنا كيف يحدث هذا ؟! ... يتدخل الملاك ويكشف لنا السر فيما حدث وهو أن "الله **وضع فى قلوبهم**" أى أن هذا هو أمر الله وإرادته النافذة حتى على مملكة الشر بكل قواتها وأنظمتها، فالرأى الأول والأمر الأخير له وحده مهما صبر وأطال أناته على مملكة الشر.

يعطوا الوحش ملكهم حتى تكمل أقوال الله : أى أن كل الرئاسات والسلاطين والممالك أعطت كل قوتها وإمكانياتها لخدمة الشيطان للقضاء على بابل أى مملكة الشر، ولإيضاح الفكرة بأمثلة تقرب لأذهاننا أيضًا كيف يحدث هذا، نقول أن الله استخدم كثيرًا بعض ممالك الشر للإنتقام من ممالك شريرة سبقتهم، فأتى اليونانيون على الفرس والأشوريين، وأتى الرومان على اليونانيين وهكذا قامت ممالك الشر (الوحش) على بعضها (بابل) حتى قضت عليها وعلى سلطانها كله.

ع١٨: والمرأة التى رأيت : أى المرأة موضوع الحديث فى الأصحاح كله، التى جلست على الوحش وعلى المياه الكثيرة (ع١).

فى نهاية الأصحاح يلخص لنا الملاك شخصية المرأة فيقول أنها "المدينة العظيمة" أى عاصمة الشر فى مختلف الأزمان، فكانت مرة (بابل) التى أذَّلت شعب الله قديمًا ومرة أخرى روما التى أذاقت المسيحيين أشد درجات العذاب، ومرة ثالثة هى قوى الشر والإلحاد فى العالم المعاصر، وفى كل وقت خضع لها معظم ملوك ورئاسات الأرض وتبعوا ما أمرتهم به. <sup>1</sup> يا إلهى تترك الشر كثيرًا بهيج على أولادك بين الحين والآخر ونتعجب لماذا يا رب كثر الذين بحزنوننا !!! ولكن نشكرك يا إلهى أنك تعلن لنا وتعلمنا أن كل هذا إلى حين، وعلينا أن نثق فى حكمتك وتدبيرك للأزمنة ولكن ما تعلنه لنا الآن يريح أنفسنا ويظهر لنا بالأكثر حماقة الشيطان الذى صدار بلا حكمة ولا سلطان على أفعاله، فهو فى نهاية الأمر ينهى نفسه بنفسه بنفسه كمختل أغفل ظن نفسه حكيما !!!.. فلنسبح اسمك القدوس ونشكر حكمتك السامية الآن وكل أوان .. آمين.

#### \* ٤ ١ ٥ \*



مقدمة : بعد أن أبرز الأصحاح السابق كيف انقسم الشر على ذاته، وأشار إلى الهيار مملكته (بابل)، يصور لنا هذا الأصحاح صورة تفصيلية عن سقوط بابل وسبب سقوطها وبكاء الأشرار عليها، كذلك نجد دعوة الله واضحة لأولاده بالخروج منها حتى لا نقع عليهم الضربات النهائية.

(١) إعلان الملك الأول (١٤-٣):

١ ثُمَّ بَعْدَ هَذَا، رَأَيْتُ مَلاَكًا آخَرَ نَازِلاً مِنَ السَّمَاءِ، لَهُ سُلْطَانٌ عَظِيمٌ، وَاسْتَنَارَت الأَرْضُ مَنْ بَهَائِهِ. ٢ وَصَرَحَ بِشدَّة بِصَوْت عَظِيمٍ قَائِلاً: «سَقَطَتْ، سَقَطَتْ بَابلُ الْعَظِيمَةُ، وَصَارَتْ مَسْكَنَا لِسَكَنَا بَهَائِهِ. ٢ وَصَرَحَ بِشدَّة بِصَوْت عَظِيمٍ قَائِلاً: (سَقَطَتْ، سَقَطَتْ بَابلُ الْعَظِيمَةُ، وَصَارَتْ مَسْكَنَا لِسَكَنَا يَعْائِهِ. ٢ وَصَرَحَ بِشدَّة بِصَوْت عَظِيمٍ قَائِلاً: (سَقَطَتْ، سَقَطَتْ بَابلُ الْعَظِيمَةُ، وَصَارَتْ مَسْكَنَا لِشَيَاطِينَ، وَمَحْرَسًا لَكُلُّ طَائِر نَعْ مَعْتَى اللَّعَظِيمَةُ، وَصَارَتْ مَسْكَنَا لِسَيَاطِينَ، وَمَحْرَسًا لَكُلُّ مَا نَعْنَا لَعُنْ عَظِيمَةُ مَعْتَ بَابلُ الْعَظِيمَةُ وَحَسَانَ مَعْتَعَمَ لِعُنْدَةً لِي لِسَيَاطِينَ، وَمَحْرَسًا لَكُلُّ رُوحٍ نَعْمِي وَمَعْمَى لَكُلُّ طَائِر نَعِسٍ وَمَمْقُوت، ٣ لَائَهُ، مِنْ خَمْ زِنَاهَا، قَدْ شَرِبَ جَمِيعُ الأُمَمِ، وَمُلُوكُ الأَرْضِ زَنَوْا مَعَهَا، وَتُجَوَّرُ الأَرْضِ اسْتَغْنَوْا مِنْ وَفْرَةٍ نَعِيمِهَا.

> ع١: ثم بعد هذا : أي الرؤيا السابقة للوحش والزانية (ص١٧). استنارت الأرض من بهائه : كناية عن قوة وعظم سلطان ومهابة هذا الملك.

فى مشهد يعتبر استكمالاً لما رآه يوحنا فى الأصحاح السابق، رأى هنا ملاكًا آخر عظيمًا نازلاً من السماء معلنًا إعلانًا طال انتظاره من أبناء الله المؤمنين، ولقوة هذا الملاك اصطحب نزوله من السماء نورًا عظيمًا أضاء الأرض كلها.

ع٢: محرسًا : سجنًا. أعلن الملاك بصوت عظيم (صراخ) موضوع الرسالة التي يحملها لكل سكان الأرض وهي سقوط مملكة الشر (بابل)، وكرر لفظ "**سقطت**" للدلالة على سقوطها نهائيًا دون قيام أو ١٦٣٤

عودة ثانية لسلطانها، ويضيف أنها صارت سجنًا لكل الشياطين والأرواح النجسة وكذلك كل طائر نجس.

**طائر نجس : ك**انت هناك أنواع من الطيور التى حرَّم الله أكلها فى الشريعة على شعب اليهود مثل الجوارح فكانت طيور مكروُهة لدى الشعب ... أما المعنى هنا فهو وصف آخر للشياطين بجانب وصفه الأول لها بأنها أرواح نجسة.

- (٢) وكما أهلكت الأمم والشعوب كذلك أسقطت العديد من الملوك والرئاسات بمختلف الحيل حتى تضمن سطوتها على العالم كله.
- (٣) إستطاعت بالإغراءات والمكاسب المادية أن تتحكم فى تجار الأرض (القوى الاقتصادية) فيعبدوا المال وسلطانه دون الله.
- \* معزى جدًا يا رب هو التأمل فى أحكام عدلك، فتعلن لنا كيف تنتهى مملكة الشر وتكون مسكنًا وسجنًا للشيطان وأرواحه النجسة؛ ولكننى يا إلهى أتطلع بشوق إلى المسكن الآخر حيث تكون أنت هناك نورًا ساطعًا ودفئًا وحنانًا وراحة لا تنتهى، وحتى نلقاك هناك ونتمتع برؤياك أصلى لك وأطلب منك أن تكمل لنا طريق خلاصنا وتنقذنا من (بابل) الأرضية بكل شهواتها وملذاتها الشريرة.

(٢) إنذار الملاك الثاني (ع٤-٨):

٤ ثُمَّ سَمعْتُ صَوْتًا آخَرَ منَ السَّمَاء، قَائلاً: «اخْرُجُوا منْهَا يَا شَعْبِي، لَئَلاَّ تَشْتَرِكُوا في خَطَايَاهَا، وَلَئَلاَّ تَأْخُذُوا مَنْ ضَرَبَاتِهَا. ٥ لأَنَّ خَطَايَاهَا لَحَقَّت السَّمَاءَ، وَتَذَكَّرَ اللَّهُ آثَامَهَا. ٢ جَازُوهَا، كَمَا هِيَ أَيْضًا جَازَتْكُمْ، وَضَاعِفُوا لَهَا ضَعْفًا نَظِيرَ أَعْمَالِهَا. فَي الْكَأْسِ الَّتِي مَزَجَتْ فِيهَا، امْزُجُوا لَهَا ضَعْفًا. ٧ بَقَدْرِ مَا مَجَّذَتُنْ نَفْسَهَا وَتَنَعَّمَتْ، بِقَدْرِ ذَلِكَ، أَعْطُوهَا عَذَابًا وَخُزْنًا. لأَنَّهَا تَقُولُ فِي قَلْبِهَا: أَنَا جَالِسَةٌ مَلِكَةً،

#### ¥{1V¥

مؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُونِي

وَلَسْتُ أَرْمَلَةً، وَلَنْ أَرَى حَزَنًا. ٨مِنْ أَجْلِ ذَلكَ، فِي يَوْمٍ وَاحِدٍ سَتَأْتِي ضَرَبَاتُهَا: مَوْت وَحُزُنَ وَجُوعٌ، وتَحْتَرِقُ بِالنَّارِ، لأَنَّ الرَّبَّ الإِلَهَ الَّذِي يَدِينُهَا قَوِيٍّ.

ع٤: سمع القديس يوحنا صوتًا ثانيًّا مصدره السماء أيضًا، وحمل هذا الصوت تحذيرًا من الله لشعبه، بدعوته للخروج من بابل قبل إنزال عقابه عليها؛ والمعنى الروحى هنا هو أن الله يدعونا ويحثنا أن نبتعد عن الشر نهائيًا، فبابل الروحية ليست مكانًا معينًا بل هى حالة موجودة الآن فى كل مكان ولكن على أبناء الله الأمناء الهرب من كل أشكال الشر.

لمثلا تشتركوا فى خطاياها : وهو سبب دعوة الله لنا باعتزال الشر، لأنه من المستحيل أن يحيا الإنسان داخل مملكة الشر دون أن يتأثر به أو بإغراءاته ... ويذكرنا هذا أيضًا بدعوة الملاك للوط بالهروب من سدوم وعمورة (بابل الشريرة) قبل إهلاكها وحرقها (تك١٩).

ع٥: خطاياها لحقت السماء : تعبير تصويرى للدلالة على شدة شرها. كما يصف الوحى أيضًا أن صراخ سدوم وعمورة قد وصل إلى الرب (تك١٨: ٢٠).

تذكر الله آثامها : لا تعنى بالطبع أن الله كان ناسيًا ولكن تعنى أنه أتى زمن القصاص والدينونة.

عr: بعد أن أمر الله شعبه ومحبيه بالخروج من بابل واعتزال الشر، يأتى أمره المباشر بمجازاتها. وهذا الأمر بالطبع موجه لخدام الله الملائكة المنفذين لمشيئته، ونلاحظ فى مجازاة الله أنها :

- (1) عادلة : "كما هى جازتكم" أى كما عذبت أبناء الله بعذابات كثيرة.
- (٢) مضاعفة : "ضاعفوا لها ضعفا" أى سوف تعانى كما لم يخطر على قلب أو فكر أحد، وكما مزجت الشهوات والإغراءات فى كأس زناها، جاء دورها أن نشرب من نفس الكأس ولكنها هنا تشرب مزيجا مضاعفا من غضب الله.

#### ¥£14¥

الأصحاح النامن عنس

ع<: ما مَجَّدَت نفسها : صفة الشيطان والشر هو الكبرياء والافتخار . تنعمت : باللذات والشهوات الأرضية والحسية الآثمة والزائلة. لست أرملة : لست في عوز أو احتياج ولن أرى شيخوخة أو نهاية.

فى كبرياء وتشامخ نظرت (بابل) إلى أمجاد شرها، وفى غباء وكبرياء لم تظن للحظة أن هذا كله له نهاية محتومة، فتعالى صوت افتخارها وأعلنت أنها ملكة وشابة متنعمة ولازوال لمجدها أو سعادتها الزائفة..؛ ولهذا جاء حكم الله أن تدفع ثمن عنادها وعدم توبتها، فبقدر زناها وشرها ستأخذ أيضاً نصيبها من العذاب والحزن والعويل وصرير الأسنان.

ع٨: في إعلان يطمئن أولاد الله بقوة أبيهم السمائي وشدة يمينه المخلَّصة لأبنائه والمبيدة لمقاوميه ومعانديه، يخبرنا كيف يكون يوم انتقام الله.

**فى يوم واحد :** أى تأتى الضربات فى تعاقب وسرعة، واليوم إشارة ليوم الدينونة الأخيرة؛ وهذه الضربات تبدأ بالموت أى إعلان هلاك كل ساكنيها وملوكها، والحزن والجوع هما عقوبتان نقابلان المجد والتنعم (ع٢) اللذان خدعت وأغوت بهما أبناءها، أما النار التى تحرقها فهى عقوبة زناها التى تنتظرها كما أمرت الشريعة بذلك فى عقاب الزناة (ل٢٠: ١٤ ، ٢١: ٩).

وقد يكون المعنى المراد بالموت هنا هو نهاية العالم كله وبالتالى يكون مصيرها (بابل) الأبدى هو الحزن الدائم والجوع إلى الراحة التى لا يجدها الأشرار ثم الاحتراق بنار لا تنطفئ.

أبها الحبيب لا تندهش إذا رأيت تفاخر وازدهار الأشرار ونجاح طرقهم ... وثق أن لهم زمانًا بسيرًا ولكن بعد هذا يدفعون ثمن تنعمهم، فارفض إذًا بشدة الشر وكل شهواته، فبقدر ما تهرب من (بابل) كما هرب يوسف من عروض وإغراءات الخطية تكون لنا النجاة في اسم مخلصنا المسيح وميراث عرشه الأبدي.

#### ¥£19¥

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُونِيَ

(٣) حزن فرثا. تابعيها (ع ٢-٢٠):

٩ وَسَيَبْكِي وَيَنُوحُ عَلَيْهَا مُلُوكُ الأَرْضِ، الَّذِينَ زَنُوْا وَتَتَعْمُوا مَعَهَا، حِيْمًا يَنْظُرُونَ دُخَانَ حَرْفَهُ، ٩ وَاقْفَيْنَ مِنْ بَعِيد، لأَجْلِ حَوْف عَذَابِهَا، قَاللِينَ: «وَيْلَ، وَيْلْ، الْمَدِينَة الْفَظِيمَة بَابلُ، الْمَدِينَة الْقُولَيْنَ، لاَلَه، فَى سَاعَة وَاحْدَة، جَاءَت دَيْنُونَتَكَ!» ١ وَالْفَطَة وَالْحَجَر الأَرْضِ وَيَنُوحُونَ عَلَيْهَا، لأَنْ بَصَانَعَهُمْ لاَ يَسْتَوْبِهَا أَحَدٌ فِي مَا بَعْدُ، ٢ ١ بَصَانَعَ مَنَ الذَّهَبِ وَالْفَطَة وَالْحَجَر الْكَرِيم وَاللُوْلُو وَالْبَزُ وَالْأَرْجُوانِ يَسْتَوْبِهَا أَحَدٌ فِي مَا بَعْدُ، ٢ ١ بَصَانَعَ مَنَ الذَّهَبِ وَالْفَطَة وَالْحَجَر الْكَرِيم وَاللُوْلُو وَالْبَزُ وَالْأَرْجُوانِ وَالْحَدِير وَالْقَرْبُو، وَكُلُّ عُود ثِينى، وَكُلُّ بَعْدَا بَعَامَ وَالْحَجَر وَالْعَرَبِير وَالْقُولُو وَالْنَوْ لَوْ وَالْنَزُ عَرَالَا وَعَنْمَا وَالْحَدِير وَالْقُرْفُونَ وَكُلُ عُود ثِينى، وَكُلُ بَعَامَ وَكَنَّ لَنْحَسَبُ وَالْحَجَر وَالْمَوْ عَنْعَامَ وَعَنَمًا وَ حَيْلًا، وَكُلُ عَوْد ثِينى بَعْدُ وَكُلُ الْعَاجِ، وَكُلُ عَنْ وَعَنْهُ مَا عَنْكُونَ وَعَنْعَانَ وَالْنَوْ وَالْمَوْعَانَ وَالْحَرِير وَالْقُولُونَ وَالْمَوْنَ وَالْمَوْ وَالْحَدَي وَالْمَوْعَة وَالْحَدْي وَالْنَعْنَا وَالْحَدَي وَالْحَرْي وَالْمَرْعَانَ وَالْمَوْنَ وَالْمَنْ وَالْحَدَي وَالْحَدَي وَالْحَدَي وَالْمَوْنَ الْعَدْ وَالْمَ وَالْعَوْنَ وَالْحَالَ عَنْعَامَ وَعَنْعَا وَ وَالْحَرْبَ وَكُلُ عُودَ مَنْ بَعِد عَامَ وَالْحَدَي وَالْحَدْ وَي وَالْحَدَة عَنْ وَالْعَنْ مَا تَعَانَ وَالْمَنْ الْمَد وَنَا عَنْ عَنْ وَنَعْذَى وَنَعْ عَنْ عَنْ يَعْذَى مَنْ بَعَد مَنْ عَنْ عَنْتَنْ وَالْحَدَي وَي وَنْ عَنْعَى وَالْعَنْعَانَة وَالْمَدْعَا وَالْحَدَى وَالْحَدَى وَكُونَ عَنْعَا وَ الْحَدْعَى وَالْعَانَ وَ وَالْحَدَى وَالْعَانَ وَ وَنْ وَكُونَ وَعَنْ عَنْ يَعْذَى وَ عَنْعَالَ وَاللَّذَى الْمَدِي وَي وَنَ وَنَعْنَ وَ الْنَعْنَ وَ الْعَنْ الْمَدِي وَ الْعَنْ وَ الْحَدَى وَالْعَنْ وَ مَا عَنْ عَنْعَامَ وَا مَا عَانَه وَالْحَدَى وَالْحَدَى وَ وَنْعَنْ وَ عَنْ عَائَهُ وَالْعَامَ وَ وَالْعَامَ وَ وَالْنَهُ وَى أَنْ وَالْعَا وَ وَا عَنْ وَي عَانَ عَنْ وَ الْعَنْ وَ الْعَنْ وَ الْعَنْ وَا

فى الأعداد من (٩–٢٠) تصوير لمشاهد حزن كل من تعلق قلبه بالشر ورثاءه على انهيار مملكته، وقد تم تقسيم هؤلاء إلى ثلاثة وهم :

> ۱- ملوك الأرض ۲- تجار الأرض

٣- الربان والملاحون

وهذا التقسيم مقصود بالطبع لأن لكل فئة منهم معنى روحي قصد الروح القدس إيضاحه لنا.

### ¥27.¥

ع٩، ١٠: **ملوك الأرض : تعبير** يشير إلى المتكبرين والمتشامخين، والذى أعطاهم الشر سلطانًا ونفوذًا زمنيًا (قادة أو ساسة).

تنعموا معها : أشبعوا رغباتهم الشريرة من خلالها (مملكة الشر).

وقف كل من كان له شأن وقد خابت وانتهت آمالهم برؤية مملكتهم وهى تنهار أمام أعينهم إلى زوال، وقد بدأت دينونتها الأبدية وعذابها القاسى، ولأن عذابها ودينونتها هو إعلان لنهايتهم ودينونتهم أيضًا جاء بكاءهم ونوحهم وصراخهم ليس على المدينة فقط بل على أنفسهم أيضًا، إذ صار مصيرهم أمامهم ولهذا نطقوا بتعبير "**ويل ويل**" لإعلان حسرتهم مما أتى عليها ورعبهم مما ينتظرهم.

**واقفين من بعيد** : قد تكون صورة توضح وجود فارق زمنى بين دينونة مملكة الشر (بابل) ثم تابعيها (ملوك الأرض)، وهو تعبير يشير إلى أشد أنواع العذاب، فما أقسى أن يرى الإنسان دينونة وعذاب غيره وهو عالم أنه يرى ما سوف يحدث فيه أيضاً.

ع١١: النوع الثانى هم "تجار الأرض"، فإذا كان النوع الأول استهواه السلطان والنفوذ والحكم فهناك أيضًا من استعبدهم حب المال والذهب واستهواهم العالم بأعماله وصفقاته وكان كل رجائهم فى زيادة أموالهم وتوريثها لأبنائهم، أما ما يبكون عليه الآن فهو اكتشافهم للخدعة التى وقعوا فيها وأن كل ما فعلوه لا قيمة له "**بضائعهم لا يشتريها أحد**" وبالطبع نوحهم أيضًا على ما ينتظرهم من عذاب ودينونة صارت ماثلة أمامهم كما كان شعور ملوك الأرض.

#### \*211\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

حنطة : قمح.

طيب : عطور طيبة.

هذان العددان يوضحان أنواع تجارة هؤلاء التجار، والتى شملت كل شئ بدءًا من الثروات الثمينة (كالذهب والفضة واللآلئ والحجر الكريم) ثم إلى أبهى الملبوسات (الأرجوان والقرمز والبز) وتلاها بما يحتاجه الناس العاديون فى بيوتهم من (عاج وخشب وحديد) لتأثيث منازلهم، وما يحتاجه الجميع من أجل الأكل (كالزيت والحنطة ولحوم البهائم)، ثم كانت النهاية بأسوأ أنواع التجارة وهى التجارة بالناس أنفسهم وأجسادهم (تجارة الزنا)...

والغرض من عرض كل أنواع هذه البضائع للتجار، هو فضح ما يحدث فى العالم الآن، فالتجار أتباع (بابل) ومملكة الشر استباحوا التجارة فى كل شئ، المشروع والغير مشروع، وكان الغرض هو استغلال الناس لتحقيق مكسبهم وإغرائهم الدائم للشراء فيظل الإنسان طوال عمره أسيراً لرغباته وطموحاته واحتياجاته المادية، فمن ناحية يزيد ثراء تجار الشر ومن ناحية أخرى ينسى الناس خلاص نفوسهم بتكالبهم على الشراء.

وبصورة روحية أكثر يمكن القول أن التجار هنا هم الشياطين والبضائع هى الإغراءات والشهوات ونتوعها يعنى أن الشيطان يقدم لكل إنسان ما يغريه به سواء كان شر واضح (أجساد الناس) أو خطايا مستثرة يقنع الناس بشدة احتياجهم إليها (كالزينة والملبس وشهوات الطعام)، فيربط كل الناس بخيوط آخرها بيده فيتحكم بتجارته هذه فى العالم كله. \* أشكرك يا إلهى أنك تقضيح لى خطط تجار الشر، فافهمى يا نفسى وتعففى ولا تطلبى أكثر من احتياجك واقنعى بما لديك لئلا تفقدى سلطانك على ذاتك وتعطيه للشيطان، فلن يذيقك فى النهاية سوى خرنوب الخنازير أى الذل والتعاسة.

ع١٤: **جنى** : ثمر . شحم : ثمين. الكلام هنا في معناه المباشر يعود على (بابل) التي خسرت كل شئ وكذلك تجارها الذين

الكلام هذا في معناه المباشر يعود على (بابل) التي حسرت كل سيٍّ وكذلك تجارهم الدير فقدوا تجارتهم مع احتراقها.

#### ¥{113¥

أما المعنى الروحى فيمكن تطبيقه على كل نفس سارت وراء شهواتها، فخسرت بذلك ثمر الروح القدس المرجو منها، وبعد عنها المسيح البهى ولن تجده فيما بعد إذ تركنه أولا، فتركها نهائيًا وحرمها من ميراثها الأبدى.

عها، ١٦: يتقابل هذان العددان في معنيهما وصورتهما مع ما جاء في (ع٩، ١٠) عن ملوك الأرض، إذ اشترك أيضًا التجار في النوح والبكاء والرثاء والخوف العظيم، ليس فقط على بهاء مملكة الشر المنقضي بل على العذاب الذي ينتظرهم أيضًا.

المتسربلة ببز .. اللابسة الكتان الفاخر : أى التي كان لها بهاء يومًا ما.

ربان : قادة السفن.

ملاحون : حافظي خرائط البحر ومرشدي السفن.

ع١٧، ١٨: الكلام هذا عن الفئة الثالثة (الربان والملاحون في البحر) بعد ملوك الأرض وتجَّارها، وهذه الفئة الثالثة ترمز إلى وسطاء الشر أى الذين ينقلونه من مكان إلى آخر ويرَّوجون له أو يستوردون الخطايا الغريبة ويعيدوا تصديرها، وقد لعنهم السيد المسيح نفسه عندما قال "ويل لذلك الإنسان الذي به تأتى العثرة" (مت١٨: ٧).

وقد صرخوا هم أيضًا إذ رأوا انهيار وحريق مدينة مرساهم وهم لا يعتقدون أبدًا نهايتها إذ ظنوا أنها عظيمة وفوق كل دمار .

٢٠١٩ : تراب على رؤوسهم : عادة قديمة للشعوب الشرقية للدلالة على الحزن الشديد.

ردًد تقريبًا الربان والبحارة ما سبق وردًده الملوك والتجار، إذ انهارت آمالهم وخربت بنهاية ودمار بابل، فبعد أن كانت سبب فناهم صارت الآن خربة أمام أعينهم. وصر اخهم كما سبق وأوضحنا هو خوفهم من مصير هم الآتي.

ع۲۰ **؛ إفرحى :** هو نداء من نفس الملاك الذى أعلن دينونة بابل فهو يعلن أيضًا فرح مملكة السماء.

#### ¥277¥

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُونِي

يعلن الملك للخليقة السمائية وكل الشهداء بشرى وهى نهاية بابل وبدلية دينونتها وإعلان العدل الإلهى، وتعبير أن "الرب قد دانها دينونتكم" هو إجابة على السؤال الذى سأله الشهداء القديسون "حتى متى أيها القدوس والحق لا تقضى وتنتقم لدمائنا" (رز ٦: ١)، وهكذا فكما أن مراحم الله تقرّح السماء والقديسين بقبول التائبين، هكذا أيضاً عدله فى محازاة الأشرار يفرّح كل السماء لأنه نصرة للحق وليس شماتة فى الأشرار.

(٤) تأكيد سقوط الش (بابل) (٢١٤-٢٤):

٢٦ وَرَفَعَ مَلاَكَ وَاحدٌ قَوِىٌّ حَجَرًا كَرَحًى عَظِيمَةً، وَرَمَاهُ فِي الْبَحْرِ، قَائلاً: «هَكَذَا بِدَفْع سَتُرْمَى بَابِلُ الْمَدِينَةُ الْعَظِيمَةُ، وَلَنْ تُوَجَدَ فِي مَا بَعْدُ. ٢ ٢ وَصَوْتُ الصَّّارِبِينَ بِالْقِيَثَارَة وَالْمُغَنَّينَ وَالْمُزَّمَرِينَ وَالنَّافِحِينَ بِالْبُوق لَنْ يُسْمَعَ فِيك فِي مَا بَعْدُ. وَكُلُّ صَانِع صنَاعَةً لَنَّ يُوجَدَ فِيكَ فِي مَا بَعْدُ. وَصُوْتُ رَحَى لَنْ يُسَمْعَ فِيك فِي مَا بَعْدُ. ٣ ٢ وَنُورُ سِرَاج لَنْ يُضَىءَ فِيك فِي مَا بَعْدُ. وَصُوْتُ رَحَى لَنْ يُسَمَعَ فِيك فِي مَا بَعْدُ. ٣ ٢ وَنُورُ سِرَاج لَنْ يُضَىءَ فِيك فِي مَا بَعْدُ. وَمَوْتُ رَحَى لَنْ يُسَمَعَ فِيك فِي مَا بَعْدُ. لاَ تَعْدُ. 9 مَوْتُ مَا بَعْدُ. 9 وَعُرُوسٍ لَنْ يُسْمَعَ فِيك فِي مَا بَعْدُ. لاَ تَعْدُ مَا بَعْدُ بَعْدُ. 9 وَعُومَ مَا بَعْدُ. وَعُمَوْتُ

ع٢١: حجرًا كرحى : حجر الرحى هو حجر ثقيل يستخدم فى طحن القمح. شاهد بعد هذا القديس يوحنا ملاكا وصفه أنه "قوى" فى إشارة إلى عظم العمل المزمع القيام به، فقد حمل حجرًا كبيرًا مستديرًا وقذف به إلى البحر ليغرق سريعًا من عظم ثقله، ثم أعلن بعد ذلك أن ما فعله بالحجر هو تمثيل لما سوف يصنع ببابل العظيمة فى قوتها وثقلها، أى نهايتها وزوالها من على وجه الأرض نهائيًا.

ع٢٢، ٢٣: فى هذين العددين يؤكد معالم موت ونهاية مدينة الشر نهائيًا، فيوضح نهاية كل شئ فيها يحمل معالم الحياة أو الفرح أو الحركة .. فلن يعود فيها من يشدو بصوته أو يضرب ويعزف على آلات الموسيقى المفرحة كالقيثارة (الآلة الوترية) أو المزمار (آلة النفخ). وما حدث مع صانعى اللهو يحدث أيضاً مع كل صناعة حتى الضرورية مثل إعداد الدقيق الذى سوف يستخدم كخبز لها، أى ستفقد حتى الطعام الضرورى فتموت.

وكما أنه ستنتهى أعمالها ولهوها سينطفئ كل نور فيها، والنور فى العادة يرتبط بالمجد، فزوالها يعنى زوال ونهاية مجد مملكة الشر الذى افتخرت به زمانًا .. وكذلك لن نكون فيك أفراح البتة "**صوت عريس وعروس**".

وفى النهاية يعيد علينا الملاك ما سبق إعلانه مرات كثيرة فى أن سبب هلاكها هو انتقام الله العادل من تجارها (ع١١) الذين أمدوها بكل أنواع الشر وتسهيلهم لإغواء الأرض كلها، كذلك سحرها الذى جذب وأضلَّ معظم الشعوب.

٤٢٤: يضيف هذا العدد سببًا آخر لإجراء قصاص الله العادل وفناء بابل وهو سفكها لدم أبنائه الأنبياء والقديسين وكل من قتلته من سكان الأرض سواء باضطهاده أو بإغوائه. \* حقًا إن نهاية الشر مؤلمة ومخزية ولا نجاة منها .. فها هى النهاية لكل من أهمل واستهتر بانذارات الله المتلاحقة .. فعلينا إذًا أن نتوب كل يوم ولو بكلمات قليلة لئلا تأخذنا غفلة الحياة وتسقطنا (بابل) بسحرها وإغراءاتها، فنغرق معها فى بحر دينونة الهلاك ونفقد حياتنا الأبدية.



#### \*£Yo\*

الأصحاح الناسيح عش أفراج نصرة السماء

\* **+** \*

(١) أصوات النهليل (١٤-٨):

٩ وَالْكُرَامَةُ وَالْقُدْرَةُ لَلرَّبِّ إِلَهِنَا، ٢ لأَنَّ أَحْكَامَهُ حَقٌ وَعَادَلَةٌ، إِذْ قَدْ دَانَ الزَّانِيَةَ الْعَظِيمَةَ الَّتِي أَفْسَدَتِ وَالْكَرَامَةُ وَالْقُدْرَةُ لَلرَّبِ إِلَهِنَا، ٢ لأَنَّ أَحْكَامَهُ حَقٌ وَعَادَلَةٌ، إِذْ قَدْ دَانَ الزَّانِيَةَ الْعَظِيمَةَ الَّتِي أَفْسَدَتِ الأَرْضَ بِزِنَاهَا، وَانْتَقَمَ لدَمَ عَبِيده منْ يَدها.» ٣ وَقَالُوا ثَانِيَةً: «هَلِّلُويَا، وَدُخَالُهَا يَصْعَدُ إِلَى أَبَد الأَرْضَ بِزِنَاهَا، وَانْتَقَمَ لدَم عَبيده منْ يَدها.» ٣ وَقَالُوا ثَانِيَةً: «هَلِّلُويَا، وَدُخَالُهَا يَصْعَدُ إِلَى أَبَد الآردِضَ بِزِنَاهَا، وَانْتَقَمَ لدَم عَبيده منْ يَدها.» ٣ وَقَالُوا ثَانِيَةً: «هللله والا وَدُخَالُهَا يَصْعَدُ إِلَى أَبَد الآردِينَ.» ٤ وَحَرَّ الأَرْبَعَةُ وَالْعَشْرُوَنَ شَيْخًا وَالأَرْبَعَةُ الْحَيَوَانَاتُ، وَسَجَدُوا للله الْجَالس عَلَى الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْمَعْنَى . ٢ عَنْ يَعَمَى الْعَرْشِ مَوْتَ قَائِلاً: «سَبَّحُوا للله الْجَالس عَلَى الْعَرْشِ الصَّعَار وَالْكَبَنِ. «آمين، هللويا.» ووَخَرَ عَنْ مَعَنْ تَعْرَضُ مَوْتَ قَائِلاً: «سَبَحُوا لإلَهِنَا يَا جَميعَ عَبيده، الْحَامِنُ مَا لَعَرْشِ الصَّعَارِ وَالْكَبَرِينَ . «آمينَ، هَلَلُويَا.» ٥ وَخَرَجَ مِنَ الْعَرْشِ مَعْنَ تَعْرَبُ مَعْدَة ، وَكَصَوْتَ رَعْنَ مَعْنَا الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ . «آمينَ ، هَلَلُويَا.» آوَرَعْمَعُ عَمَة مَعَنْ لَعَرْشَ الْحَرُوفَ قَائِلَةً . «هَلْلُويَا، فَإِنَّهُ قَدْ مَلَكَ الرَّبُ الْعَرْفَ الْعَنْ . «آمينَ الْحَوْلَ فَاللَهَا يَعْعَدُ الْمَعْنَا يَا بَعْنَ الْنَعْنَا وَ الْعَنْمَ . وَالْعَنْ الْعَالَيْ مَعْتَ الْعَانِي مَا الْعَالَةُ مَنْ وَاللَعَالَة اللَّهُ الْعَالَ مَا أَنْتَنْ وَالْقَالَةُ الْتَقَا لَمَ أَنْهُ الْمَا الْعَالَ الْعَالَةُ مَا مَعْتَ عَلْمُ مَا مَعْتَ مَنْ الْعَنْ الْعَالَةُ مَا مَعْنَ الْ الْعَنْ الْعَرْبُ مَا مَالَعُنْ وَالْمَ مَنْ الْعَالَ الْعَالَ الْعَنْ الْحَرْمَ مَ عَلَهُ الْمَالَهُ مَا مَا مَعْتَنْ الْقَالَيْنَ الْعَالَة اللَعْذَى الْحَالَ مَا عَنْ مَا مَعْتَ مَا مَعْتَعُو الْعَا يَعْذَى مَا مَعْتَ هُ مَالَكُونَ مَا مَعْتَ هُ الْمَنْ الْمَا مَعْتَ عَالَهُ الْمَ مَا مَعْ مَعْتَ مَا مَا لَعَنْ مَ مَ مَا مَعْ عَا مَ مَعْ عَنْ الْعَا

ع١: "هللويا" : تعبير يعنى الفرح والتهليل ويحمل أيضًا التسبيح والتمجيد. جمع كثير : تعبير عن كثرة العدد، وكذلك تنوع الفئات.

سمع القديس يوحنا بعد ذلك صوتًا مصدره كل الخليقة السمائية (ملائكة وأراوح الشهداء والقديسين) يعلنون فرحهم، فهلَّلوا بالشكر مسبحين الله وجاءت كلمات تسبحتهم تحمل وتوضح أسباب هذا الفرح.

فالسبب الأول : هو عظمة الرب المخلص وعظمة خلاصه، فهو صاحب المجد والكرامة وحده وكلى القدرة، وهذا ما تردده الكنيسة فى صلوات البصخة عندما تصلى : لك القوة والمجد والبركة والعزة إلى الأبد.

#### ¥{77¥

ع٢، ٣: أما السبب الثانى فهو الفرح بأن أحكام الله هى أحكام عادلة وإن تمهل فيها فإدانة الشر تفرح كل من عاش وجاهد فى البر والنقوى، خاصة عندما يرون إدانة مملكة الشر ورئيسها الشيطان وتعذيبهم بمثل ما عذبوا أيضاً أبناءه القديسين، وكما أن النعيم الذى سيتمتع به أبناء الله الأمناء أبدى، كذلك سيكون العذاب لمملكة الشر أبديًا أيضاً، إذ يصعد دخان حريقها إلى مالا نهاية.

ع٤: بعد أن جمع القديس يوحنا كل الخليقة السمائية في مشهد التسبيح والتهليل، يقترب بالأكثر من عرش الله حيث الأربعة والعشرون قسيسًا والأربعة الحيوانات المحيطين بعرش الله (راجع ص٤: ٤–٨) يكررون مشهد السجود ويهتفون بمثل هتاف جمع السمائيين "آمين هللويا" مؤكدين مشاركتهم للجمع في الفرح والتسبيح.

عه: خرج من العرش : لا نعلم لمن هذا الصوت ولكنه خرج من مركز السماء أى عرش الله.

الخانفين : الذين عاشوا بمخافة الله، وحفظتهم هذه المخافة من مملكة الشر. الصغار والكبار : أى مهما كانت القامة أو الرتبة، فالدعوة بالتسبيح عامة للجميع.

جاءت دعوة من أحد الخلائق السمائية تعلن وجوب اشتراك الجميع في التسبيح والترنيم والبهجة والإعتراف بعمل الله وعدله.

ع<sup>3</sup>: جاءت استجابة الخليقة السمائية كلها للدعوة، بتقديم التسبيح والمجد لله، ولشدة وعظمة صوتها عُبَّر عنها بأنها "**صوت جمع كثير**" مثل أصوات سقوط مياه الشلالات العظيمة ومثل صوت الرعود المرعبة في آذان الناس. أما موضوع وكلمات تسبيحها فكانت إعلان ملكوت الله الكامل وسيادته المطلقة على كل شئ بعد نهاية وزوال مملكة الشر، وهم يقدمون لنا بذلك سببًا ثالثًا لتسبحة الفرح.

### \*54A\*

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

عv: عرس الخروف : إعلان ملكوت الله في مجيئه الثاني. امرأته : كنيسته المجاهده والتي جاء زمن فرحها وإعلان نصرتها.

سببًا رابعًا لأفراح السماء وهو إعلان بدء أفراح عرس الخروف، وذلك عندما بأتى فى مجبئه الثانى ويعلن نهاية الحياة على الأرض وبدء الحياة والسعادة الأبدية، وكلمة "عُرس الغروف" تعنى أنه فرح مركزه ومصدره المسيح نفسه أما امرأته فهى رمز للكنيسة الأمينة المجاهدة التى صبرت على الأهوال وجاء زمن تنعمها أخيرًا... والمعنى أيضاً يشمل ارتباط المصيح ارتباطًا أبديًا (عبر عنه بالزيجة) بكل نفس بشرية على حدة حافظت على طهارتها ولم تتلوث بالعالم ولم تكن لها بابل موطنًا أبدًا، ولهذا صارت مكافأتها أن تلبس لبس العروس وتظهر فى أبهى زينتها.

٤٠: أما زينتها ونقاءها فعبر عنه بالكتان (البز) النقى والذى يشير إلى طهارتها ونقائها وبرها (الكنيسة أو النفس)، فمن المعروف أن السماء لن يدخلها شئ نجس (رؤ ٢١: ٨) وتعبير "أعطيت" معناه أن المسيح فى عدله وانتقامه من الشيطان ومملكته وأتباعه يكافئ أيضًا من كان أمينًا من أو لاده القديسين إذ هو وحده مصدر كل عطية وفرح ونعمة وسعادة أبدية. **\*** سيدى وإليهى الحبيب، إن التأمل والنظر فى هذا المنظر الجميل والرائع يخلق فى التفس أشواقًا ونقام من الشيطان ومملكته وأتباعه يكافئ أيضًا من الميواقًا وأمينًا من أو لاده القديسين إذ هو وحده مصدر كل عطية وفرح ونعمة وسعادة أبدية. **\*** سيدى وإليهى الحبيب، إن التأمل والنظر فى هذا المنظر الجميل والرائع يخلق فى التفس أشواقًا وليفة تجعلها تدرك مشاعر القديس بولس عندما صرَّح بشهوة قلبه ورغبته فى الانطلاق من الأرض للسماء حيث عرس الخروف، ولكن هذه الإشتياقات يا سيدى كثيرًا ما تذبل فى القلب وأنساها.. فأرجوك يا سيدى لا تسمح للعالم وكل مشاغله أن يأخذ من الانظلاق من الأرض للسماء حيث عرس الخروف، ولكن هذه الإشتياقات من أخذ من الانطلاق من الأرض للسماء حيث عرس الخروف، ولكن هذه الإشتياقات ين مديرًا من ألاطلاق من الأرض للسماء حيث عرس الخروف، ولكن هذه الإشتياقات با سيدى كثيرًا ما تذبل فى الاقلب وأنساها.. فأرجوك يا سيدى لا تسمح للعالم وكل مشاغله أن يأخذ من الانطلاق من الأرض للسماء حيث عرس الخروف، ولكن هذه الإشتياقات يا مديدى كثيرًا ما زيليز من المداع مدير كل ولبهاء مجد عرسك السمائيه. أن يأخذ من الانطلاق من الأرض للسماء حيث عرس الخروف، ولكن هذه الإشتياقات من الأرض للسماء حيث عرس الخروف، ولكن هذه الإشتياقات يا مديدى كثيرًا ما زلاطلاق من الأرض للسماء حيث عرس الخروف، ولكن هذه الإشتياقات من من من يأخذ من الانطلاق من الأرض للسماء.. فأرجوك يا سيدى لا تسمح للعالم وكل مشاغله أن يأخذ من ما تذبل فى القلب وأنساها.. فأرجوك يا سيدى لا تعلم ولبهاء مجد عرسك السمائيس من يأخذ من ما تذبل فى القلب وأنساها.. فأرجوك يا من مدى لا ولبهاء مجد عرسك الممائيا.. فان يأخذ من ما تذبل فى ما تذبل فى القلب وأنساها.. فأرجوك يا ولبهاء مجد عرسك الممائيل ما من يأخذ ما من ما تذبل فى القلب وأنساها.. فأرجوك يا ولبهاء مجد عرسك الممائيل ما ما من يألما ما مد مد دائماً المتياقي ما ما ما ما مدى المماليل ما مالما ما ما من ما تذبل من مالولي م

(٢) تطويب وسعادة القليسين (ع٠، ١٠):

٩وَقَالَ لِيَ: «اكْتُبْ: طُوبَى لِلْمَدْعُوِّينَ إِلَى عَشَاء عُرْسِ الْحَرُوف.» وَقَالَ: «هَذه هِيَ أَقْوَالُ اللهِ الصَّادِقَةُ.» ١٠ فَخَرَرْتُ أَمَامَ رِجْلَيْهِ لأَسْجُدَ لَهُ، فَقَالَ لِيَ: «انْظُرْ، لَا تَفْعَلْ. أَنَا عَبُدٌ مَعَكَ، وَمَعَ إِخْوَتِكَ، الَّذِينَ عِنْدَهُمْ شَهَادَةُ يَسُوعَ. اسْجُدْ لِلَّهِ، فَإِنَّ شَهَادَةَ يَسُوعَ هِيَ رُوحُ التُبُوَّةِ.»

### \*{Y/\*

ع٩: أمر الملك القديس يوحنا بالكتابة، وهو أمر سبق وتكرر مرارًا والغرض من تكرار الأمر هو إبراز أهمية ما هو آت، أما ما أراد الله كتابته وأن يصل لنا هو رسالة تشجيع لحثنا على مواصلة الجهاد الروحى حتى النهاية، فيعلن أولا سعادة المجاهدين الأمناء الذين صار لهم (دعوة) الدخول إلى أمجاد الملكوت، ويؤكد ثانيا : أن هذا سوف يحدث ومؤكد فأقوال ووعود الله صادقة وأكيدة.

ع١٠: أمام مهابة الموقف والفرح بالبشرى التى سمعها، وجد القديس يوحنا نفسه ساجدًا باتضاع أمام الملاك، الذى نهاه عن ذلك إذ هو أيضًا (الملاك) من خلائق الله وعبيده وينبغى السجود لله وحده.

الذين عندهم شهادة يسوع : تعبير يعود على الخليقة الأرضية وواجبها في الشهادة والكرازة والتسبيح للرب يسوع.

شبهادة يسوع هى روح النبوة : أى أن الشهادة والكرازة باسم السيد المسيح هى أساس كل نبوة، فالأنبياء فى العهد القديم كان هدف نبواتهم هو المسيح الآتى وفى العهد الجديد كلمة نبوة تعنى بالأكثر تعليم لأنه يتكلم عن ملكوت الله الآتى وكل تعليم فى العهد الجديد هدفه هو المسيح.

تعقيب : "أسجد لله" يستغلّ البعض هذه الآية ويهاجمون تقليد الشعب القبطى فى الإنحناء أمام الآباء الأساقفة وتقبيل أياديهم..؛ أما التعليم الثابت والأجمل فى الكنيسة فهو أن الخضوع والإنحناء ليس لشخص الإنسان ذاته (فنحن لا نسجد لغير الله) ولكننا نؤمن بأننا ننحنى لنعمة وعطية الكهنوت (كهنوت المسيح نفسه) والذى سلَّم عن طريق المسيح للرسل، ومنهم للآباء الأساقفة بالنفخة المقدسة (يو ٢٠: ٢٢).

والمعنى ببساطة أننا نسجد للمسيح المستتر في مجد كهنوته. بالإضافة إلى انفاق كل البشر على أن الإنحناء هو الإحترام لذوى المركز في كل العالم.

ليتك تتذكر يا أخى الملكوت بكل أفراحه حتى تترك عنك لذات الخطية الزائلة وتستهين أيضًا بآلام الحياة المؤقتة وتسعى باهتمام بعبادة حارة وأتعاب خدمة تعبر بها عن محبتك الله وكل من حولك .

#### ¥279¥

مؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

(٣) مشهد المسيح المنتص (١٦-١٦):

١١ أُمَّمَّ رَأَيْتُ السَّمَاءَ مَفْتُوحَةً، وَإِذَا فَرَسٌ أَبْيَضُ، وَالْجَالِسُ عَلَيْه يُدْعَى أَمينًا وَصَادِقًا، وَبِالْعَدْلِ يَحْكُمُ وَيُحَارِبُ. ١٢ وَعَيْنَاهُ كَلَهِيب نَارٍ، وَعَلَى رَأْسِه تِيجَانٌ كَثَيرَةٌ، ولَهُ اسْمٌ مَكْتُوبٌ، لَيْسَ أَحَدَ يَعْرِفُهُ إِلاَّهُوَ. ١٣ وَهُوَ مُتَسَرُبِلٌ بِفَوْبٌ مَعْمُوسٍ بِدَمٍ، وَيُدَعَى اسْمُهُ «كَلِمَةَ الله.» ١٤ وَالأَجْنَادُ الَّذِينَ مَا سَمَهُ عَلَى حَلْمَةَ الله.» ١٤ وَعَيْنَاهُ كَلَهِيب نَارٍ، وَعَلَى رَأْسِه تِيجَانٌ كَثَيرَةٌ، ولَهُ اسْمٌ مَكْتُوبٌ، لَيْسَ أَحَدَ يَعْرِفُهُ إِلاَّهُو. ١٣ وَهُوَ مُتَسَرُبِلٌ بِفَوْبٌ مَعْمُوسٍ بِدَمٍ، وَيُدَعَى اسْمُهُ «كَلِمَةَ الله.» ١٤ وَالأَجْنَادُ الَّذِينَ السَّمَاءِ كَانُوا يَتْبَعُونَهُ عَلَى خَيْلٍ بِيضٍ، لاَبسِينَ بَزَّ أَبْيَضَ وَنَقِيًّا. ١٥ وَمَنْ فَمَه يَحْرُجُ سَيْفٌ مَاضَ، لِكَى يَضْرِبَ بِهِ الأُمَمَ. وَهُوَ سَيَرْعَاهُمْ بِعَصًا مَنْ حَدِيد، وَهُو يَدُوسُ مَعْصَرَةَ خَمْرٍ سَخَط وغَضَب اللهُ الْفَادِرِ يَضْرِبَ بِهِ الأُمَمَ. وَهُو سَيَرْعَاهُمْ بِعَصًا مَنْ حَدِيد، وَهُو يَدُوسُ مَعْصَرَةَ خَمْوَ سَخَو وَمَنْ فَمَه يَحْرُبُ مَنْ مَنْ يَضْرِبَ بِهِ الأُمَمَ. وَهُو سَيَرْعَاهُمْ بِعَصًا مَنْ حَدِيد، وَهُو يَدُوسُ مَعْصَرَةً خَمْرٍ سَخَط وغَضَب اللهُ الْفَادِرِ عَلَى كُلُ شَيْبِي إِنَّا مَنُ مَعْمَرُةُ عَلَى ثَوْبُهُ مَعَمًا مَنْ حَدِيد، وَهُو يَدُوسُ مَعْصَرَةً خَمْوَ مَنْ مَعْمُونَ إِنَهُ مَعْتَعَ عَاسَ يَضْرِبَ بِهِ الأَمَمَ. وَهُو سَيَرْعَاهُمْ بِعَصًا مَنْ حَدِيد، وَهُو يَدُوسُ مَعْصَرَةَ خَمْرٍ سَخَط وغَضَبَ اللهُ الْهُادِرِ</p

فى الأعداد القادمة رؤية تعلن عن قدوم المسيح منتصرًا على أعدائه وتعلن لنا أيضًا الكثير من صفاته.

ع١١: مشهدًا جديدًا يصفه لنا القديس يوحنا، إذ يرى السيد المسيح جالسًا على فرس أبيض، وهو نفس المنظر الذى رآه عند فتح الختم الأول (ص٦: ٢) وتوضح لنا هذه الرؤيا بعض صفات السيد المسيح :

- أ ) القوة : إذ هو فارس محارب خرج لينتصر (ص٦).
- ب ) النقاء والطهارة : فاللون الأبيض دائمًا رمز النقاء والطِهارة.
- جــ) أمينًا وصادقًا : أمينًا في إتمام فدائه وإعلان نصرته، وصادقًا في وعوده وعهوده لأبنائه ومحبيه.
  - د) علال : فهو بالعدل يحكم ويعطى كمل واحد بحسب عمله.
     هـ) مسائد : فهو يحارب مع وعن أو لاده أمام كل مكائد العدو الشرير.

ع٢٢: عيناه كلهيب نار : أى الفاحص الخفايا راجع أيضا (ص١: ١٤، ص٢: ١٨). على رأسه تيجان كثيرة : لكل ملك ومملكة تاج واحد، أما كثرة التيجان فهى كناية عن سلطانه المطلق على الخليقة والأمم كلها فهو ملك الملوك.

### \*t~•\*

له اسم مکتوب لیس أحد یعرفه : لأن اسمه هو جو هر الله ذاته الغیر محدود و الغیر مدرك لبشر.

يكمل لذا القديس يوحنا وصف السيد المسيح، فيعلن لذا عن قوة عينيه التى لا يختبئ أمامها أو عنها شئ، وسلطان مُلكه المطلق على الجميع، وكذلك يشير إلى اسمه العجيب والمجيد والذى لا يدرك أحد أبعاده، وهذا يذكرنا بلقاء موسى بالله (خر٣: ١٣، ١٤) عندما سأل عن اسمه فأجابه الله "أهيه الذى أهيه" أى الكائن والذى يكون ولا يوجد اسم واحد يعبر عن ذاته الإلهية (راجع أيضاً إش٩: ٦) حيث نتباً إشعياء عن ميلاد المسيح ووصف اسمه بأنه عجيب.

٦٣٢: متسربلاً بثوب : لابسًا ثوب كثياب الكهنة راجع شرح (ص ١: ١٣).

المنظر الذى يراه هنا القديس يوحنا هو منظر مشابه جدًا لما رآه فى أول سفر الرؤيا (ص١) ولكن يضيف عليه أن ثوب كهنوته مغموس بدم، والمعنى هنا واضح جدًا فإنه يرى السيد المسيح رئيس الكهنة (عب٤: ١٤) ويراه أيضًا كذبيحة فداء قُدِّمت عنا جميعًا، فهو إذًا الذبيحة وهو أيضًا الكاهن الذى قدمها.

اسمه كلمة الله : وهو الاسم اللاهوتي للسيد المسيح أو اسمه الأقنومي (يو ۱ : ۱). وقد تم شرح ذلك بالتفصيل في تفسير إنجيل يوحنا.

ع١٤: الأجناد : إرتبط اسم الأجناد أو الجنود السمائية بالملائكة ولكن لا يوجد هنا ما يمنع أن يكون معهم جموع القديسين أيضاً.

بزًا أبيض : كتان أبيض.

كما خرج السيد المسيح على فرس أبيض، أعطى أيضًا بنعمته لكل الذين أكملوا سعيهم وغلبوا أن يخرجوا ويتبعوه فى موكب نصرته راكبين مثله خيولاً بيضاء كأنه يشركهم معه فى أمجاد نصرته، وألبسهم كتانًا أبيض رمزًا لنقاء سيرتهم وطهارتهم التى عاشوا بها ولها.

ع١٥: سيف ماض : أي كلمته أو كلامه راجع (ص١: ١٦).

### ¥{71¥

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

يضرب به الأمم : كذاية عن شدة كلامه الذي سيدين به الأمم.

عصا من حديد : أي سلطانه القوى على أعدائه راجع أيضاً (ص١٢: ٥).

معصسرة خمر سخط وغضب الله : تعبير مستخدم لإبرازه قوة انتقام الله من الشر والأشرار وقدرته الغير محدودة راجع أيضاً (ص١٤: ٢٠).

يستمر القديسس يوحنا فى وصف مشهد رؤيته للمسيح، فيوضح لنا قوة كلمته التى ستدين الأشرار إذ لم يعملوا بها ولم يرتدوا عن شرهم فتصير كلمته دينونة لهم كما قال السيد المسيح ذاته "الكلام الذى تكلمت به هو يدينه فى اليوم الأخير (يو ١٢: ٤٨)، وكذلك سيكون له سلطان الملك عليهم (العصا) إذ أتى زمن مجازاتهم. ولإبراز شدة الغضب والإنتقام، يستطرد القديس يوحنا ويذكرنا بمشهد "معصرة الخمر" فلقد كان الرومان يصنعون أحواضاً صخرية محفورة فسى الأرض ويضعون العنب بها وينزل بعض العبيد حفاة الأقدام لدوس العنب المديس.

ع١٦: فى (١٢٤) ذكر القديس يوحنا أن إسم الله عظيم ولا يعرف أبعاده أحد، أما هنا فيذكر أن الله أى السيد المسيح ملتحف باسمه "على ثوبه" والمعنى أن عظمة اسم الله تغطى العالم كله، أما أن يكتب الاسم على الفخذ فهذه إشارة إلى القوة والعمل الإلهى المستمر فى تخليص أبنائه ودحض الشر؛ والاسم المعلن لنا هنا "ملك الملوك ورب الأرباب" يوضح لنا أن مجد الله وملكوته ليس له شبيه فى أى من ممالك العالم العظيمة التى عرفها الناس، بل فى الحقيقة لا يوجد أدنى تقارب، فالمسيح وحده سيد الخليقة كلها وملكها سواء كانت هذه الخليقة سمائية أم أرضية.

كذلك يمكن تفسير الكلام رمزيًا باعتبار أن ثوبه يرمز لكنيسته التي تعلن اسمه أمام العالم كله من أجل التوبة وقبول الخلاص.

# فلنسأل أنفسنا كل يوم قبل نومنا .. هل فعلاً كان المسيح ملكى وربى طوال اليوم .. أم أننى
دون قصد منى كان لى ملكًا وربًا آخر من ماديات العالم .. إلهى أريدك أنت أن تكون
ملكى الأوحد، ولكنى كثيرًا ما أضل، فأرجوك يا إلهى ساعدنى حتى أكرًس كل قلبى لك
وحدك ولا أشتهى سوى ملكوتك.

### ¥171¥

(٤) مشهد فايترالش (ع١٧-٢١):

١٧ وَرَأَيْتُ مَلاَكًا وَاحِدًا وَاقَفًا فِي الشَّمْسِ، فَصَرَخَ بِصَوْت عَظِيمٍ، قَائِلاً لجَمِيعِ الطُّيُورِ الطَّائِرَةِ فِي وَسَط السَّمَاء: «هَلُمَّ اجْتَمعي إَلَى عَشَاءِ الإِلَهِ الْعَظِيمِ، ١٨ لِكَمَّ تَأْكُلِّي لُحُومَ مُلُوكَ، وَلُحُومَ قُوَّادٍ، وَلُحُومَ أَقُوِيَاءَ، وَلُحُومَ خَيْلٍ وَالْجَالِسِينَ عَلَيْهَا، وَلُحُومَ الْكُلِّ حُرًّا وَعَبْدًا صَغِيرًا وَكَبِيرًا.»

٩ ٩ وَرَأَيْتُ الْوَحْشَ وَمُلُوكَ الأَرْضِ وَأَجْنَادَهُمْ مُجْتَمِعِينَ، لِيصْنَعُوا حَرْبًا مَعَ الْجَالِسِ عَلَى الْفَرَسِ وَمَعَ جُنْده. • ٢ فَقُبضَ عَلَى الْوَحْشِ وَالنَّبِيِّ الْكَذَّابِ مَعَهُ، الصَّالِعُ قُدَّامَهُ الآيَات، الَّتي بِهَا أَضَلَّ الَّذِينَ قَبِلُوا سِمَةَ الْوَحْشِ وَالَّذِينَ سَجَدُوا لصُورَتِه. وَطُرِحَ الاثْنَان حَيَّيْنِ إِلَى بُحَيْرَةِ النَّارِ الْمُتَّقَدَة بِالْكَبْرِيتِ. ٩ وَالْبَاقُونَ قُتِلُوا بِسَيْفِ الْجَالِسِ عَلَى الْفَرَسِ الْخَارِجِ مِنْ فَمِهِ، وَجَمِيعُ الطَّيُورِ شَبِعَتْ مِنْ لَحُومَهِمْ.

ع١٧، ١٨: يستكمل القديس يوحنا رؤياه لمشهد الإنتصار الأخير، فيعلن ظهور ملك فى الشمس، أى واضحًا للكل، وصرخ بصوت عظيم لأهمية ما سوف يعلنه للجميع، فقد نادى على جميع طيور السماء ويقصد الجوارح الآكلة لللحوم إذ أعدَّ لها الله عشاءً عظيمًا من بقايا أعضاء مملكة الشر المداسة (ع١٥)، لتأكلها هذه الجوارح.. وذكر فى شرح (ع١٨) هؤلاء الأعضاء فقد كانوا ملوك الشر وقواده وأقوياءه وفرسانه، فأكلت الطيور لحومهم من كبيرهم إلى صغيرهم، والمشهد فى مجمله هو استكمال لصورة غضب ونقمة الله على الأشرار.

إلى صغير هم، والمشهد في مجمله هو استخمال تصوره عصب ولعمة الله على الأسرار . ملاحظة : تأمل الكثير من الآباء في الفرق بين مشهد "وليمة العرس" (ع٩) وهي لمحبى اسم الله القدوس، تلك الوليمة المفرحة، وبين هذه الوليمة العظيمة في خرابها وبلواها

على الأشرار.

ع١٩، ٢٠: فى مشهد أخير يمثل آخر محاولة يائسة يقوم بها الوحش، ممثل الشيطان وأشد قواده (ص١٣: ١)، إذ يجمع كل أتباعه الأشرار ليصنعوا حربًا أخيرة مع المسيح بعد إعلان دينونتهم وهلاكهم، فتأتى النهاية الأخيرة ويقبض السيد المسيح على الوحش وممثله الدجال الذى أضلَّ الأمم بالعجائب التى صنعها (راجع ص١٣: ١١–١٧) حتى زنوا وراءه وتركوا الله.

### ¥277¥

مرؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

الذين قبلوا سمة الوحش : أى الذين تبعوا الشيطان وقبلوه إلهًا لهم عوضيًا عن الله (راجع ص١٣ : ١٥ ، ص١٤ : ١١).

طرح الأثنان : أى الوحش والنبى الكذاب.

حيين : كناية عن شدة العذاب فما أقسى أن يُحرَق شي حي.

بحيرة نار متقدمة بكبريت : كناية عن اتساع دائرة النار "بحيرة" وشدتها "كبريت" وسيأتى ذكرها أيضًا فى (ص٢٠، ٢١)، وهى إشارة إلى الدينونة الأبدية والعذاب اللانهائى وهى ليست الجحيم أى المكان المؤقت الذى ينتظر فيه الأشرار الدينونة.

ملاحظة : إذا ذكر اسم الوحش وحده فهو دلالة رمزية على مملكة الشيطان وسمته، وإذا ذكر

اسم التنين ملازمًا له صار التنين هو الشيطان الأعظم والوحش أعظم قواده، ومعهما النبي الكذاب (ص٢:١٢ ، ص١٦: ١٣).

ع٢١: ا**لباقون** : أى ملوك وقادة الشر الأرضيون عدا الوحش والدجال اللذين تمت دينونتهما.

قتلوا بسيف الجالس : أى تمت دينونتهم بأحكام كلمته.

جميع الطيور شبعت : كناية عن نهاية الشر وإتمام دينونة الله العادلة.

فى إشارة إلى مشهد الدينونة، سيقف جميع الأشرار أمام الله ويحاكموا ويدانوا أمام كلمته ووصيته التى أهملوها وأهدروها، فتكون كالسيف الذى يشهد أولاً على مخالفتهم ثم يقتادهم إلى الهلاك فيصيروا وجبة لجوارح السماء فى مشهد أليم ومخيف ومصير محتوم لكل من أهمل إنذارات الله المتتالية (١٧٤).

لا تتمادى فى خطيتك مثل الشيطان وكل أتباعه الأشرار الذين ينتظرهم العذاب الأبدى. أنت مختلف عنه لأنك ابن الله ومهما كان سقوطك عظيمًا، إرجع إليه بسرعة فيحتضنك ويسامحك ويساندك بقوته ويزينك بفضائله. تَذَكَّر الدينونة يبعدك عن شهوات كثيرة وتهاون وكسل فتربح خلاص نفسك.

### ¥272¥

# الأصحاح العشرُفنَ تقييد الشيطان وحلَّه وملك الألغم سنة

\* **+** \*

مقدمة الأصحاح : يعتبر هذا الأصحاح من الأجزاء المهامة جدًا فى سفر الرؤيا، إذ يتناول موضوع "ملك المسيح لألف سنة" .. مما جعل البعض ينتظرون بالفعل مجئ المسيح الثانى ليملك على الأرض. وبالطبع الكنيسة ترفض هذا الإتجاه فى التفسير ؟ فالسفر فى مجمله سفر روحى وكل دلالاته هى دلالات رمزية وكثير بل كل الأرقام والأعداد التى أتت فيه لا علاقة لها بالزمن الأرضى فى أيامه وساعاته التى نعمل بها الآن.

(١) القبض على الشيطان وملك الألف سنة (١٤-٦):

٤ وَرَأَيْتُ عُرُوشًا، فَجَلَسُوا عَلَيْهَا، وَأَعْطُوا حُكْمًا. وَرَأَيْتُ نُفُوسَ الَّذِينَ قُتلُوا مِنْ أَجْلِ شَهَادَة يَسُوعَ، وَمَنْ أَجْلِ كَلِمَة الله، وَالَّذِينَ لَمْ يَسْجُدُوا لِلْوَحْشِ وَلاَ لِصُورَتِه، وَلَمْ يَقْبَلُوا السِّمَةَ عَلَى جَبَاهِهِمْ وَعَلَى أَيْدِيهِمْ، فَعَاشُوا وَمَلَكُوا مَعَ الْمَسِيحِ أَلْفَ سَنَة. ٥ وَأَمَّا بَقَيَّةُ الأَمُوَات، فَلَمْ تَعَشْ حَتَّى تَتِمَّ الأَلْفُ السَّنَة. هَذَه هِيَ الْقيَامَةُ الأُولَى. ٦ مُبَارَكَ وَمُقَدَّسٌ مَنْ لَهُ نَصِيبٌ فِي الْقيَامَة الأُولَى، هَؤَلاَءِ لَيْسَ لِلْمَوْتِ السَّنَة. هَذَه هِيَ الْقيَامَةُ الأُولَى. ٦ مُبَارَكَ وَمُقَدَّسٌ مَنْ لَهُ نَصِيبٌ فِي الْقيَامَة الأُولَى، هَ التَّالِي سُلْطَانٌ عَلَيْهِمْ، بَلْ مَيَكُولُونَ كَهَنَةُ لِلَهِ وَالْمَسِيحِ، وَسَيَمْلِكُونَ مَعَهُ أَلْفَ

ع١: منظر جديد شاهده القديس يوحنا وهو رؤيته لملك جديد نازل من السماء، إعتقد الكثير من المفسرين أنه رمز للمسيح ذاته وذهب البعض الآخر لمجرد إنه ملك مكلَّف من المسيح بإتمام مشيئته ... والمنظر الذى ظهر به الملك يدل على المهمة العظيمة المكلَّف بإتمامها.

### Ж٤٣०Ж

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

مفتاح الهاوية : منظر يوحى لنا بأن الهاوية هى مكان له أبواب، ولكن المعنى الروحى المقصود هو أن الهاوية وإن كانت مكان الشيطان وأنباعه إلا أنها تحت سلطان الله المطلق الذى يملك مفتاحها.

سلسلة على يده : تستخدم السلسلة في تقييد المجرمين، والمشهد كله هو مدخل لما هو آت.

ع٢: استخدمت السلسلة في تقييد الشيطان، ولنلاحظ استخدام أربعة ألقاب لاسم الشيطان عند القبض عليه.

التنين : وهو لقب الشيطان في سفر الرؤيا ويعنى رئيس الشياطين وكان من أتباعه "الوحش والنبي الكذاب".

> **الحية القديمة** : أى الذى أغوى آدم وحواء فى الفردوس قديمًا. **الشيطان** : الاسم الأكثر شبوعًا ومعناه المشتكى والحاسد لأولاد الله.

إبليس : عدو كل بر وصلاح. راجع أيضاً المعانى في (ص١٢: ٩)

والمقصود بسرد كل هذه الأسماء هو التأكيد أن القبض على الشيطان قد تمَّ وليس مكان للشك، ولتقريب الصورة للأذهان ... كأن تكتب الجرائد اليومية خبر القبض على مجرم، وتذكر اسمه الرباعي للتأكيد على هويته.

قيده ألف سنة : أثارت هذه "الألف سنة" جدلاً في تحديد زمن بدايتها الأرضى وهل تم ذلك أم سوف يتم ...؟! والمبدأ المعروف أن الكتاب المقدس يُفَسَّر في ضوء الكتاب المقدس؛ ولأن المسيح نفسه أشار إلى زمن تقييد الشيطان عندما قال :

"لا يستطيع أحد أن يدخل بيت القوى وينهب أمتعته إن لم يربط القوى أولاً"(مت٢٩: ٢٩). "رأيت الشيطان ساقطًا مثل البرق من السماء" (لو ١٠: ١٨) "الآن يطرح رئيس هذا العالم خارجًا" (يو ١٢: ٣١)

لهذا تؤمن الكنيسة بأن هذا التقييد تزامن مع تجسد المسيح وتدبير عمله الخلاصى على خسَّبة الصليب، والشيطان الذي كان يربط الناس قديمًا (لو١٣: ١٦) صار مربوطًا بسلطان المسيح.

### ¥277¥

ع٣: طرحه فى الهاوية : أى صارت مملكته (الهاوية) هى مكان سجنه. أغلق عليه : تأكيد لسلطان الله والمفتاح الذى كان مع الملك. ختم عليه : تعبير تصويرى يفيد عدم القدرة على الخروج وعدم السماح لأحد بالفتح له. لكى لا يضل الأمم : أى الغرض من تقييد الشيطان هو إعطاء راحة نسبية للعالم بعد كثرة شروره.

حتى تتم الألف سنة : ترتبط نهاية الألف سنة ببداية علامات مجئ السيد المسيح الثانى وقد سبق الإشارة أن هذه الألف سنة ليست زمنًا أرضيًا.

والمعنى المراد من الآية كلها أن القبض على الشيطان قد تمَّ بتجسد وفداء المسيح للبشر وتم أيضًا تحديد إقامته فى الهاوية ولم يعد للشيطان سلطان على الإنسان كما كان، ولكن وجوده الحالى فى الهاوية لا يمنعه، حتى بعد تقييده، من استمراره فى حروبه وبث أفكاره وتشويشه وإغوائه، فهو كمن ينبح خلف الأسوار ولكن لازال لنباحه تأثير على كثيرين، فيخيفهم ويز عجهم ويسقطهم فى خطايا متتوعة ولكن لم يعد له سلطان أن يأخذ المؤمنين إلى الجحيم مكان مملكته، بل يدخلون إلى فردوس النعيم مكان انتظار الأبرار وأصبح من السهل

يحل زمانًا يسيرًا : أى قبل مجئ المسيح الأخير يُسمَح له أيضًا أن يقوم بحربه الأخيرة قبل دينونته النهائية.

٤: رأيت عروشا : أى كراسى عظيمة سمائية.

جلسوا عليها : وعد السيد المسيح الإثنى عشر بالجلوس على الكراسي حوله في ملكوته" (مت١٩: ٢٨).

أعطوا حكمًا : مرتبطة بنفس الوعد السابق إذ أعطى السيد المسيح الآباء الرسل حق إصدار الأحكام ودينونة الأمم (مت١٩: ٢٨، ٢٩).

يروى القديس يوحنا لنا عن مشهدين فى صورة واحدة، فالمشهد الأول هو جلوس الرسل والقديسين على عروش حول عرشه فى مجلس حكمه، أما المشهد الثانى فهو خاص بجميع المؤمنين المتمتعين بالوجود مع المسيح ومصاحبته فى مجده. وقد حدد لنا القديس يوحنا أن

### \*{\*\*\*

مرؤرًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

هؤلاء الناس هم من لم يسجدوا للوحش ولا صورته ولم يقبلوا سمته وقد سبق الكلام عن هذا كله وشرحه في (ص١٣: ١٥–١٨)، والمعنى المراد أنه لن يملك مع المسيح إلاً من قاوم الشيطان ورفض وانتصر عليه.

ع٥: أما **بقية الأموات** : أى الناس الذين لن يشاركوا المسيح فى ملكه ومجده لأنهم تبعوا الشيطان وسمة الوحش ولم يتوبوا، ولهذا وصفوا بالأموات أى أموات فى نظر الله روحيًا وإن كانوا يحيون على الأرض بأجسادهم.

لم تعش حتى تتم الألف سنة : لم تتب ولم تتمتع بالحياة مع المسيح فى كنيسته على الأرض خلال الزمن الأرضى، أى الألف سنة التى يملك فيها المسيح على قلوب أولاده فى الكنيسة ومن انتقلوا منهم فى فردوس النعيم. والمعنى أن هؤلاء الأشرار أى الأموات روحيًا ليس لهم مكان فى الكنيسة ولا الفردوس ويظل هذا الأمر طوال الألف سنة أى الفترة التى نحياها الآن، والروح القدس يدعو الكل للقيامة من موتهم بالإيمان بالمسيح والإرتباط بالكنيسة.

هذه هى القيامة الأولى : ما معنى القيامة الأولى، وما هى إذًا القيامة الثانية وهل هناك قيامتان للأجساد أم ماذا ؟!..

لأهمية هذا الموضوع ولتعلقه بإيمان الكنيسة نوضح الآتي :

١- أنه لا توجد سوى قيامة واحدة للأجساد وذلك فى مجئ المسيح الثانى ونهاية الحياة على الأرض وبدء الدينونة العامة (يو ٥: ٢٨، ٢٩، ٢٣ مان ٢ / ١٠ معنى الأرض وبدء الدينونة العامة (يو ٥: ٢٨، ٢٩، ٢٣ مان ٢ / معنى القيامة الأولى هو القيامة الروحية التى هى القيامة بالتوبة والمعمودية من موت الخطبة كما أكد على ذلك الكتاب المقدس نفسه.

أنتم إذ كنتم أمواتًا بالذنوب والخطايا التي سلكتم فيها قبلاً ... أقامنا معه في المسيح يسوع" (أف٢: ١–٦).

"مدفونين معه في المعمودية التي فيها أقمتم أيضًا معه بإيمان عمل الله" (كو ٢: ١٢) "كل من كمان حيًا و آمن بي فلن يموت (قائم) إلى الأبد". (يو ١١: ٢٦)

### ¥٤٣́٨¥

"نحن نعلم أننا انتقلنا من الموت إلى الحياة (القيامة)" (ايو ٣: ١٤)

مما سبق يمكن التأكيد على معنى القيامة الأولى .. فهى الإيمان بالسيد المسيح ورفض الشيطان ومقاومته وقبول المعمودية من الكنيسة المقدسة والثبات والجهاد حتى النفس الأخير. أما القيامة الثانية كما ذكرنا فهى قيامة الأجساد فى يوم الدينونة والدخول إلى الملكوت الأبدى.

عr: لهذا استحق التطويب والمدح من كان له نصيب في القيامة الأولى "أى المؤمنين الحقيقيين الثابتين" الذين ماتوا عن شهوات العالم فقاموا وعاشوا في العالم بفكر القيامة والإنتصار .

الموت الثاني : يمكن فهم تعبير الموت الثاني بأكثر من طريقة.

الأولى : إذا أعتَبِرَ أن الموت الزمنى للجسد هو الموت الأول بالتالى صار الموت الثانى تعبير يرمز لهلاك الإنسان الأبدى.

الثانية : إذا أعتُبِرَ أن الموت الأول هو حياة الخطية قبل التوبة، فيصير الموت الثاني هو موت الجسد الزمني.

والمعنى على أى الأحوال هو أن من كان له القيامة الأولى فى المسيح بالإيمان والمعمودية والتوبة لن يؤذه فى شئ موت جسده زمنيًا كما قال السيد المسيح "لا تخافوا من الذين يقتلون الجسد" إذ ليس لهم سلطان على الروح. فالروح تتنقل إلى الفردوس وتتهلل هناك ولا تتأثر بموت الجسد على الأرض ثم تخلد بعد ذلك فى الملكوت الأبدى بعد مجئ المسيح الثاني.

**ليس للموت الثانى سلطان عليهم:** جملة اعتراضية تؤكد أنهم سيقومون فى اليوم الأخبر ويملكون إلى الأبد مع المسيح. فهو يقصد أن المؤمنين الذين سيعيشون بالإيمان والتوبة على الأرض سيكونون كهنة لله على الأرض بذبيحة نفوسهم.

سيكونون كهنة لله والمسيح : سبب آخر لتطويبهم ومدحهم أنهم كانوا كهنة أنثاء حياتهم على الأرض بتقديم ذواتهم وإرادتهم ذبيحة حية يومية أمام الله فى عبادتهم وخدمتهم له، وسيملكون أيضًا بوداعتهم وسلوكهم المسيحى على قلوب من يحيوا معهم (مت٥: ٥) حتى

### ¥2۳9¥

مؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

مجئ المسيح الثاني، وكلمة ألف سنة هنا رمزية كما سبق وأوضحنا أنها تشمل الزمن من تجسد وفداء المسيح حتى قرب مجيئه الثاني.

أليها الحبيب تشدد وتشجع واثبت فى قيامتك الأولى وتذكر وعد السيد المسيح إن ثبت فلن يؤذيك الموت الثانى ولن تهلك نفسك، ولكن لكى تثبت فى هذه القيامة عليك أن تتجنب كل أسباب الموت الثانى ولن تهلك نفسك، ولكن مغريات العالم وشهواته وتمسك بتويتك اليومية، فالتوبة هى قيامتك التى إن تركتها لن يتركك الموت الثانى.

بينما ذهب البعض (من الطوائف الأخرى) فى تفسير أن الألف سنة هى ألف سنة زمنية وسيملك فيها المسيح على الأرض ويدير شئونه مع قديسيه من أورشليم؛ ترفض كنيستنا هذا التعليم بجملته لأكثر من سبب :

- ١- إعلان المسيح ذاته أكثر من مرة أن مملكته ليست من هذا العالم.
- ٢- إعلان المسيح عن مجيئه مرة ثانية وأخيرة وهذه المرة تشهد انحلال الطبيعة وسقوط الكواكب ونهاية الحياة على الأرض (مت٢٤).
- ٣- كل الأزمنة والأحداث فى سفر الرؤية أحداث رمزية ذات مدلولات روحية.. فلماذا هذا الزمن بالذات نفهمه حرفيًا ؟!.

(٢) حلاالشيطانزمَنا قليلًا (ع ٧-١٠):

٧ ثُمَّ مَتَى تَمَّت الأَلْفُ السَّنَة، يُحَلُّ الشَّيْطَانُ منْ سَجْنِه، ٨ وَيَخْرُجُ لِيضِلُّ الأَمَمَ الَّذِينَ فِي أَرْبَعِ زَوَايَا الأَرْضِ: جُوجَ وَمَاجُوجَ، لِيَجْمَعَهُمْ لِلْحَرْبِ، الَّذِينَ عَدَدُهُمْ مثْلُ رَمْلِ الْبَحْرِ. ٩ فَصَعدُوا عَلَى عَرْضِ الأَرْضِ: جُوجَ وَمَاجُوجَ، لِيَجْمَعَهُمْ لِلْحَرْبِ، الَّذِينَ عَدَدُهُمْ مثْلُ رَمْلِ الْبَحْرِ. ٩ فَصَعدُوا عَلَى عَرْضِ الأَرْضِ: جُوجَ وَمَاجُوجَ، لِيَجْمَعَهُمْ لِلْحَرْبِ، الَّذِينَ عَدَدُهُمْ مثْلُ رَمْلِ الْبَحْرِ. ٩ فَصَعدُوا عَلَى عَرْضِ الأَرْضِ: جُوجَ وَمَاجُوجَ، لِيَجْمَعَهُمْ لِلْحَرْبِ، الَّذِينَ عَدَدُهُمْ مثْلُ رَمْلِ الْبَحْرِ. ٩ فَصَعدُوا عَلَى عَرْضِ الأَرْضِ، وَأَحَاطُوا بمُعَسْكَرَ الْقدِّيسِينَ، وَبِالْمَدِينَة الْمَحْبُوبَة، فَنَزَلَت ناز مَنْ عند الله مَن السَّمَاء عَرْض الأَرْض، وَأَحَاطُوا بمُعَسْكَرَ الْقدِّيسِينَ، وَبِالْمَدِينَة الْمَحْبُوبَة، فَنَزَلَت ناز مَنْ عند اللهُ مَن السَّمَاء وَ أَكَلَتْهُمْ. ٩ وَإِنْلَيسُ اللَّذَى كَانَ يُضَلُّهُمَ طُوحَ فِي بَحَيْرَةِ النَّارِ وَالْكِبْرِيتِ، حَيْتُ اللَوَحْشَ وَالَنَبَقُ السَعَاء الْمَنْ اللَدَى كَانَ يُضَعُلُهُمْ طُوحَ فَي بَحَيْرَةِ النَّارَ وَالْكِبْرِيتِ، وَيَعْ أَلُو حَشَ أَلُو عَشَ وَالنَّبَيْ وَالَيْ مَعَنْهُمْ للْحَرْبُ وَالْذَينَ فَي مَا أَعْ قُلُ مُ مَنْ الْبَعْ مَ أَصَعَدُوا الْمَعَاء وَالْمَ مَا الْدَى حَمْ أَعْرَ مَ مَعْتَ الْمَالَا الْعَامَة الْعَنْ الْعُمَ مَالَ أَنْ وَالْنَبَعْنَ إِنَّكُونُ مَ مَنْ الْعَالَ الْمَاء الْعَنْ أَعْرَ مَ اللَهُ مَعْهُ لَا أَنْ مَ اللَهُ مُ اللَهُ مَ مَا أَنْ وَ الْنَابَ مَ مَ أَعْتَ مَ مَ أَنْ أَعْنَ الْنَاسَ اللَهُ مَا أَنْ إِنَ مَ مَعْ مَ أَعْنَ أَعْ مَ مَ الْنَا مَ مَا أَنْ أَنْ مَ إِنَّا الْمَ مَا أَعْنَ الْعَامَ مَ اللْعَرْضَ مَا أَمْ الْعَامَ مَ مَ اللْعَامِ مَ الْ إِنْ مَ مَ إِنْ أَمْ مَ مَ أَنْ مَ مَ أَنْ أَنْ مَ مَ أَنْ مَ الْمَامَ مَ مَ أَنْ مَ مَ أَنْ مَ أَنْ مَ مَ مَ إِنْ مَ مَ أَنْ مَ أُنْ أَنْ مَ أَنْ مَ مَ أَنْ مَ إِ مَ أَنْ مَ مَ أَنْ مَ مَ أَنْ مَ أَنْ مَ مَ أَنْ مُ أَنْ مَ أَنْ مُ أَذَى أَعَانَ مَ مَ أَنْ مَ أَنْ مَ مَ مَ أَنْ أَنْ مَ إِنْ مَ أَنْ مَ مَ مَ أَنْ مَ أَسَ مَ أَنْ أَنْ مَ أَنْ أَنْ مَ أَعْنُ مَ مَ

ع٧: **متى تمت الألف سنة** : أى قرب نهاية زمن الحياة الأرضى وقبل مجئ السبد المسيح الثانى بفترة وجيزة ولفترة قصيرة.

¥٤٤∙¥

يحل من سجنه : أى يسمح الله له بفترة قصيرة أن يستخدم فيها كل قوته وعنفه، وستكون فنرة صعبة يحاول أن يضلَ فيها المختارين ولكن قوة الله تسندهم فلا يعترون.

ع٨، ٩: هذان العددان يوضحان لنا المعركة الأخيرة، وقد ذكرت بلا إسهاب ولا تفصيل.. ويمكن وصفها في الآتي :

- ١- خروج الشيطان ليجمع أنصاره للحرب من كل أركان العالم "أربع زوايا الأرض".
- ٢- كان عددهم لا يحصى وأحاطوا بالكنيسة فى حرب شرسة إذ أتوا من عرض الأرض بشرهم لإهلاك الكنيسة "معسكر القديسين والمدينة المحبوبة".
- ٣- كانت النهاية سريعة ومروعة إذ أنزل الله نارًا إلهية من السماء(جام غضبه: ص١٦) فالتهمتهم جميعًا.

جوج وماجوج : كذاية عن الشيطان وأعوانه، أما فى الأصل فهما ملكان للممالك الشمالية التى حاربت وعادت إسرائيل قديما وتنبأ عنها حزقيال (حز ٣٨: ٢) وعن خرابها الشديد (حز ٣٨: ٧-١٣).

ع١٠: أما قائدهم الأعلى ومدبر مملكة الشر كلها الذى خدع وأضلَّ الكثيرين وراءه فكان مصيره الهلاك الأبدى فى بحيرة النار والكبريت وصاحباه أيضًا أكبر أعوانه فى مملكة الشر وهما الوحش والنبى الكذاب.

أما مصيرهم فهو العذاب النهائى والأبدى وبلا توقف أو رحمة "تهارًا وليلاً". وهذا إعلان لنا جميعًا عن أن عدل الله ونقمته من الأشرار آنية .. آتية مهما أطال أناته عليهم. ويلاحظ أيها القارئ العزيز أنه بنهاية هذا المشهد لا يُذكَر الشيطان ولا أعوانه ثانيةً.

بحيرة النار والكبريت : هى المكان الأبدى المعد لعذاب الأشرار وهو ليس الجحيم وليس أيضًا الهاوية .. فلن يدخل هذا المكان أحد من الأشرار قبل مجئ المسيح ودينونته. \* إذا عارضك الكثيرون فى سلوكك بالبر فلا تنزعج، وإن ضغطوا عليك سواء المقربين منك أو المسئولين عنك لتخطئ إلى الله فلا توافقهم بل لتطع وصايا الله قبل كل إنسان. ثابر فى

### ¥22\\*

مُؤَيَّا يُوحَنَّا اللاَهُوتِي

جهادك عالمًا أن كل الشر سيزول وسيكافئك الله في النهاية على أمانتك وأيضًا يسندك في مواجهتك للعالم حتى تكمل أيام غربتك بسلام فيه.

(٣) اللهينونترالعامتر (ع ١١-١٥):

١٩ أُمَّمَ رَأَيْتُ عَرْشًا عَظِيمًا أَبْيَضَ، وَالْجَالِسَ عَلَيْهِ الَّذِى مَنْ وَجْهِهِ هَرَبَتِ الأَرْضُ وَالسَّمَاءُ، وَرَهُ لَهُمَا مَوْضِعٌ. ١٩ وَرَأَيْتُ الأَمْوَاتَ صِغَارًا وَكَبَارًا وَاقَفَينَ أَمَامَ الله، وَالْفَتَحَتْ أَسْفَارٌ، وَالْفَتَحَ سَفُرٌ أَخُو مُعَارًا وَاقَفِينَ أَمَامَ الله، وَالْفَتَحَتْ أَسْفَارٌ، وَالْفَتَحَ سَفُرٌ آخَرُ هُوَ مَعْرَاً مَوَاتَ صِغَارًا وَكَبَارًا وَاقَفَينَ أَمَامَ الله، وَالْفَتَحَتْ أَسْفَارٌ، وَالْفَتَحَ سَفُرٌ آخَرُ هُوَ مَعْرَا أَحُو مُعَارًا وَاقَفِينَ أَمَامَ الله، وَالْفَتَحَتْ أَسْفَارٌ، وَالْفَتَحَ الفُرْخُ مُوَ مَعْرَا أَمَو مَعْدَا وَالصَّمَاءَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَحْوَاتَ مَمَّا هُوَ مَكْتُوبًا فَى الأَسْفَارِ بِحَسَبِ أَعْمَالِهِمْ. ١٣ وَسَلَّمَ الْمَحْرُ أَخُورُ هُوَ سَفُرُ الْحَيَاةِ، وَدِينَ الأَمُواتُ مَمَّا هُوَ مَكْتُوبًا فَى الأَسْفَارِ بِحَسَبِ أَعْمَالِهِمْ. ١٣ وَسَلَّمَ الْمَحْرُ الْحَراتَ اللَّرُولَتَ اللَّهُ وَاحَد بِحَسَبِ أَعْمَالِهِ.

ع١١: ثم رأيت : ينقلنا القديس يوحنا بهذا التعبير إلى مشهد الدينونة العامة والأخيرة. عرشًا عظيمًا أبيض : أى عرش المسيح ذاته وقال عنه عظيمًا ليميزه عن أى عرش آخر كعروش التلاميذ أو القديسين (٤٤). والبياض يرمز للطهارة والنقاء المطلق الذى يتميز به الله وحده.

هربت الأرض والسماء : زالنا ولم يكن لهما موضع أو حياة، والسماء هنا مقصود بها سماء النجوم والكواكب.

المشهد هنا مخيف ومهيب إذ جلس المسيح نفسه على عرش دينونته النقى والطاهر والعادل بعد أن زالت كل علامات العالم المادى المعروف لدينا، وصرنا فى زمن الأبدية اللانهائية.

ع١٢: ظهر أمام العرش كل الأموات قائمين بأجسادهم الجديدة من كبير هم إلى صغير هم فالقيامة للكل حتى للأطفال.

انفتحت الأسفار : أى فتحت الكتب التي احتوت ورصدت أعمال كل واحد منهم.

¥2£7¥

الأصحاح العشرفين

سفر الحياة : فتح كتاب آخر كتبت فيه أسماء وارثى الحياة الأبدية.

دين الأموات : تمت محاسبة كل واحد على كل الأعمال التي أتى بها في حياته والمكتوبة في الأسفار، إذ كان كل شئ مدونًا.

بحسب أعمالهم : أى ليس بحسب مراكز هم أو مهامهم العظيمة على الأرض بل بحسب أعمالهم الموافقة أو المنافية لوصايا المسيح.

يصف القديس يوحنا كيفية إتمام الدينونة، إذ واجه كل إنسان في يوم الدينونة كل أعماله التي عملها بإدراك ووعي سواء كان صغيرًا أو كبيرًا، فكل ما لم يتب عنه الإنسان هو مسجل عليه ومحفوظ ولا يستطيع أن ينكره أو يبرره.

ع٢٢: سلّم البحر الأموات : المعنى المباشر هو أن من كان ميتًا بالغرق في البحر وليس مدفونًا قام أيضيًا.

الموت والهاوية : أى من كان ميتًا ومقبوضًا عليه في الجحيم قام أيضًا من الموت للدينونة.

المعنى العام لهذه الآية هو، حيث أن الله هو وحده صاحب السلطان على الخليقة كلها وأمر ببدء الدينونة، قامت الأجساد كلها بصرف النظر عن مكان وجودها أو دفنها واتحدت بالأرواح حتى تتم الدينونة بحسب قضاء الله العادل ويعطى كل واحد بحسب عمله. وجاءت هذه الآية تصورً البحر والهاوية كأشخاص الحراس الذين أؤتمنوا على الأرواح والأجساد وجاء الآن زمان تسليمهم للدينونة.

ع١٤: لأن الموت والهاوية إرتبطا بالخطية صارا عدوين لله، كقول القديس بولس "أن آخر عدو يبطل هو الموت" (١كو ١٥: ٢٦) ولأنه بعد القيامة لن يكون هناك موت آخر ولا احتياج للهاوية (مكان انتظار الأشرار أو الشيطان)، فقد ألقى الله بهما إلى البحيرة أيضًا وهى بحيرة العذاب الأبدى التي ذكرت في (١٠٤).

### ¥257¥

مرفريا بوحنا اللاهوتي

هذا هو الموت الثانى : أى هذا هو الموت والهلاك الأبدى الذى ليس بعده حياة أو فيامة، وهو العذاب الدائم فى بحيرة النار والكهريت وهو فى غاية الشناعة.

ع١٥: أى من لم يكن له حياة صالحة أو توبة دائمة ورفض بأعماله الشريرة أن يكون اسمه مكتوب فى سفر الميرات الأبدى (سفر الحياة) صار مرفوضًا، وتم طرحه فى البحيرة مثلما طُرِحَ التنبن والوحش والنبى الكذاب وكل أتباع الشر والموت والهاوية، فالمصير واحد لكل الأشرار.

# للهى الحبيب إن مشهد الدينونة لمشهد مرعب جدًا، تهتز له النفس وتهابه، فاجعله ماثلاً أمامى دائمًا يا الهى حتى لا أتهاون ولا أنصرف الى حياة الشر واجعلنى أصلى دائمًا مع كنيستك فى صلاة الستار (من الأجبية) قائلا "إن دينونتك لمرهوبة، إذ تحشر الناس وتقف الملائكة. وتفتح الأسفار وتكشف الأعمال وتفحص الأفكار. أية إدانة تكون إدانتى أنا المضبوط بالخطايا، من يطفئ ظلمتى إن لم ترحمنى أنت يا رب ؟ لأنك متعطف على البشر.



### \* ٤ ٤ ٤ \*

الأصحاح الحادى والعشروت السماء والأرض الجديدتان

× 🕂 ×

مقدمة الأصحاح : بعد طرح الشيطان وأعوانه وكل الأشرار فى البحيرة المتقدة بالنار والكبريت ومشهد الدينونة، ينقلنا الروح إلى مشهد رائع وهو حديثه عن ملكوت السموات ولقاء المسيح مع أولاده القديسين.

(۱) مسکن اللہ میچ الناس (ع۱–۸):

المُومَّ رَأَيْتُ سَمَاءً جَدِيدَةً وَأَرْضًا جَدَيدَة، لأَنَّ السَّمَاءَ الأُولَى وَالأَرْضَ الأُولَى مَضَتًا، وَالْبَحُرُ لاَ يُوجَدُ فِى مَا بَعْدُ. ٢ وَأَنَا، يُوحَنَّا، رَأَيْتُ الْمُكَدِينَة الْمُقَدَّسَة، أورُشَلِيمَ الْجَدِيدَة، نَازِلَةً مِنَ السَّمَاء مِنْ عِنْدِ الله، مُهَيَّاةً حَعَرُوس مُزَيَّنَة لرَجُلها. ٣ وَسَمعْتُ صَوْتًا عَظِيمًا مِنَ السَّمَاء قَائلاً: «هُوَذَا مَسْكَنَ الله مَعَ الله، مُهَيَّاةً حَعَرُوس مُزَيَّنَة لرَجُلها. ٣ وَسَمعْتُ صَوْتًا عَظِيمًا مِنَ السَّمَاء قَائلاً: «هُوذَا مَسْكَنَ الله مَعَ الله، مُهَيَّاةً حَعَرُوس مُزَيَّنَة لرَجُلها. ٣ وَسَمعْتُ صَوْتًا عَظِيمًا مِنَ السَّمَاء قَائلاً: «هُوذَا مَسْكَنُ الله مَعَ اللَّاس، وَهُو سَيَسْكُنُ مَعَهُم، وَالْمَوْتُ لاَ يَكُونُ فَى مَا بَعْدُ، وَلاَ يَكُونُ مَعْهُمُ إِلَهًا لَهُمْ. ٤ وَسَيَمْسَحُ اللَّهُ مَا النَّاس، وَهُو سَيَسْكُن مَعَهُم، وَالْمَوْتُ لاَ يَكُونُ فِى مَا بَعْدُ، وَلاَ يَكُونُ حُزْنٌ وَلاَ صُرَاخِ وَلاَ وَحَع فِى مَا بَعْدُ، وَلاَ يَكُونُ حَزْنٌ وَلاَ صُرَاخِ وَلاَ وَجَع فِى مَا بَعْدُ، وَلاَ مَوْنَ عَنْ مَعَدُيهُ اللهُمْ. ٤ وَمَيَعُ عَلْ مَعْبُ، وَاللَّهُ وَلَى وَاللَّهُمُ اللَّهُ مَنْ عَنْ مَعْدُ، وَاللَّهُ مَنْ عَنْ مَعَنْ اللهُمُورَ الأُولَى قَالُمُونَ لاَ يَكُونُ فَى مَا بَعْدُ، وَاللَّ مُنْ عَنْهُ مَد عَنْ مَنْ عَدُ مَنْ عَنْهُ مَعْتُ مَعْتُ اللَّهُ مَعْتُ الْعَرْضُ مَنْ عَنْ مَعْ مَعْتُ اللَّ مَعْتُ مَعْتُ مَعْتُ مَا الْعَرْسَ مَا عَانَ مَا عُمُونَ مَعْتَ مُ مَعْ مَعْ عَلَى الْعَوْنَ وَكُونُ مَنْ عَنْ عَنْ مَعْتُ الْعَرْضَ مَا أَنْ عَالَى مَا عَنْ عَامَ مَعْنَا مَنْ عَنْ عَامَ مَعْ عَلَى مَعْتَ مَ مَعْ اللَهُ وَقَالَ مَنْ عَنْ عَنْ عَلْنَ مَنْ عَا عَنْ مَعْنَا الْعَانَ الْعَالَى مَا اللَّعَانَ مَنْ عَنْ وَاللَا مُونَ وَعَنْ وَالْقُونَ مَعْنُ مَعْتَ مَعْ عَلَى مَعْ مَعْتَى مَعْ عَا عَنْعَانَ مَا عَنْعُونُ مَعْ مَنْ عَا مَ الْعَالَى مَعْتَعَانَ الللَّا مَنْ مَا عَنْ مَعْ مَنْ مُ عَلَى مَعْ مَا عَمْ مَنْ عَا عَلَى مَنْ مَا عَنْعَا مَ مَعْتَ مَنْ مَعْ مَنْ عَالَ مَعْ مَنْ مَعْ مَنْ مَا عَنْ عَا عَنْ مَا عَنْ مَنْ عَا عَا عَا مَ مَعْ عَا عَنْ مَعْ مَعْ مَنْ عَا عَامَ مَ مَعْ عَا عَعْرَى مَا مَعْ مَا عَعْ مَا ع

ع١: سماءً جديدة وأرضًا جديدة : أى منظر لخليقة جديدة لم يعرفها البشر من فبل ولم ترد حتى على خيالنا.

يلاحظ أنه في بدء الكتاب المقدس (تك١) كان الكلام عن خلقة السماء والأرض، وإذ ينتهى الكتاب المقدس، يكون الكلام أيضاً على "سماء جديدة وأرض جديدة"، وللتأكيد على

### ¥٤٤०¥

مُؤَيَّا يُوحَنَّا اللاَّهُونِي

هذه الصورة الجديدة للسماء والأرض، يضيف لنا ويؤَّكد زوال الأرض المادية وسماء النجوم التي اعتاد البشر الحياة عليها وتحتها.

أما سبب وجود سماء جديدة وأرض جديدة فهو كناية عن حياة جديدة لا علاقة لها بقوانين الحياة القديمة ولعل أهم معالمها هو وجود الله الدائم فيها، كما سنفهم من الأعداد التالية، فهى إذًا السماء والأرض الروحيتان واللتان تليقان بوجود الله.

**البحر لا يوجد فيما بعد :** البحر يشير للإنقسام والإضطراب، فهو الذى كان يقسم اليابسة، وأمواجه العالية رمز للإضطراب والهياج وعدم السلام.. والمعنى المراد أنه فى الملكوت لا يوجد شئ من الصراعات أو الإنقسام البشرى.

> ع٢: أنا يوحنا : لتأكيد ما هو آت .. كأن يقول إنسان "رأيت بعينيّ". أورشليم الجديدة : رمز لملكوت السموات.

يستكمل القديس يوحنا رؤياه فيعلن لنا أنه رأى مدينة الله المقدسة مهداة من الله (نازلة من السماء) ليرثها الغالبون ويتمتعوا بها؛ ولوصف شدة جمالها لم يجد القديس يوحنا تعبيراً أبلغ من أنها "عروس مهيأة لرجلها" لأنه معروف عند الناس أن أبهى صورة للفتاة هو يوم زفافها.

ع٣: وفى فرح وغبطة تعلن الخليقة السمائية "**صوتًا عظيمًا من السماء**"، أن هذه المدينة العظيمة أجمل اسم لها هى أنها "مسكن الله مع الناس" أى المكان الذى سيجمع الله مع الناس فى سكنى دائمة حيث نراه جميعًا "وجهًا لوجه" (اكو١٣: ١٢) وسيكون الجميع شعب ورعية الله، أما الله ففى وسط الجميع بمجد لاهوته مصدر إشباع وسعادة أبدية.

"مسكن الله مع الناس" : استخدم الوحى الإلهى كلمة "المسكن" عند وصف أول كنيسة صنعها الله بأدق تفاصيلها وهى "خيمة الاجتماع"، لأن الله أراد أن يعلن لشعبه أنه يريد أن يسكن فى وسطهم أيضًا إذ كانت الخيمة "المسكن" تُنصَب فى وسط أسباط شعب بنى إسرائيل. والكنيسة أيضًا "المسكن" رمز دائم للسماء حيث يتقابل فيها الإنسان مع الله، ومسكن الله مع الناس هو أيضًا بيان لعظم محبته لجنس البشر، فهذه مسرة قلبه أن يكون كأب بين أو لاده، وكذلك بيان لإتضاعه وتنازله.

### \*227\*

الأصحاح الحادى والعشروت

ع٤: سيمسح الله كل دمعة من عيونهم : بالطبع لن تكون هناك أية دموع فى أورشليم الجديدة ولكن كفانا أن نتأمل هذا المنظر الجميل الذى صوَّره لنا القديس يوحنا، فالمسيح فى كمال حنانه يمد يده على وجه كل منا ليمسح من فكرنا كل ذكرى ألم أو تعب أو ضيق إجتازه الإنسان أثناء حياته الأولى وجهاده من أجل اسم الله. والمنظر بجانب إبرازه لحنان المسيح يحمل أيضًا مدى إحساس الله بنا وعدم نسيانه لأمانة أولاده، وأخيرًا يؤكد الله لنا فكرة التعويض بالراحة والسعادة عن الألم السابق؛ فما أروع حنانك يا إلهى ورقة مشاعرك وعدلك وحبك لرعيتك أيها الراعى الصالح.

الأمور الأولى مضت : تأكيد أن زمن الأحزان والأوجاع والصراخ كلها من الأمور السابقة التي لا مكان لها حيث السعادة اللانهائية في حضرة الله.

ع٥: خرج أمرًا مباشرًا من السيد المسيح "**الجالس على العرش**" ليوحنا بكتابة أقواله ووعوده الصادقة الأمينة، وهى أقوال تؤكد ما سبق الإشارة إليه فى الأعداد الأربعة السابقة من زوال الأمور القديمة وإتيان الله بأمور جديدة لم نعرفها قبلاً .. ولكنها مصدر سعادتنا الأبدية.

ع٦: قد تم : هذا القول للمسيح ومعناه أنه أنجز بالفعل هذه الخليقة الجديدة وهيًّا ملكوته لاستقبال أو لاده المؤمنين بعد الدينونة؛ ولقد استخدم المسيح هذا التعبير مرتين، الأولى عندما أفرغ غضبه على الأشرار (١٦: ١٧) والثانية هذا عندما مجَّد أو لاده في الملكوت. وتعبير "قد تم" تذكرنا بقول مخلصنا أيضًا على عود الصليب "قد أكمل" (يو ١٩: ٣٠) ويقصد إنمام الفداء الذي نناله بالكمال في الأبدية.

الألف والياء البداية والنهاية : تعبير استخدمه المسيح عن وصفه نفسه فى (ص١: ٨) عند أول سفر الرؤيا وهو تعبير يخص لاهوته فهو مصدر كل الأشياء وخالقها وهو أيضاً الإله الأزلى الأبدى.

أنا أعطى العطشان من ينبوع ماء الحياة مجانًا : يذكرنا هذا الكلام بحديث الرب يسوع مع المرأة السامرية "يو٤" والذى لم تفهمه أولاً ... والمعنى الروحى هنا أن كل العطاش إلى البر والقداسة (ماء الحياة)، المسيح هو مصدر عطائهم الوحيد، سواء كان هذا أثناء الزمن الأرضى أو في زمن الأبدية المطلقة ...

### \*{ £ { V\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوَتِي

مجانًا : أى هبة ونعمة من الله وهذا يتمشى مع محبته وأبوته، فالخلاص قُدَّم مجانًا وكل نعمه علينا مجانية وكذلك هباته الروحية، ولكن لا ننسى أن الله عادل أيضًا ولا ينسى كل من رفض البر وطلب الشر.

ع٧: من يغلب : هذا التعبير استخدم في (ص٢، ص٣) مع رسائل أساقفة الكنانس السبع وللتذكير هنا نقول أن هذا التعبير معناه :

أ) امكانية الغلبة التي أعطيت بالخلاص لأولاد الله.

ب) ضرورة الغلبة للميراث والتمتع بالعطايا المجانية (ينبوع ماء الحياة).

يرث كل شيئ: ما أعده الله لأبنائه محبى اسمه القدوس والغالبين بصبر إيمانهم وجهادهم.

أكون له : إنتقل السيد المسيح هنا لخصوصية العلاقة بين كل نفس غالبة وبين مسيحها، فبعد أن كان الكلام عن الشعب المسيحى "يكونون له شعبًا" (٣٤).. يوجه الكلام هنا لكل نفس غالبة على حدة فيصير كل الميراث (كل السماء) لكل واحد، وكل إنسان يصير ابنًا مُميَزًا كأنه ابن وحيد يستمتع بملء أبوة أبيه ... ولنلاحظ أيضًا رقة تعبير المسيح في وصف العلاقة حينما قال "أكون له إلها" فلم يقل يكون لي عبدًا بل قال ابنًا وهو التعبير الأكثر إتفاقًا مع أبوة الله الواهب الميراث ليس للعبيد بل للأبناء.

ع
 عام هذا العدد يوضع فئات الممنوعين من الميراث الأبدى ومن عطية ماء الحياة المجانى والذى يكون نصيبهم ليس فى أورشليم السمائية بل هلاكهم "الموت الثانى" والعداب اللانهائى فى البحيرة المتقدة بالنار والكبريت... وهؤلاء الفئات هم :

- (١) الخانفون : ليس المقصود هذا الخوف بمعنى القلق على الآخرين أو الخوف من الحيوانات أو الحشرات ... ولكن المقصود الذين خافوا من العالم والأشرار فأنكروا المسيح وتركوا الإيمان من أجل الحياة الأرضية.
- (۲) **غير المؤمنين** : الذين رفضوا الإيمان بالمسيح وفدائه المجانى وقاوموا كنيسته، فبغير إيمان لا يمكن إرضاءه.
  - (٣) الرجسون : مرتكبي خطايا النجاسة ولم يتوبوا عنها.
  - ٤) السحرة : من استخدموا السحر وقوى الشر والظلمة وابتعدوا بهذا عن الله وعادوه.
     ٤٤٨%

الأصحاح الحادى والعشروت

(٥) جميع الكذبة : أى من ضلوا وأضلوا الناس ... وبدلاً من أن يصنعوا حقًا (إرادة الله فى حياتهم) صنعوا كذبًا (أى كذبوا على أنفسهم وعلى الآخرين). ومن عاش حياته فى الكذب فما هو إلا ابن لإبليس إذ يقول السيد المسيح عن الشيطان "متى تكلم بالكذب فإنما يتكلم مما له لأنه كذاب وأبو الكذاب" (يو ٨: ٤٤).

- (٦) عبدة الأوثان : في مفهومها المباشر أي من يسجد ويعبد الأوثان أما في معناها الروحي هو كل من يعبد ويتعلق بالذات أو المال..
- \* محبة الله وأبوته لا تنسى تعبك على الأرض وتعوضك عنه بأمجاد فى السماء لا يُعَبَّر عنها، فتمسك بجهادك الروحى واحتمل آلام الأرض الموقتة ولا تنجذب وراء الشهوات الزائلة فتحصل على أمجاد السماء.
  - (٢) وصف ملينت الله (أوس شليم إلجليلة) (ع٩-٢٧):

٩ لُمُ جَاءَ إِلَى وَاحدٌ مِنَ السَّبْعَة الْمَارَىكَة، الَّذِينَ مَعَهُمُ السَّبْعَةُ الْجَامَاتُ الْمَمْلُوَةُ مِنَ السَّبْعِ الطَّرَبَاتِ الأَخيرَة، وَتَكَلَّمُ مَعَى قَائِلاً: «هَلُمَ قَارَيَكَ الْعُوُسَ امْرَأَةَ الْحَرُوفَ.» ١٠ وَرَدَهَمَ بَى بِالرُوحَ إِلَى جَبَلَ عَظِيمَ عَال، وَأَرَانى الْمُدَينَة الْعَظيمَة، أورُشَليمَ الْمُقَدَّسَة، نَازِلَةً مَنَ السَّمَاء مَنْ عِنْد الله، ١١ لَهَا مَحْدُ الله، وَلَمَعَائُهَا شِبْهُ أَكْرَمَ حَجَر، كَجَجَرِ يَشْبَ بَلُورِيَّ. ١٢ وَكَانَ لَهَا سُورٌ عَظَيمٌ وَعَال، وَكَانَ لَهَا اثنا عَشَرَ بَابًا، وَعَلَى الثَّبُوبَ اثنا عَشَرَ مَلَاكًا، وَأَسْمَاء مَكُوبَة هِى أَسْمَاء أَسْبَاط بَى الاثنى عشرَر. ١٣ مَنَ الشَّرْق قَلاَئَة أَبْوَاب، اثنا عَشَرَ مَلَاكًا، وَأَسَمَا، مَعْتُوبَة هي أَسْمَاء أَسْبَاط بَى إِسْرَائِيلَ العُرْبُ عَشَرَ. ١٣ مَنَ الشَّرْق قَلاَئَة أَبْوَاب، وَمَنَ الشَّمَال قَلائَة أَبْوَاب، وَمَنَ الْجَنُوب فَلاَئَة الْعَرْبُ عَشَرَ. ١٣ مَنَ الشَرْفَ قَلائَة أَبْوَاب، وَمَنَ الشَّمَال قَلائَة أَبْوَاب، وَمَنَ الْجَنُوب فَلائَة العَرْبُ عَشَرَ. 10 مَنْ الْعَرْبُهُ أَنْوَاب، عام مَعْدَى أَعَشَرَ مَا الْنَعْرُ وَمَن المُون عَشَرَ. 10 مَنْ الْحَدُوفَ أَبْوَاب، وَمَنَ عَشَرَ عَشَرَ. 10 مَنْ الْتُنْعَلُ عَشَرَ الْعَدِينَة مَوْمَو أَنْوَابُ وَعَلَى أَنْ الْنَعْرُ مُولَى وَمَا مَنْ مَا الْمَدِينَة وَالَوْلَنَى عَشَرَ الْعَدِينَة مَوَ الْعَدِينَة مَنْ الْعَرْمَة مَن الْمَدِينَة وَ مَنْ عَشَرَ. 10 وَاللَد الْحَدُوفَ اللْعَنْعَة مُوَامُوعَة مُومَ وَالارتفاع مُتسَاوِيَةً. 10 وَعَنْ مَنْ عَنْ مَنْ عَنْيَ الْمَدِينَة وَ إِنْسَاسَ، أَعَدِينَة وَاللَا لَنْعَرَض الْعَدْرَ عَامَ وَالا وَالْعُونَ الْنَا عَشَرَ الْعَنْ عَشَرَ الْعَرْ مُنْعَانِ أَنْمَا الْعَنْ عَشَرَ الْعَنْ عَشَرَ الْعَنْ وَالْوَلَ الْقَدَانَ الْمَدِينَة وَالَقُونَ عَلَيْ وَالْعَنْ مَنْ مَنْ وَاللْعُنَان الْعَدِينَة وَالْعَنْ الْعَنْعَ وَالْنَ الْعَنْ الْعَنْ فَقَاسُ الْقُولُونَ الْعَنْ مَ مَنْ مَا وَالَ وَالْوَلُ الْعَنْ مَ مَنْ وَالْعَنْ وَالْعَنْ الْعَدِينَة مَنْ وَالْقُولُ وَالْقُولُ وَالْعَنْ الْعَنْ مُولُولُ مَالا اللَّهُ وَا وَالْعَنْ مُ مَا مَنْ مَوْ وَ مَا مَنْ وَ مَنْ مَا مُولَ وَالَعُ وَاللَا مَ عَن

### ¥££٩¥

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

عَسُرَ جَمَسْتٌ. ٢ ٢ وَالاثْنَا عَشَرَ بَابًا انْنَتَا عَشَرَةً لُوْلُوَةً، كُلُّ وَاحد مِنَ الأَبُوَاب كَانَ مَنْ لَوُلُوَة وَاحدة. وَسُوقُ الْمَدِينَة ذَهَبٌ نَقِيٍّ كَزُجَاج شَفَّاف. ٢ ٢ وَلَمْ أَرَ فِيهَا هَ يُكَلَّ أَنَّ الرَّبَّ اللَّهَ القادرَ عَلَى كُلِّ لَمَيَّ هُوَ وَالْخَرُوفُ هَ يَكْلُهَا. ٣٢ وَالْمَدِينَةُ لاَ تَحْتَاجُ إِلَى الشَّمْسِ وَلاَ إِلَى الْقَمَرِ لِيضِينَا فيهَا، لأَنَّ مَجْلَ اللَّهُ قَدْ أَنَارَهَا، وَالْخَرُوفُ سرَاجُهَا. ٢٢ وَالْمَدِينَةُ لاَ تَحْتَاجُ إِلَى الشَّمْسِ وَلاَ إِلَى الْقَمَرِ قَدْ أَنَارَهَا، وَالْخَرُوفُ مَوْاجُونَ مِحَاجًا اللَّهُ مَعْنَا في السَّمُسِ وَلاَ إِلَى الْقَمَرِ لِيضِينَا فيهَا، لأَنَّ مَجْلَ اللَّهُ قَدْ أَنَارَهَا، وَالْخَرُوفُ مَرَاجُهَا. ٢٢ وَالْمَدِينَةُ لاَ تَحْتَاجُ إِلَى الشَّمْسِ وَلاَ إِلَى الْقَمَر بِمَحْدِهِمْ وَكَرَامَتِهِمْ إِلَيْهَا. ٢٢ وَالْمَدِينَة لاَ تَحْتَاجُ إِلَى الْمُخَلُّصِينَ بِنُورِهَا، وَالْخَرُوفُ الأَرْضِ يَجَائُونَ بِمَحْدِهِمْ وَكَرَامَتِهِمْ إِلَيْهَا. ٢٢ وَالْمَدِينَة لاَ تَحْتَاجُ إِلَى الْمَحَلُّصِينَ بِنُورِهَا، وَمُلُوكَ الأَرْضِ يَجَعُنُونَ بِمَحْدِهِمْ وَكَرَامَتِهِمْ إِلَيْهَا. ٢٢ وَالْكَانَ عَذَيْ تُعْلَقَ نَهَارًا، لأَنَّ لَيْلاً لاَ يَكُونُ هُنَاكَ. ٢ وَيَعْفَونَ بَهَجْد الْأُمَمَ وَكَرَامَتِهِمْ إِلَيْهَا. ٢٧ وَلَنْ يَدْخُلَهَا شَىْءٌ دَنِسٌ وَلاَ مَا يَصْنَعُ رَجِسًا وَكَذِيًا، إِلاً الْمَكْتُوبَ بَحَتَاجُ إِلَى الْنَصْ حَيَاةِ الْحَرُوفَ.

ع٩: ظهر وتكلم مع القديس يوحنا ملك عرفه القديس بالروح وأشار لنا أنه أحد الملائكة الذين حملوا سبع جامات غضب الله (ص١٥)، وقد كُلَّف (الملك) هنا بمهمة جديدة وهى أن يُرى القديس يوحنا المدينة السمائية، فكما أعلن هذا الملك عدل الله فى عقاب الأشرار بالجامات يعلن هنا عدل الله فى مجازاة الأبرلر. وقد لقب المدينة السمائية بالعروس كما جاء فى (ع٢) وأعلن أن عريسها هو المسيح فى أشارة قوية إلى إتحاد المسيح (العريس) بكنيسته المنتصرة (العروس)، واستخدم الملك اسم الخروف هنا لأنه يتمشى مع العريس الفادى اذى الشترى خلاص كنيسته بدمه.

۶۰۰: ذهب بى بالروح : وهو ما يتمشى مع حال القديس يوحنا فى الرؤيا كلها.

جبل عظيم عال : التعبير هنا رمزى فقد جرى العرف عند العامة أن يتسلقوا القمم العالية حتى يروا المنظر كاملاً وشاملاً.

كان الغرض من أخذ الملاك للقديس يوحنا هو رؤية المدينة بالتفصيل من كل جو أبها وأبعادها، ولهذا كانت الرؤية من مكان مرتفع حتى لا يفوته شئ، والإرتفاع على الجبل ير مز للإرتفاع عن الماديات الأرضية لأن المدينة السماوية روحية تمامًا. ويكرَّر القديس يوحنا نفس ما جاء في (٢٤) من أنها نازلة من السماء من عند الله (راجع الشرح).

۱۱۶: اکرم حجر : أعظم وأبهى حجر.

### **※**٤ο**∙※**

الأصحاح الحادى والعشرون

من شدة جمال المدينة (أورشليم السمائية) لم يستطع القديس يوحنا أن يصوّر لنا هذا الجمال بلغة البشر القاصرة، فاستخدم تعبير "لمها مجد الله"، أى لأنها مدينته وكنيسته والمكان المُعَدَ من قبل تأسيس العالم لأبناء الله الوارثين، ولأنها صناعة الله نفسه وإعداده نسب إليها مجده الغير موصوف والغير محدود فصارت كرامتها من كرامة الله ومكانتها وجمالها يفوق كل تصور، وأضاف أنها كانت لامعة جدًا فى شدة لمعان حجر كريم مثل الماس فى وقتنا الحاضر، وقد جاء ذكر هذا الحجر أيضًا فى الحديث عن عرش الله (ص٤: ٣)، والحجر الشفاف النقى فى معناه الرمزى يدل على نقاء تعليم الكنيسة وإيمانها الصلب وفضائل قديسيها.

ع١٢، ١٣: سور عظيم عال : السور هنا له أكثر من دلالة أو معنى : ١ - يرمز لإحاطة الله بنفسه لشعبه المفدى في المدينة فالله هو الحصن والملجأ (مز ٤٣: ٢) ٢ - يرمز السور أيضًا للكنيسة الواحدة الوحيدة فالسور الواحد يحيط كله بالمدينة الواحدة.

٣- إرتفاع السور "عال" يرمز لسمو شأن المدينة إذ كانت المدن قديمًا تفاس عظمتها بعظمة ارتفاع واتساع أسوارها.

اثنا عشر بابًا: يتفق هذا القول مع ما ذكره أيضًا حزفيال في رؤياه(حز ٤٨: ٣١–٣٤) ووجود اثني عشر بابًا (ثلاثة أبواب من كل جانب إشارة إلى) :

- ١- إتساع مراحم الله، فإذا كان طريق الجهاد على الأرض بابه ضيق إلا أن المكافأة
   السمائية أبوابها رحبة ومتسعة.
  - ٢- قبول الأمم من كل الأجناس ومن كل جهات الأرض.
     ٣- الأبواب مثل السور تعطى الإحساس بالأمن والحراسة.

"اثنا عشر ملاكا" : جعل الله على كل باب ملاكًا، وهذا يذكرنا "بالكاروب المظلل" على " تابوت العهد، ووجود الملائكة على الأبواب يرمز للرعاية والحماية والتظليل على شعب الله.

أسماء أسباط بنى إسرائيل : إشارة إلى دخول مؤمنى وقديسى العهد القديم إلى هذه المدينة فالله حفظ عهده لشعبه وكل من كان أمينًا فيهم له بابًا يدخل من للأبدية. والمعنى العام للعددين (١٢، ١٣) هو قبول كل المؤمنين من كل الجهات وتمتعهم بخصوصية وجود الله "سورهم" وخدمة الملائكة لهم.

#### \*to1\*

مؤكما يُوحَنَّا اللآمُوتِي

ع١٤: كما قُبِلُ مؤمنو أسباط بنى إسرائيل الاثنى عشر، سيُقبّل أيضًا مؤمنو كنيسة العهد الجديد وكل من قبل واستلم الإيمان من الآباء للرسل الاثنى عشر ومن الكنيسة.

اثنا عشر أساساً : كانت أسماء الاثنى عشر سبطًا مكتوبة (١٢٤) على أبواب المدينة أما أسماء الآباء الرسل فكانت الأساسات الحاملة للمدينة، وهذه إشارة واضحة أن هذه المدينة السمائية أساس بنائها ودخولها هو الإيمان بالمسيح نفسه والذى كان أساس بشارة وكر ازة الرسل الأطهار، وهذا يتمشى مع ما ذكره القديس بولس الرسول "مبنيين على أساس الرسل والأنبياء، والمميح نفسه حجر الزاوية الذى فيه كل البناء مركبًا معًا..." (أف٢: ٢٠، ٢١)

ع١٥: فى (ص١١) أعطى للقديس يوحنا قصبة لقياس هيكل الله والمذبح، أما من يقوم بالقياس هنا فهو الملاك المصاحب، والغرض من القياس هو إيراز مجد وبهاء واتساع المدينة.

قصبة من ذهب : القصبة هى وحدة القياس (كالمتر) أما كونها من ذهب فللدلالة على كرامة المدينة التى سوف يتم قياس أبعادها. وهناك معنى آخر جميل وهو أن الأمور الروحية (الذهبية) لا تقاس إلاّ بالروحيات (قصبة من ذهب).

ع١٦٦: أما وصف المدينة كما رآه القديس يوحنا (وهى بالطبع كلها قياسات روحية رمزية وليست مادية حقيقة) أنها كانت مربعة، أى أن بهاء مجدها متساوى لو نظر إليها الإنسان من أى جهة، كذلك أيضاً إرتفاعها.

الغلوة : حوالي ١٨٥ مترًا.

اثنى عشر ألف غلوة : لا قيمة هنا للمقياس المادى (الفان ومائتان وعشرون كيلو منر) ولكن الفرض هو ترك خيال القارئ لمدى اتساع هذه المدينة.

ع١٢: أما ارتفاع سورها فكان (١٤٤ ألف ذراع)، ورقم "١٤٤٠٠٠" قد تكرر في السفر مرتين في (ص٧: ٤) عدد "المختومين"، و(ص١٤: ١) "أتباع الخروف" وفي الحالتين كان هذا العدد كناية عن الكثرة، لأنه حاصل ضرب أرقام الكمال (١٢ × ١٢ × ١٠٠٠)، وبالتالي يكون ارتفاع سور المدينة هنا كناية عن ارتفاع مجدها فوق تصور أي إنسان.

الأصحاح الحادى والعشروت

ذراع إنسان أى الملاك : الذراع الإنسانى يساوى حوالى ٥٠سم ولكن الذى قام بالقياس هو الملاك، فالمقصود معنى روحى أى ارتفاع وسمو عظيم لهذه المدينة.

ع١٨-٢٠: بعد أن ذكر القديس بوحنا أن أساسات المدينة هى اثنا عشر أساسًا (رسل المسيح)، يبدأ فى هذه الأعداد الآتية وصف كل أساس منها من حيث الحجر المصنوع منه ولونه بما يحمل ذلك من معنى وتأملات روحية.

فجاء أولاً فى (ع١٨) الوصف الإجمالى إذ كان السور من حجر كريم لامع كالماس "يشب" (ع١١) وهو بلورى أى شفاف، وكذلك المدينة من ذهب وهو معدن ثمين جدًا "ونقى" أى بلا شوائب أو إضافات تقلل من قيمته، ولكنه ليس ذهبًا عاديًا أيضًا إذ هو ذهب شفاف كالزجاج بمعنى أن لمعان المدينة ومجدها لا يحجب ولا يشغل الإنسان عن رؤية الله ذاته.

الأساس الأول يشب : حجر شفاف لامع يميل لبعض الخضرة ويرمز بلمعانه وشفافيته إلى الإيمان المستقيم وفي خضرته للحياة الأبدية.

الأساس الثانى ياقوت أزرق : يرمز إلى أن المدينة روحية سمائية لا تخصع للمقاييس الأرضية.

الأساس الثالث عقيق أبيض : حجر أبيض يرمز للطهارة والنقاء.

الأساس الرابع زمرد ذبابي : حجر أخضر يرمز للنمو في النعمة.

الأساس الخامس جزع عقيقى : وهو أبيض مجزع بأحمر رمز أن الطهارة أساسها دم المسيح.

الأساس السادس عقيق أحمر : أى أنها مبنية على سر فداء المسيح (دمه الكريم). الأساس السابع زيرجد : أنقى أنواع الذهب فكل ما بها لا يصدأ (لا يتغير ولا ينتهى). الأساس الثامن زمرد سلقى : هولون البحر الهادئ الصافى وهو حال ساكنى مدينة الله. الأساس التاسع ياقوت أصغر : الياقوت يرمز للبصيرة المستنيرة. الأساس العاشر عقيق أخضر : الحياة وديمومتها (الأبدية). الأساس الحادى عشر أسمانجونى : أزرق سماوى وحجره صلب جدًا فى رمز لخلود

المدينة وساكنيها.

الأساس الثاني عشر جمشت : حجر لونه أرجواني (أحمر قاتم). \*٤٥٣

مؤدًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِيُّ

وقد حملت هذه الأحجار وألوانها الكثير من النأملات الروحية للعديد من المفسرين ولكن أجمع الكل على أنه لم يقصد بهذه الحجارة سوى إبراز ما تتميز به المدينة من غنى وفصيلة ونعمة.

ع٢١: جاءت أسس المدينة (أحجار متنوعة) في إشارة إلى الفضائل المتنوعة التي بجب أن يحملها داخلوها، ولكن الأبواب جاءت متماثلة في إشارة إلى أن الدخول هو من باب الخراف الواحد في صفاته.

اللؤلؤة : هى الحجر المختفى فى قوقع البحر، وترمز هذا إلى بهاء مجد الله الذى يضبئ على أبواب المدينة وقد كان مخفيًا عنًا وظهر.

سوق المدينة : أى وسطها ومركزها وجاء مثل وصف سورها فى (ع١٨)، أى أن اجتماع المؤمنين فيها فى مجد عظيم يرمز إليه الذهب الثمين.

وفى ترجمات أخرى جاءت كلمة "سوق المدينة" بمعنى ساحتها.

ع٢٢: الهيكل هو رمز حضور الله ومسكنه، والله فى الحقيقة لا يحده مكان مصنوع أو مخلوق وبالتالى لا يصير هناك داع لهيكل، فأورشليم الجديدة السمائية سيكون الله الآب دائم الحلول بها وابنه (الخروف) قائم بمجده فى وسطها ولهذا استخدم القديس يوحنا تعبير أن "الإله القادر والخروف هيكلها" أى أن الله يرعى أولاده فى الملكوت كأب حنون وكمخلص وفادى أحبهم حتى الموت.

ع٢٣: بمثل ما قاله عن عدم جدوى وجود هيكل، فلن يكون هناك أيضًا شمس أو قمر وذلك أولاً : لأنهما من مستلزمات الحياة الأرضية الزمنية والحياة القديمة التى انتهت، **تاتيًا :** لأنه لا حاجة لأى نور إذ صار الله أيضًا هو نورها وبهائها.

٢٤٤: بنورها : أى نور المدينة الإلهى...

### ¥₹0₹¥

يتمتع أولاد الله بنوره ويسيرون أى ينمون فى معرفته ومحبته، ويتفق هذا المشهد السمائى الرائع مع ما ذكره أيضًا إشعياء "فتسير الأمم فى نورك والملوك فى ضياء إشراقك قد اجتمعوا كلهم جاءوا إليك" (إش٦٠: ٣–٥).

ملوك الأرض : يأتى أيضنًا القديسون حاملين فضائلهم و آلامهم السابقة من أجل الإيمان "مجدهم وكرامتهم".

ع70، ٢٦: لأن الله شمسها التى لا تغيب فلن يكون هناك ظلمة أو ليل بعد هذا ولا احتياج أيضاً لغلق أبوابها.. لأن الأبواب كانت تغلق فى الزمن الأرضى لحماية الإنسان من أعدانه وحراسته من مخاوف الظلام، أما الآن فلا شئ من الأمور القديمة قد صار له مكان.

مجد الأمم وكرامتهم: أي تسبيح وتمجيد كل الشعوب وكل الأمم لاسم الله الحي القدوس.

ع٢٧: لن يدخلها : بالطبع وبعد الدينونة العامة تعبير "لن يدخلها" مقصود به لن يكون فيها، إذ أن كل من كان "دنسًا أو رجسًا" صار مصيره البحيرة المتقدة بالنار والكبريت ... ولكن التعبير أيضًا يحمل للقارئ تذكيرًا أخيرًا بوجوب التوبة الدائمة على الأرض فلا مكان في المدينة لخطاة غير تائبين.

**المكتوبين فى سفر حياة الخروف :** أى الذين دعاهم السيد المسيح للخلاص الأبدى وقبلوا هذا الخلاص وأكملوا سعيهم وجهادهم ضد الشر حتى النهاية فصار لهم الميراث العظيم.

إلهى الحبيب أردت بمحبتك لنا أن تبرز لمحة عن جمال الأبدية وروعة الحياة الدائمة معك وفى حضرتك، وبالرغم من جمال هذه اللمحة إلا أن عقلنا الإنسانى لازال قاصراً على فهم أو تخيل كل شئ ولكننا نثق فيما أعلنه لنا القديس بولس أنه "ما لم تره عين... ولا يسوغ لإنسان أن يتكلم بها" (اكو٢: ٩، ٢كو٢١: ٤). أشكرك يا إلهى على ما أعدته بداك من أجلى حتى وإن كنت لا أفهمه الآن ولكنى مع القديس بولس أشتهى هذا المكان وأشتهى أن أكون معك دائمًا فأنا أؤمن أن ذلك أفضل جدًا" (فى ١: ٢٢).



<u>Ж</u>еоож

الأصحاح الثانى والعشروت شجرة الحياة وحتاء السغر

×÷×

مقدمة للأصحاح : تأتى الأعداد من (١–٦) مكملة لوصف المدينة التى بدأ وصفها فى الأصحاح السابق، أما باقى الأعداد (٧–٢١) فتأتى كخاتمة للسفر ومختلف نبواته.

(١) شجرة الجياة (ع ١-٦):

١ وَأَرَانِى نَهْرًا صَافِيًا مِنْ مَاء حَيَاة، لاَمعًا كَبَلُور، خَارِجًا مِنْ عَرْشِ الله وَالْخَرُوف. ٢ فِي وَسَط سُوقَهَا، وَعَلَى النَّهْرِ مِنْ هُنَا وَمِنْ هُنَا وَمِنْ هُمَاكَ، شَجَرَةُ حَيَاة تَصْنَعُ الْنَتَى عَشْرَة ثَمَرَةً، وَتُعْطِى كُلَّ شَهْرٍ تَمَرَهَا، وَوَرَقُ الشَّجَرَة لَمَرَةً، وَتُعْطِى كُلَّ شَهْرٍ تَمَرَهَا، وَوَرَقُ الشَّجَرَة للله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيهَا، وَوَرَقُ الشَّجَرَة للله وَالْخَرُوف يَكُونُ فَيهَا، وَوَرَقُ الشَّجَرَة للله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيهَا، وَعَرْشُ الله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيهَا، وَعَرَشُ الله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيهَا، وَعَرْشُ الله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيهَا، وَعَرَشُ الله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيهَا، وَعَرَيْقُ الشَّجَرَة لللله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيهَا، وَعَرَشُ الله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيهَا، وَعَرَيْقُ الشَّجَرَة لللله وَالْخَرُوف يَكُونُ فِيها، وَعَيْنَا وَالْمَعْرَبُهُ عَلَى جَاهِهِمْ. هولا يَكُونُ لَيْلًا هُنَاكَ، وَلاَ يَحْتَاجُونَ إِلَى عَدْمُونَهُ مَا لَيْ هُولاً يَحْتَاجُونَ وَعَنْ إِلَى مَرْمَ الله وَالْحَدُوفَ يَعْتَ إِعْرَة مَنْ مَنْ مُعْطَى مُولاً مَنْ عَنْهُ مَنْ مُولاً يَحْتَاجُونَ إِلَى مَنْ الله مُنَاكَ، وَلاً يَحْتَاجُونَ إِلَى مَنْ مُنْ مُونَ إِلَى الله مُولاً يَوْنَ إِلَى الل وَعَيْهِ مَا مَعْ اللهُ وَالْ عُونَ شَعْنَاكَ، وَالَوْ وَالالا عَالَة يُنِيرُ عَلَيْهِمْ، وَهُمَ سَيَمْ يَعْنَ إل

٢ ثُمَّ قَالَ لِى: «هَذه الأَقْوَالُ أَمِينَةٌ وَصَادِقَةٌ، وَالرَّبُّ، إِلَهُ الأَنْبِيَاءِ الْقِدِّيسِينَ، أَرْسَلَ مَلاَكَهُ لِيُرِيَ عَبِيدَهُ مَا يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ سَرِيعًا.»

> ع١: نهرًا صافيًا : ليس كأنهار العالم التي تصفو أحيانًا وتتعكر أحيانًا أخرى. لامعًا كبلور : للتأكيد على صفائه ونقائه.

المعنى بالطبع روحى لأنه لا عطش ولا شرب فى ملكوت الله، ولكن المقصود بالنهر وماء الحياة هى النعزيات الإلهية العذبة والممنوحة من الله لمختاريه ومحبيه وارثى الأبدية ولهذا قال أن مصدر النهر خارجًا من العرش، وهذا الوصف يذكِّرنا بحديث السيد المسيح مع المرأة السامرية عن ماء الحياة الذى إن شرب منه أحد لا يعطش إلى الأبد (يو٤: ١٤).

> ع٢: فى وسط سوقها : تعبير يعنى المكان المتاح للجميع. من هذا ومن هذاك : على جانبي النهر.

> > ¥{07¥

# الأصحاح الثأنى والعش ون

رأى القديس يوحنا على جانبى النهر "شجرة الحياة"، وقد ذهب البعض أن هذا معناه تعدد الأشجار، ولكن لأن المعنى روحى رمزى فى المقام الأول ولأنه استخدم تعبير "شجرة" وليس "أشجار" فنجد أن المعنى المراد إبلاغه أن هذه الشجرة متاحة ومشبعة لكل ساكنى المدينة مهما كان موقعهم على جانبى النهر.

شجرة الحياة : أجمع معظم مفسرى الكتاب المقدس على أن شجرة الحياة المتاحة المجميع هى أحد التعبيرات المتعلقة بالسيد المسيح نفسه، فهو مصدر شبع كل الجياع والعطاش البر (مت٥: ٦)، وذهب البعض أيضاً أن شجرة الحياة قد ترمز إلى الصليب.

وهذه "الشجرة" أى المسيح جزيل العطايا والنعم على أولاده فيعطيهم كل شهر، وليس كالشجر الموسمى الذى عطائه وأثماره مرة واحدة فى السنة، فى إشارة لاستمرار شبع المؤمنين بإلههم. وتعبير "ا**ثنتى عشرة ثمرة**" يشير إلى غنى وكمال وتنوع هذه العطايا لأن السنة فى مفهومنا الأرضى تشمل اثنى عشر شهرا، فهذا يعنى الاستمرارية طوال السنة أى فى الملكوت إلى الأبد.

ورق الشجر لشفاء الأمم : جرى العرف على أن أوراق الأشجار تجمع لتحرق، ولكن ليس فى شجرة الحياة شئ غير نافع فحتى أوراقها هى مصدر للتعزية والراحة "شفاء"، والمعنى كله رمزى بالطبع. ويقصد بالأمم المؤمنين من كل العالم وليس اليهود فقط.

لا يفوت القارئ العزيز المقابلة بين هذا العدد والذي صارت فيه شجرة الحياة مُتَاحَة للجميع وبين ما جاء في سفر التكوين (ص٢: ٩) عندما حُجِبَت عن البشر بسبب الخطية.

ع٣: إذ زالت الخطية تمامًا ولا يوجد شئ نجس أو دنس فى السماء، حيث وجود الله الدائم مع شعبه، رفعَت اللعنة الأولى أيضًا والتى كانت بسبب الخطية وكذلك رفعت كل نتائجها من تعب الإنسان ومعاناته، إذ بدأت الراحة الأبدية ومصدر هذه الراحة هو الوجود الدائم للمسيح "الخروف"، أما الوارثون "عبيده" فهم يقضون الأبدية فى خدمة إلههم بالتسبيح الدائم والتمجيد لاسمه القدوس مشاركين الملائكة فى عملهم السماوى.

ع٤: وهم سينظرون وجهه: قال الله لموسى قديمًا "الإنسان لا يرانى ويعيش"(خر ٣٣: ٢٠) وهذا صارت لذا العطية بعد أن نتخلص من الجسد المادى ونقوم بأجسادنا فى صورة نورانية

### **※**ξο**∨※**

مؤيًا بُوحَنَّا اللَّهُوتِي

مُمَجَّدة نتمكن بها من رؤية الله وجهًا لوجه، وهى أعظم عطية يمكن لإنسان روحانى أن يشتهيها، ولقد أسًار القديس بولس إلى هذا المشهد ذاته عندما قال "أننا ننظر الآن فى مرآة فى لغز لكنه حينئذ وجهًا لوجه" (اكو١٣: ١٢).

اسمه على جباههم : إشارة إلى التبعية والانتساب شه وحده.

ع٥: ما جاء فى هذا العدد بو افق ما جاء شرحه فى الأصحاح السابق (ع٢٥)، فى عياب الظلمة والخوف من مدينة الله ولا احتياج لأى إضاءة مخلوقة كالشمس والقمر لأن الله سبكون له كل شئ ويغنيهم عن أى شئ (راجع شرح ص٢١: ٢٥).

٦5: ثم قال لى : الملاك المتحدث إلى القديس يوحنا.

هذه الأقوال أمينة : أى كل ما رأيته وسمعته هو حقيقي.

فى نهاية مشهد رؤية مدينة الله، يختم الملاك حديثه مع القديس يوحنا مؤكدًا له أن كل ما رآه وسمعه فى هذه الرؤيا هو حقيقى وصادق وأن الرب الإله بإرادته الصالحة أراد أن بعلن بعض هذه المشاهد لعبيده المجاهدين فى الأرض حتى يشجعهم ليثبتوا على ما هم عليه من جهاد ومقاومة، وحتى لا تخور عزائمهم أمام الضيقات يضيف مطمئنًا أن هذا الوقت المعين لحدوث هذه الأمور هو قريب ومجيئه سيكون سريعًا".

العم يا إلهى نحن نثق فى مواعيدك، ولكننا أحيانًا ننسى فتكتئب قلوبنا، إذ جعلنا طموحنا فى الأرض الزائلة، ولكن طوباه من ثبّت عيناه على السماء وعليك يا أبى فيكون له الفرح الدائم هذا، والاشتياق للقائك فى سماك ... يا إلهى كم أشتاق لرؤياك !! فارحمنى واجعلنى من أسحاب هذا النصيب.

(٢) خنام السف وإعلان مجئ المسيح (ع٧-٢١):

٧ «هَا أَنَا آتِي سَرِيعًا. طُوبَي لِمَنْ يَحْفَظُ أَقْوَالَ نُبُوَّة هَذَا الْكَتَاب.»

٨وَأَنَا، يُوحَنَّا، الَّذِي كَانَ يَنْظُرُ وَيَسْمَعُ هَذَا، وَحِينَ سَمعْتُ وَنَظَرْتُ، خَرَرْتُ لأَسْجُدَ أَمَامَ رِجْلَيِ الْمَلاَكِ الَّذِي كَانَ يُرِينِي هَذَا. ٩فَقَالَ لِيَ: « الْظُرْ، لَا تَفْعَلُ. لأَنِّي عَبْدٌ مَعَكَ، وَمَعَ إِخْوَتِكَ الأَنْلِيَاءِ،

### Ж٤ο∧Ж

الأصحاح الثاني والعشرون

وَالَّذِينَ يَحْفَظُونَ أَقُوَالَ هَذَا الْكَتَاب، اسْجُدْ للَّه.» ١٠ وَقَالَ لِي: «لاَ تَخْتِمْ عَلَى أَقُوَال نُبُوَّة هَذَا الْكَتَاب، لأَنَّ الْوَقْتَ قَرِيبٌ. ١٦ مَنْ يَظْلِمْ فَلْيَظْلِمْ بَعْدُ، وَمَنْ هُوَ نَجِسٌ فَلْيَتَنَجَّسْ بَعْدُ، وَمَنْ هُوَ بَارِّ فَلْيَتَبَرَّرْ بَعْدُ، وَمَنْ هُوَ مُقَدَّسٌ فَلْيَتَقَدَّسْ بَعْدً.»

١٢ «وَهَا أَنَا آتى سَرِيعًا وَأَجْرَتى مَعِى، لأَجَازِىَ كُلَّ وَاحد كَمَا يَكُونُ عَمَلُهُ. ١٣أَنَا الأَلفُ وَالْيَاءُ، الْبدَايَةُ وَالنَّهَايَةُ، الأَوَّلُ وَالآخِرُ.» ٤ كَاطُوبَى للَّذينَ يَصْنَعُونَ وَصَايَاهُ، لِكَىْ يَكُونَ سُلْطَانُهُمْ عَلَى شَجَرَة الْحَيَاة، وَيَدْخُلُوا مِنَ الأَبْوَابَ إِلَى الْمَدِينَةِ، ٥ كَالأَنَّ خَارِجًا الْكِلاَبَ وَالسَّحَرَة وَالْزُنَاةَ وَالْقَتَلَة وَعَبَدَةَ الأَوْثَانَ، وَكُلَّ مَنْ يُحبُ وَيَصْنَعُ كَذِبًا.

١٦ «أَنَا يَسُوعُ، أَرْسَلْتُ مَلاَكِى لأَشْهَدَ لَكُمْ بِهَذِهِ الأُمُورِ عَنِ الْكَنَائِسِ. أَنَا أَصْلُ وَذُرَّيَّةُ دَاوُدَ، كَوْكَبُ الصُّبْحِ الْمُنِيرُ.» ١٧ وَالرُّوحُ وَالْعَرُوسُ يَقُولاَنَ؟ «تَعَالَ.» وَمَنْ يَسْمَعْ فَلْيَقُلْ: «تَعَالَ.» وَمَنْ يَعْطَشْ فَلْيَأْت، وَمَنْ يُرِدْ، فَلْيَأْخُذْ مَاءَ حَيَاةٍ مَجَّانًا.

١٨ لأَنّى أَشْهَدُ لكُلِّ مَنْ يَسْمَعُ أَقْوَالَ لُبُوَّة هَذَا الْكَتَابِ: إِنْ كَانَ أَحَدٌ يَزِيدُ عَلَى هَذَا، يَزِيدُ اللَّهُ عَلَيْهِ الضَّرَبَاتِ الْمَكْتُوبَةَ فِى هَذَا الْكَتَابِ. ١٩ وَإِنْ كَانَ أَحَدٌ يَحْدَفُ مِنْ أَقْوَالِ كَتَاب يَحْدَفُ اللَهُ نَصِيبَهُ مِنْ سِفْرِ الْحَيَاةِ، وَمِنَ الْمَدِينَةِ الْمُقَدَّسَةِ، وَمِنَ الْمَكْتُوبِ فِى هَذَا الْكِتَابِ.

• ٢ يَقُولُ الشَّاهِدُ بِهَذَا: «نَعَمْ، أَنَا آتِي سَرِيعًا.» آمِينَ، تَعَالَ أَيُّهَا الرَّبُ يَسُوعُ.

٢ ١ نِعْمَةُ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ مَعَ جَمِيعِكُمْ، آمِينَ.

ع٧: ها أنا آتى سريعًا : الكلام هنا للسيد المسيح عن مجيئه الثانى. إذ قرب السفر من نهايته يطمئن السيد المسيح منتظريه فيعلن قدومه السريع ويمتدح أيضًا كل من آمن وتعلق قلبه بأقوال نبوات سفر الرؤيا كله.

ع٨، ٩: أنا يوحنا : أشار القديس إلى اسمه لتأكيد مرجعية وصدق سفر الرؤيا. بلغت المشاعر الروحية أقصاها وملأت كيان القديس يوحنا بعد كل ما رآه وسمعه فوجد نفسه (وخاصة بعد سماع صوت المسيح الأخير) ينزل على ركبتيه "خررت" لكى يسجد أمام رجلى الملاك الذى كان مرشده فى هذه الرؤيا، إلاّ أن الملاك منعه من ذلك مقدمًا السبب فى

### \*209\*

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِي

أنه (الملاك) من خليقة الله التي تعبده وتمجده مثل باقي الأنبياء والقديسين ولكن السجود ينبغي أن يقدم لله وحده.

۲۰: لا تختم : لا تكتم.

أراد السيد المسيح أن يصل إلينا كل ما رآه القديس في سفر الرؤيا، فجاء الأمر إليه بأن يعلن كل ما رآه لنا، ويحثه السيد أيضًا أن يفعل ذلك بسرعة إذ صار وقت مجيئه قريب(ع٧).

ع١١: يعلن المسيح أنه قد انتهى وقت التوبة بانتهاء الزمن الأرضى وبداية الأبدية بمحيئه الثانى، فكل من "**ظلم**" سيكون جزاءه بمثل ما صنع وكل من نجَّس جسده بالخطية سيظل حاله كما هو عليه فلا مجال الآن لتصحيح أو تغيير الأوضاع ... وكما أن حال الأشرار سيبقى كما هو .. كذلك أيضًا حال الأبرار ... فكل من عاش فى البر والطهارة والقداسة سيظل حاله كما كان عليه، أى أن الأبدية امتداد لما زرعه الإنسان فى حياته على الأرض وهذا يوضح لنا الحقائق التالية :

- (١) أن مراحم الله الواسعة مجالها حياة الإنسان على الأرض ولكن ما مات عليه الإنسان يحدد مصيره النهائي.
  - (٢) الله عادل جدًا، فيجازى الأشرار والأبرار بما صنعوا وليس محاباة.
- (٣) تحمل هذه الآية تحذيرًا من المصير النهائي للإنسان وتحثه للتوبة قبل صياع الفرص.

ع۱۲، ۱۳: ها أنا آتی سریعًا : المقصود فی مجیئه الثانی (ع<sup>۷</sup>). أ**جرتی معی :** تعنی أنا صاحب المکافأة والمجازاة والدیان وحدی (ص۱۱: ۱۸).

لأجازى كل واحد كما يكون عمله : تكرر هذا التعبير فى (مت١٦: ٢٧)، (رو٢: ٦)، (ص٢: ٢٢) وهو إثبات للاهوت السيد اللمسيح بأنه الديان العادل.

الألف والياء البداية والشهاية والأول والآخر : جاء هذا الكلام أيضًا في (ص١: ٨، ص١: ٦)، ومفاده هو التأكيد على صفات السيد المسيح اللاهوتية مثل أنه مصدر وخالق كل الأشياء وأنه هو الإله الأزلى والأبدى، وقد تحدث بمثل هذه الصفات عن نفسه في أول السفر

### ¥Σ∿¥

ويتحدث هنا بذات الصفات عينها في نهايته، ليعلن لنا أنه هو من سمح ليوحنا بهذه الرؤيا وهو نفسه موضوعها وجوهرها.

١٤٦: سلطانهم على شجرة الحياة : أى مستحقين للتمتع بالحياة الأبدية.

يأتى هذا الوعد بالسعادة الدائمة لوارثى الحياة الأبدية (شجرة الحياة)، وقد جعل هذا الاستحقاق مبنيًا على حفظ وصايا الله والعمل بها، فدخول السماء ليس بالإيمان فقط بل بالجهاد أيضاً فى نقل الوصية للحياة العملية والعمل بها، وهذا يذكرنا بما قاله السيد المسيح نفسه "إن كنتم تحبوننى فاحفظوا وصاياى" (يو ١٤: ١٥).

ع١٥: أما المطرودين خارجًا وليس لهم أن يدخلوا المدينة أو يقتربوا من أبوابها فهم الكلاب : كل من اضطهد الكنيسة بنباحه أو نهش لحمها. السحرة : كل من كانت له قوة من خلال التنين أو الوحش (الشيطان). وكذلك أيضًا من استعبدت الشهوات أجسادهم كالزناة، ومن قتلوا المؤمنين أو غير المؤمنين ومن عبد شيئًا بخلاف الله سواء كان مالاً أو مركزًا أو ذاتًا (أوثان)، ومن أحب الخداع أو التضليل أو الكذب...، فلا مكان لهم في مدينة الله.

ع<<p>٦٦: أنا يسوع : كما قال السيد عن نفسه في أول السفر "إعلان يسوع المسيح" (ص١: ١) يأتي هنا ويؤكد في آخر السفر أن الكلام لازال له.

أرسلت ملاكى : المقصود هذا إرسال القديس يوحنا لنا لإبلاغنا بما شاهده ورآه.

لأشهد لكم : لأبلغكم بصدق هذه الأمور.

أنا أصل وذرية داود : أى أنا جابل داود وخالقه لأننى أنا هو الله الكلمة وبتجسدى صرت إنسانًا مثلكم من ذرية داود ونسله الجسدى.

يأتى هذا العدد للتصديق على سفر الرؤيا كله ويؤكد صحته، فيعلن السيد المسيح نفسه أنه هو من سمح ليوحنا بمشاهدة كل هذه الرؤى السمائية حتى يتسنى للكنيسة أن تعرفها فى مختلف الأرمنة، فهو أيضًا الذى أرسل يوحنا لنا وأمره بكتابتها (ع١٠).

### \*113

مرؤيًا يُوحَنَّا اللَّهُوتِيّ

ع١٧: الروح : هو الروح القدس. العروس : الكنيسة.

كل من يسمع : كل مؤمن يسمع ما يعلنه له الروح القدس والكنيسة.

يلهب الروح القدس قلوب المؤمنين وكذلك يعمل بقوة فى الكنيسة فتحمل نفس نداء الروح القدس لأبنائها، فيعلن الجميع اشتياقهم للحظات اللقاء مع المسيح ويهتفون من أعماقهم "تعالَ" فيأخذ ويشرب العطاش إلى البر ملء العطايا الروحية مجانًا، إذ مضى زمن جهادهم وأتعابهم وأتى زمن المكافأة الإلهية.

ع١٨، ١٩: يحمل هذان العددان تنبيهًا تحذيريًا شديد اللهجة من السيد المسيح نفسه، فهو يؤكد "أشهد" أن ما جاء في هذا السفر "تبوة هذا الكتاب" هو كلامه نفسه وليس مسموحًا لأحد من البشر أن يزيد عليه حرفًا أو ينقص منه شيئًا، فكل من حاول فعل هذا أو الإقتراب من المحاولة يتعرض للآتي :

 ١- ويلات الله وعقوبته الشديدة كما جاء في فك بعض الأختام أو الجامات السبعة بالسفر نفسه.

٢- يحذف اسمه من الأبدية، فلا يكون له ميرات أو نصيب بل يطرح فى الظلمة الخارجية حيث بحيرة النار والكبريت، محرومًا من كل وعود سفر الرؤيا الموعود بها لمحبى اسم الله القدوس.

۲۰۶: الشاهد : هو الرب يسوع نفسه.

يعلن لنا السيد المسيح هنا، وهو الشاهد الأمين، أنه مستجيب لنداء الكنيسة واشتياق أولاده المؤمنين كلهم، فعندما صرخوا "تعالَ" جاءت إجابته مطمئنة ومستجيبة بأن مجيئه أكيد وسريع.

أمين تعالَ أيها الرب يسوع : ما أن سمع القديس يوحنا بهذه الكلمات من فم رب المجد حتى التهب قلبه فأجاب على السيد، ليس عن نفسه فقط بل بلسان كل المؤمنين معبرًا عن أشواقنا للأبدية بقوله "تعال أيها الرب يسوع".

### ¥{17¥

ع٢١: يختم القديس يوحذا رؤياه باستدعاء نعمة الرب يسوع (صاحب كل نعمة) لتصاحب الكنيسة وكل مؤمنيها فى كل أيام جهادهم الأرضى، فبعدما شهدناه فى هذا السفر كله ما أحوجنا جميعًا لعمل نعمة الله فى حياتنا حتى نكمل جهادنا ونعبر الأزمنة الصعبة بمخافة الله ملتهبين أيضًا بمحبته التى تجدد دائمًا إشتياقنا للقائه ورؤية مجده ومجد أبيه الصالح والروح القدس.

ليتك وسط زحام الحياة وإبهار الشهوات المادية لا تتسى هدفك وهو الحياة الأبدية مع المسيح. فاهتم بعلاقتك مع الله بالصلوات والقراءات الروحية، والروح القدس سيعينك فيعطيك الأسرار المقدسة ويسندك لتكمل جهادك حتى تتمتع بالملكوت. بركة صلوات وشفاعات القديس يوحنا الحبيب فلتكن معنا آمين



#### \*21r\*

# فهرس بأهر العملات، الأطوال، والمحاييل والأوزان الني ومردت بالكناب المقدس \* \* \*

جدول (١) العملات

يوضح قيم النقود المذكورة في الكتاب المقدس وما تساويه الآن وقت صدور الكتاب بالعملة المصرية، وتستنبط هذه القيم مما يفهم من الكتاب المقدس نفسه ومن مراجع كثيرة.

| ۲۰ فرشًا   | - <del></del> | الفلس                          |
|------------|---------------|--------------------------------|
| ٥٠ قرشًا   | =             | الربع                          |
| ٥ جنيهات   |               | در هم فضنة (يوناني)            |
| ه جنیهات   |               | دينار فضنة (رومانی)            |
| ۱۰ جنیهات  | =             | الشاقل القضبة (قطعة من الفضبة) |
| ۲۰ جنیهًا  | #             | الإستار                        |
| ۱۰۰ جنیهٔا | -             | الدينار الذهب                  |
| ۵۰۰ جنیه   | =             | منا                            |
| ۲۰۰۰۰ جنیه | -             | ورنة                           |
| ۲٤، جنيه   | =             | قنطار فضبة                     |

### ملحوظة :

- ١- قبل سك العملات وذلك فى العصر الرومانى، كان التعامل بما يقابل من وزن الفضة أو الذهب، وكلمة "شاقل" معناها وزن وكان الشخص يحمل معه ميزانًا عند شراء احتياجاته فيقيس ما يقابلها من الفضة أو الذهب، وبعد سك النقود لم يعد حاجة إلى هذه الأوزان.
- ٢- تم حساب القيم النقدية في الجدول السابق على أساس أن سعر الدو لار الأميريكي =
   ٧ جنيهات مصرية.

#### \*217\*

۱٫۸۵ سنتی متر ۷٫٤ سنتی متر قبضية ۷٫٤ سنتی متر کف ۲۲٫۲ سنتی متر شبر ٤٤,٤ سنتي متر ذراع ٦٦,٦ سنتي متر ذراع حزقيال ۸۸٫۸ سنتی متر ذراع مقدسة ۱٫۷۸ متر قامة خطوة ۱٫۲۸ متر قصبة قياس ۲٫٦٦ متر ٤ أمتار قصبة حزقيال ٤٤,٥ مترًا حبل قياس ۱۸۵ متر غلوة ۱٤۰۰ متر سفر سبت میل رومانی ۱۵۰۰ متر . ۳۲,۲ کیلو متر ًا فر يوم (مسيرة يوم)

جدول (٢) الأطوال في الكتاب المقدس

\* 2 7 7 \*

جدول (٣) مكاييل السوائل في الكتاب المقدس

| لج        | ۰٫۳۲ لترًا  |
|-----------|-------------|
| أبريق     | ۰٫۹۳ لترًا  |
| قاب       | ۱٫۲۸ لترًا  |
| هين       | ۳٫۸۳ لتر ًا |
| صاع       | ۲۳,۷ لترًا  |
| ثلث       | ٧,٦٦ لترًا  |
| بث – إيفة | ۲۳ لترًا    |
| مطر       | ۳۹ لترًا    |
| کر        | ۲۳۰ لترًا   |
| حومز      | ۲۳۰ لترًا   |

## \*279\*

جدول (٤) مكاييل الحبوب في الكتاب المقدس

۱٫۲۸ لتر ا قاب ۱٫۸ لتر ًا ثمنية ۲,۳ لتر ًا عمر ٥,١٢ لترًا صاع ٥,١٢ لتر ًا ثلث ۷,٦ لتر ًا کیل مكيال ه,۸ لتر ًا ۲۳ لتر ًا إيفة ۱۱۰ لتر لتك ۲۳۰ لتر حومز ۲۳۰ لتر

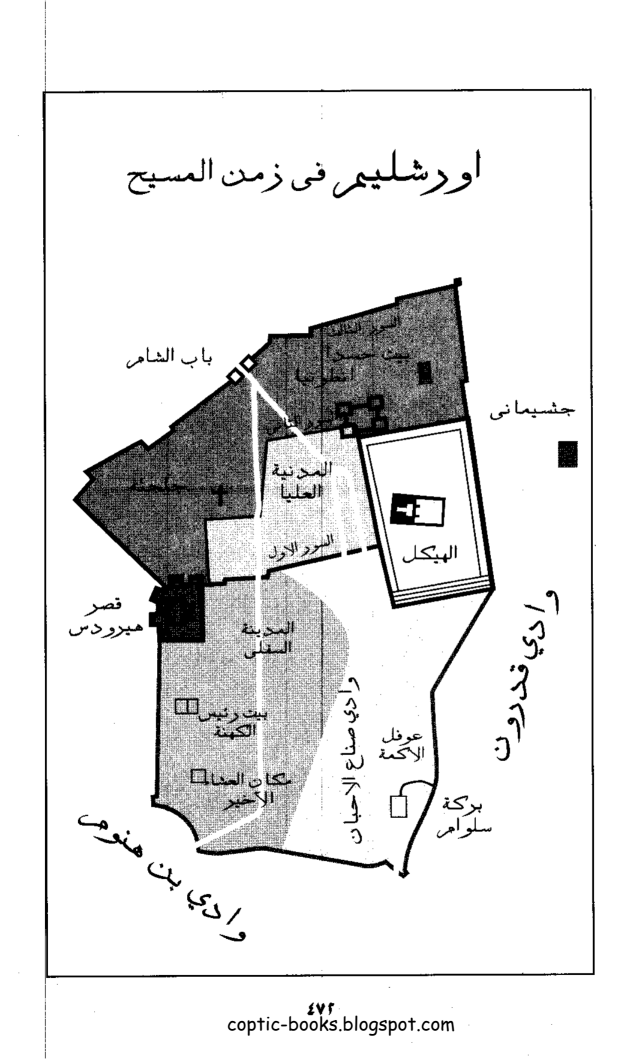
\*£Y•\*

جدول (٥) الأوزان في الكتاب المقدس

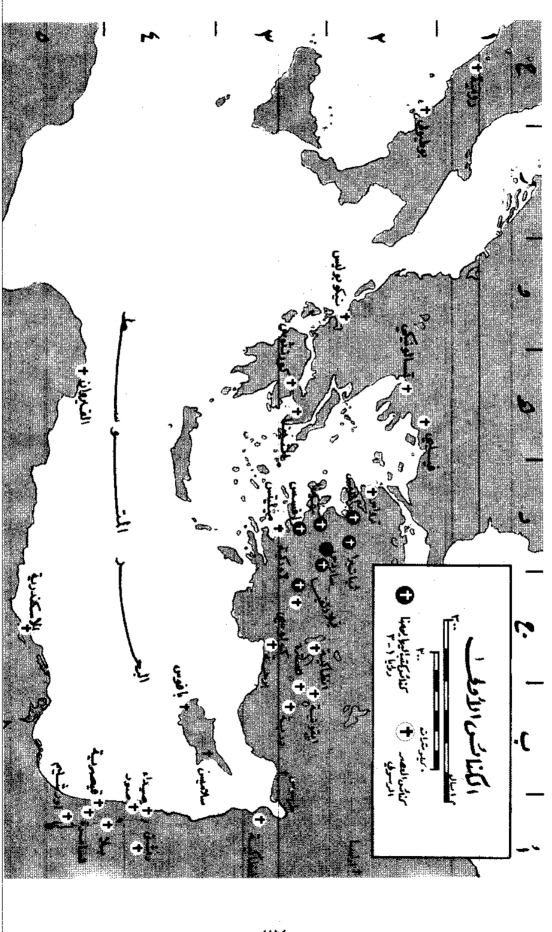
| ۰،٥٧١ جرام     | جيرة       |
|----------------|------------|
| ۰٫٥۷۱ جر ام    | قمحة       |
| ٥,٨١٢ جرام     | بقع        |
| ١١,٦٢٤ جرام    | شاقل القدس |
| ٥,٨ جرام       | شاقل عادى  |
| ١٧ كيلو جرام   | وزنة فضة   |
| ۱۷,٤ کیلو جرام | وزنة ذهب   |
| ۳٤۸ جرام       | منا الفضبة |
| ٥٨٠ جرام       | منا الذهب  |

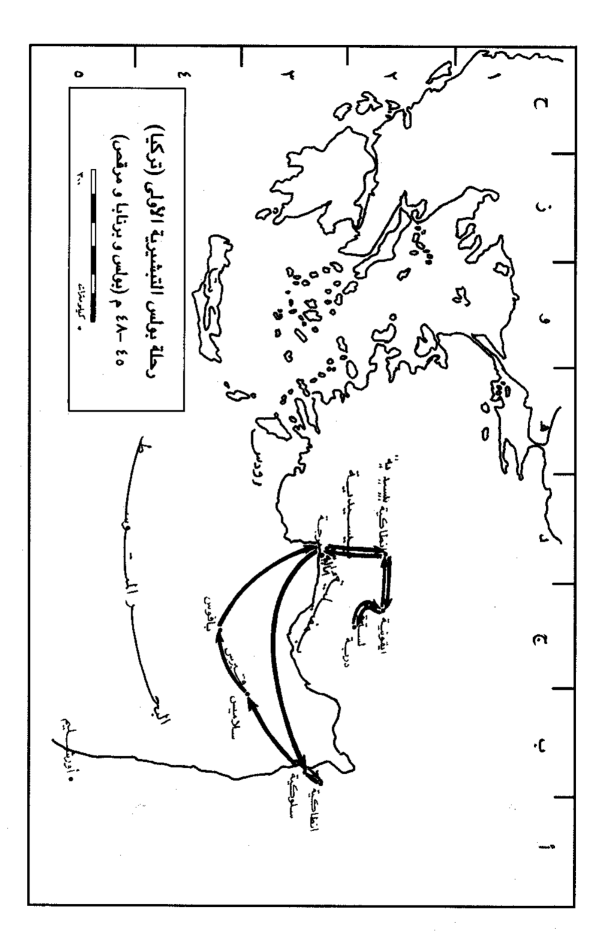
ملحوظة : الوزنة كانت ذات أوزان متعددة من ٢٠-٤ كيلو جرام.

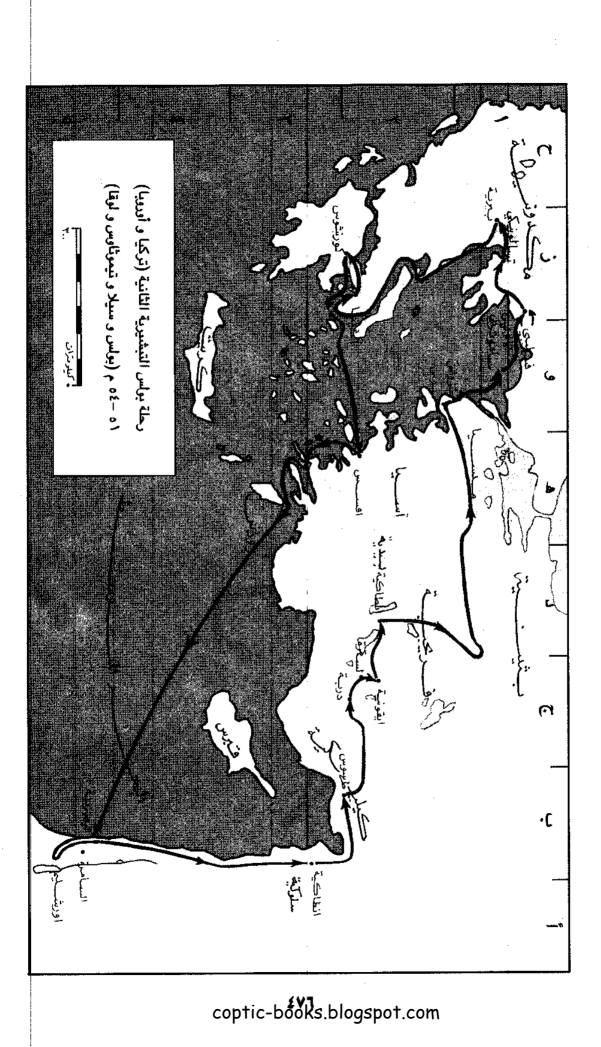
### \* 2 7 1 \*

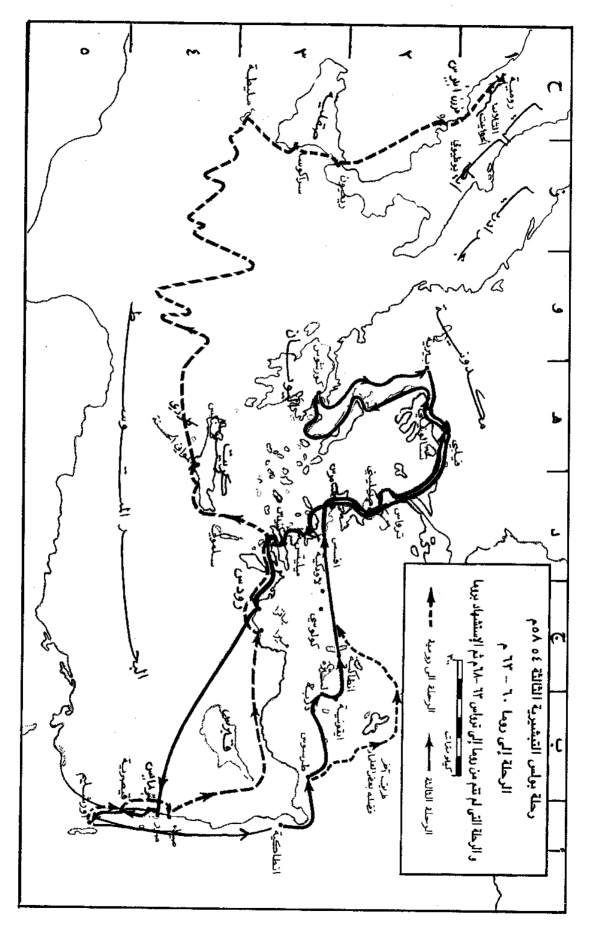












فهرس بأهبر أسماء الأعلامر الني ومردت في العهد الجديد

\* <del>\*</del> \*

آدم (لو ۳: ۳۸) اسب عبري معناه "إنسان" أو "الجنس البشري"، وهو أول إنسان خلقه الله. وقد وضعه الله في جسنة عسدن في العراق حاليًا، وخلق امرأته من أحد ضلوعه. وطرد هو وامرأته بعد مظالفة الوصية، وكانت أيام حياته كلها ٩٣٠ سنة. إبراهيم (مت ١: ١-٢) كان اسمه إبرام ومعناه أب عظيم ثم لقبه الله بإبراهيم ومعناه أب لجمهور (تك١٧: ٥)، ويدعى أب المؤمنين، وكذلك أيضًا أب لبني إسر ائبل. هو ابن تارح من نسل سام بن نوح، تزوج سارای أخته من أبيه فقط، وأخوه هو هاران أبو لوط. وقد عاش ٦٦ عامًا بموطنه الأصلى في أور الكلدانيين بالعراق، ثم دعاه الرب للخراوج إلى أرض كنعان مع وعد بأن يكون نسله مباركًا أي يجعل من نسله شعبًا خاصبًا يعبد الله وأن يأتى من نسله المسيح المخلص، فخرج مع أبيه وامرأته ولوط ابن أخيه إلى حاران في شمال العراق وسكن بها ١٤ سنة، ثم أكمل الرحلة إلى أرض كنعان وتغرب في مصر مرة وإفي جنوب فلسطين مرة أخرى بسبب المجاعات. وانجب ابنه اسحق وهو في سن مائة عام حلب وعد الله. ومات عن عمر ١٧٥ سنة ودفن بمغارة المكفيلة بأرض كنعان. اخنوج (عب١١: ٥)

اسم عبرى معناه مكرس و هو أبو متوشالح، و هو السابع من آدم من نسل شيث. وقد سار مع الله فـــى طاعة وشركة معه و عاش ٣٦٥ سنة. ويخبرنا الكتاب أنه لم يوجد بعد لأن الله أخذه، أى أنه صعد حيًا إلى السماء.

#### \* { V \ \*

إخوة الرب (مت١٣: ٥٥) هم يعقوب ويوسى وسمعان ويهوذا. يعقوب ويهوذا هما كاتبا الرسالتين اللتين تحملان اسميهما. هم أولاد كلوبا أي حلفا زوج أخت مريم العذراء، وبذلك فهم أبناء خالة المسيح. الأسياط جمع سبط في العبر انية "شبط" ومعناها جماعة يقودها رئيس، وكانت تطلق على أولاد يعقوب وعددهم اشنى عشر، وبقى الأسباط الإثنا عشر مرتبطين في مملكة واحدة حتى مات الملك سليمان (٩٧٥ ق.م)، فانقسمت المملكة إلى قسمين فكون سبطا يهوذا وبنيامين مملكة يهوذا في الجنوب وباقى الأسباط كونوا مملكة إسرائيل في الشمال. استفانوس (أع ٦: ٥) اسم يوناني معناه تاج و هو أول شهداء المسيحية، كان يهودي متعلم اليونانية. من الشمامسة السبعة ويعتبر رئيسهم، يصفه الكتاب بأنه رجل ممتلئ من الإيمان والروح القدس، وجه إليه اليهود تهم زور فرجموه، وكان شاول "بولس" وقتها حاضرًا الرجم. اسحق (مت١: ٢) اسب عسبري معناه "يضحك" وهو ابن ابراهيم وسارة. ولد وإبراهيم عمره مائة عام وسارة تسميعون عامًا. أمر الله أباه أن يقدمه ذبيحة فأطاع ولكن الله فداه بكبش. تزوج من رفقة وكان له اینان هما یعقوب و عیسو . إسرائيل (يعقوب) (مت٢: ٦) اسم عسبري معناه يصارع الله وكان اسمه سابقًا يعقوب أي يتعقب، ويطلق اسمه أيضًا على نسله كله أو على العشرة أسباط الذين انفصلوا عن يهوذا وبنيامين وأصبحوا مملكة إسرائيل، وله اثنا عشر ابنًا هم رؤساء أسباط (قبائل) اليهود. سرق البركة من أبيه بدلاً من أخيه عيسو، ثم خاف و هرب عند خاله لابان الذي استغله كثيرًا، لكبين الله باركبه وعاد بزوجاته وأولاده إلى كنعان ثم انتقل إلى مصر بدعوة من ابنه بوسف ومات هناك.

#### \*{\^\*

فهرس أسما الأعلامر في العهد الجديد

إسماعيل

اســم عــبرى معناه "يسمع الله" وهو ابن ابراهيم من هاجر المصرية جارية سارة. وقد طلبت ســارة مــن إبراهيم أن يأخذ هاجر زوجة لكى ينجب منها نسلا لأن سارة كانت عاقرًا، وهو عرف جرى العمل به فى تلك الأزمنة.

ولما ولدت سارة اسحق ألحت على إبراهيم أن يطرد هاجر لأن إسماعيل سخر من خيه الصغير إسحق. ومنذ ذلك الحين سكن إسماعيل فى برية فاران فى جنوب فلسطين على حدود شبه جزيرة سيناء. ويقول العرب أنهم من نسل إسماعيل.

أكيلا (أع١٨: ٢) اسم لاتينى معناه نسر. هو يهودى ولد فى بنتس. زامل بولس فى خدمته بعد إيمانه هو وزوجته بريسكلا ومعنى اسمها (امرأة صغيرة)، اللذان تركا روما أيام كلوديوس قيصر وكانا صانعى خيام ورافقا بولس فى رحلاته من كورنثوس إلى أفسس. أنلمراوس (مت٢: ١٨)

اسم يونسانى معناه "رجل حقا". هو أحد تلاميذ المسيح، أخو سمعان بطرس، وموطنه بيت صيدا. كان صيادًا أو تلميذًا سابقًا ليوحنا المعمدان الذى أرشده إلى يسوع حمل الله، وأحضر بطرس أخساه إلمى السرب. هو الذى أخبر يسوع عن الصبى الذى كان معه خمسة أر غفة وسمكتان. وقد بشر فى البلقان وتركيا واليونان.

استشـــهد فـــى باتــريا جنوب اليونان وصلب على صليب بشكل × وهو يعرف الآن بصايب أندر اوس.

أنسيمس (كوع: ٩)

اسم يونسانى معناه "نافع" وهو عبد فليمون، ويظهر من الرسالة إلى فليمون أنه سرق سيده وهرب إلى روما، والنقى فيها ببولس أثناء سجنه وتاب وأمن على يديه وخدمه فأرسله بولس ثانية إلى كولوسى ومعه رسالة إلى فليمون لكى يقبله كأخ وليس كعبد، ثم أصبح أسقفا ومات شهيدًا.

#### ※ と人・※

بامراباس (مت۲۷:۲۷)

رجل عنيف ارتكب الكثير من الجرائم بالإضافة إلى إثارته لفتنة بين الشعب سجن بسببها وقت محاكمة اليهود للمسيح. وكان من عادة الرومان أن يطلقوا لليهود سجينًا كل سنة في عيد الفصح، فطلبوا من الحاكم الروماني إطلاق بار اباس المجرم وتسليم المسيح للموت على الصليب.

باراق (عب۲۱: ۳۲)

قـــائد عســكرى من سبط نفتالى (قض٤: ٦)، دعته دبّورة النبيّة فخلص بنى إسرائيل من يد يابين ملك كنعان. جمع عشرة آلاف من رجال نفتالى وزبولون وانتصر بهم على سيسرا قائد جيش يابين فى يزرعيل واعتبره بولس من أبطال الإيمان (عب١١: ٣٢).

بالاق (مؤ۲: ١٤)

اســـم مو آبى معناه "المتلف" و هو ملك على مو آب. و هم نسل لوط وكانو ا أعداء لبنى إسر انيل. وقد استأجر بلعام النبى ليلعن اليهود فى أيام موسى ولكن الله باركهم (عد ٢٢: ٢، ٤). بر ثلما وس

أحــد رسل المسيح الإثنى عشر (مت١٠: ٣) ومعنى اسمه "ابن تولماى"، وهو "نثنائيل"، وقد أتـــى به فيلبس إلى المسيح (يو ١: ٤٥) وقد بشر فى بلاد اليمن والهند وفى أرمينيا وهو شفيع كنيستها، وقد استشهد إما صلبًا أو بقطع رقبته.

برنابا (أع٤: ٣٦) اسم أرامى معناه "ابن الوعظ". لاوى قبرصى اعتنق المسيحية أيام الرسل، اسمه الأول يوسف (أع٤: ٣٦). رحب ببولس وعرفه بالتلاميذ بعد رجوعه من دمشق إلى أورشليم. رافق بولس فى الرحلة الأولى.

ليست لـــه أى علاقة بالذى يدعى إنجيل برنابا (المزور) والذى كتب في القرون الوسطى.

#### \* 2 \ \ \*

فهرس أسماءالأعلامر في العهد الجديد

بطرس (سمعان – صفا) كـان صيادًا للسمك وصار من تلاميذ السيد المسيح المُقَرَّبين الذين عاينوا التجلى والذى مشى علـى الماء ليصل للمسيح، كما أنه التلميذ الذى أنكر سيده ولكن الله ردَّه لمرتبته الأولى بعد القـيامة وكتب رسالتين. وقد بشر فى اليهودية والجليل وأنطاكية والسامرة، وصنع معجرات شفاء (أع٧) وإقامة موتى (أع٩) وعمَّد أول أممى ينضم للمسيحية وهو كرنيليوس (أع١٠). واستشهد فى روما مصلوبًا منكس الرأس عام ٢٢م. بلعـام (٢بط٢: ١٥)

اسم عبرى معناه الملتهم و هو ابن بعور من بين النهرين، وكان نبيًا استأجره ملك موآب ليلعن بسنى إسسرائيل فلم يستطع لأن الله باركهم على لسانه، ولكن لأجل محبته للمال و هدايا الملك أشار عليه أن يرسل بعض فتياته ليزنوا مع بنى إسرائيل فيتخلى الله عنهم ويلعنهم، فعاقبه الله بأن قتل مع بالاق الملك وكل رجال موآب على يد بنى إسرائيل. بولس (أع١٣: ٩)

كان اسمه شاول ومعناه مطلوب وتحول اسمه بعد المسيحية إلى بولس أى صغير، وهو من طرسوس فى تركيا لذا حصل على الرعوية الرومانية بحكم مولده رغم أنه بهودى الأصل. كان مثقفاً ورغم ذلك له حرفة هى صناعة الخيام. كان مضطهداً للمسيحيين أو لا وحضر رجم استفانوس، ولكن ظهر له المخلص فى طريقه لدمشق فآمن وكتب ١٤ رسالة فى العهد الجديد، ولـــه ٤ رحــلات تبشيرية عظيمة شملت تركيا واليونان وأوروبا حتى يوغوسلافيا وأسبانيا و إيطاليا. وهو أعظم كارز فى المسيحية ويعد من رسل المسيح وانتهت حياته بقطع رأسه فى روما أثناء أسره الثانى بها حوالى عام ٢٢م.

بيلاطس (مت٢٧: ٢)

يلقب بالبنطى وكان حاكمًا على اليهودية من قِبَل الحكومة الرومانية منذ عام ٢٩م. اتصف بالقسوة وضعف الشخصية فسلَّم المسيح لليهود حتى يصلبوه رغم افتناعه ببراءته خوفًا على منصبه.

### \*274

فهرس أسما الأعلام في العهد الجديد

تومـا (مت١٠: ٣) اســم آرامــى معناه "توأم"، هو أحد الإثنى عشر، يقال عنه أنه شكاك لأنه لم يصدق الظهور الأول للتلامــيذ فظهر له المسيح بعد ثمانية أيام فقال "ربى وإلهى". بشَّر بعد ذلك فى اليهودية والحبشة والهند والصين واستشهد بالهند طعنًا بالرماح.

تيطس أحد التلاميذ المقربين لبولس، وهو ابن أخت حاكم كريت الذى أرسله ليفحص الدين المسيحى فآمــن علـــى يد بولس الذى أرسله إلى كورنثوس لترتيب بعض الخدمات (٢كو٨: ٦) ثم إلى كريت وأقامه أسقفًا عليها وكتب له رسالة عن كيفية الرعاية.

تيموڻا *وس* اســـم يونـــانى معــناه "عابد الله" و هو أقرب تلميذ لبولس، اهتمت أمه وجدته بتربيته الروحية كـــيهودى شــم قابله بولس فى لسترة وختنه حتى لا يثير اليهود. صار أسقفًا على أفسس رغم صغر سنه. وكتب له بولس رسالتين تحوى أهم مبادئ الخدمة.

جبرائيل (لو١: ٢٦) جبر ائــيل أو غــبريال ومعنى اسمه قوة الله، هو أحد رؤساء الملائكة السبعة، أرسل البشارة للعذراء (لو١: ٢٦، ٢٧) ولزكريا (لو١: ١٩، ٢٠) وليوسف (مت٢: ١٣، ١٩، ٢٠) وللرعاة (لو٢: ٨–١٣).

جلعون

اسم عبرى معناه "قاطع بشدة" وهو أحد قضاة بنى إسرائيل الذين علموهم الوصايا وحرّروهم مـــن عبودية الأعداء. هدم مذبح الأوثان وأقام مذبحًا للرب (قض7: ٢٥)، وهمّ بثلثمائة رجل على جيش المديانيين العظيم فانتصر عليهم وحرّر بنى إسرائيل.

## جوج فماجوج (مؤ ٢:١)

جوج كان ملكًا على شعبى ماشك وتوبال (حز ٣٨، ٣٩) وهما شعبان متسلسلان من ابنين من أبــناء يافــث ابن نوح. كانا يسكنان بلاد اسمها ماجوج تقع بالقرب من ينابيع الفرات ودجلة. وفـــى القــرون الوســطى سمى السوريون بلاد النتار ماجوج، وأما العرب فسموا الأراضى الواقعــة بيــن بحر قزوين والبحر الأسود ماجوج. وحسب المؤرخ اليونانى هيرودوت كانت

#### \*27\*\*

فهرس أسماء الأعلامر فبي العهد الجديد

شرق آسيا الصغرى أى تركيا. وفسى أخر الأيام ستقوم شخصيتان شبيهتان بجوج وماجوج تعملان ضد الكنيسة (رؤ٢٠ / ١) وستقومان بغزو أرض إسرائيل وستقتلان على الجبال في مذبحة هائلة (حز ٣٩، ٣٩). حنان (لو٣: ٢) اسم عبري معناه رحيم، وكان رئيس كهنة في أورشليم ثم عُزلَ، وكان أكثر الكهنة نفوذًا ﴿قَت القبض على السيد المسيح الذي أرسله مقيدًا إلى قيافا (يو ١٨: ٢٤). (۳۲:۱۱ عاد: ۳۲) اسم عسبري معناه "محبوب" و هو ابن يسى وثاني ملوك بني إسرائيل، كان أصغر ابن بين ثمانية بنيسن. لما رفض الرب الملك شاول أرسل النبي صموئيل ليمسح داود خلفًا لشالول. انتصر على جليات العملاق الفلسطيني فأثار غيرة شاول الذي طارده عدة مرات بغرض إقتله ولكسن السرب كان معه فنجاه من جميع المجاولات. ملك أربعين سنة على إسرائيل وامتدت مملكته إلى أقصبي حدود وصلت إليها في كل تاريخها. وقد ارتكب خطيئته الشنيعة ضد أواريا الحثى ووبخه ناشان النبى على هذه الخطيئة فتاب توبة صادقة. عصى عليه ابنه أبشالوم وعصى عليه مرة أخرى شبع بن بكرى. ارتكب خطيئة كبرياء بقيامه بإحصاء الشعب. انتُلغل بحروب كشيرة في حياته. نسبت إليه المزامير وهو كاتب نصفها تقريبًا وكان يضرب لملي القيثار بمهارة فائقة. شمسهد له الله أن قلبه مثل قلب الله ووعده أن يجلس نسله على كرسي الملك إلى الأبد، لذا أنتي من نسله المسيح ملك الملوك. زكريا ابن برخيا (مت٢٣: ٣٥) زكريا معناه "الله ذكر" وبرخيا تعنى "بركة" وتختلف الأراء حوله فهو إما : ١- أبسو يوحسنا المعمدان الذي هجم عليه جنود هيرودس، فوضع الطفل يوحنا على المأبح وخطفه الملاك إلى البرية فقتل الجنود زكريا. ٢- زكريا حقيد يهويادع الكاهن الذي مسح يو آش ملكا وأرشده إلى طريق الله، و هكذا حليدة

زكريا الكاهن وبخ يوآش الملك على عبادة الأوثان فقام عليه وقتله (٢ أخ ٢٤: ٢٠ - ٢ ٢).

#### \*275\*

زكريا وألصابات (لو ١: ٥) كاهن من فرقة أبيا هو وامرأته أليصابات (والتي كان قريبة للسيدة العذراء). كانا بارين أمام الله ولم ينجبا حتى تقدما في السن وولدا يوحنا المعمدان بمعجزة إلهية. سارة (مربع: ١٩) اسم عبراني معناه "أميرة" وهي زوجة أبينا إبراهيم، إتخذها في أور الكلدانيين، عندما تغرب لأجل المجاعة طلب منها ألا تقول أنها زوجته بل أخته لئلا يصاب بأذى بسببها، لأنها كانت جميلة الشكل، وقد طلبت من زوجها أن يتزوج من هاجر جاريتها التي أنجبت له إسماعيل، أما هي فرزقها الله بإسحق وغير الله اسمها من ساراي إلى سارة. سأكبات الطبب مریم أخت لعازر (مت٢٦: ٦-١٢، مر١٤: ٣-٩، يو٢١: ١-٨) هـمي المرأة المذكورة في إنجيلي متى ومرقس أما في يوحنا فيعلن اسمها واضحًا "مريم". وقد سكبت الطيب في بيت سمعان الأبرص واعترض يهوذا الإسخريوطي أما المسيح فدافع عنها ومدحها. (٢) المرأة الخاطئة : هي المرأة المذكورة في (لو٧: ٣٦-٥٠) في بيت سمعان الفريسي واعترض الفريسي على لمسها المسيح لأنها خاطئة أما هو فغفر لها لأنها أحبت كثيرًا. سالومتر (مت۲۷: ٥٦) اسم عبري مؤنث سليمان. هي زوجة زبدي وأم يعقوب ويوجنا، وكانت إحدى النساء اللواتي تبعن السيد المسيح في الجليل وخدمنه وشاهدن الصلب وذهبن إلى القبر صباح القيامة. وهي التي طلبت من رب المجد أن يجلس ابنيها واحد عن يمينه والآخر عن يساره في ملكوته.

سالومى

اسم عبرى مؤنث سليمان وهى ابنة هيروديا زوجة أخ هيرودس، والتى كان هيرودس يريد أن يمتزوج بهما فسى حياة أخيه، ولكن يوحنا المعمدان نصحه بالامتتاع عن ذلك، فأوصت هميروديا ابنستها سمالومى فرقصت فى حفل عيد ميلاد هيرودس (مت١٤: ٣–١١) وطلبت مكافأتها أن يقتل يوحنا وتقدم لها رأسه على طبق فتمَّم هيرودس ذلك.

#### \*570\*

فهرس أسماء الأعلام في العهد الجديد

سلوانس (مرفيق بولس) (أع١٠: ٢٢) سلوانس ههو الاسم اللاتيني لسيلا، وقد خدم مع بولس الرسول ورافقه في جزء من ركلته التبشيرية الثانية (أع١٥: ١٨) ورافق بولس بعد انفصال برنابا عنه، وشهد بطرس عنه أنه أخ أمين (ابطه: ١٢). معان الشيخ (لو٢: ٢٥) سمعان اسم عبرى معناه "مستمع". وكان سمعان الشيخ رجل تقى، سكن أورشليم. وقد كان أحد الموكل إليهم بإتمام الترجمة السبعينية، ولم يصدق نبوة إشعياء عن العذراء التي ستلد ابنًا، فأوحى إليه أنه سيعيش حتى يرى إتمامها فعاش حتى حمل السيد المسيح على يديه في الهيكل. سمعان القيرواني (مت٢٧: ٣٢) كان من ليبيا (القيروان) وهو الذي حمل الصليب مع المسيح مُسَخَّرًا من الرومان عندما لمقط المسيح تحته. وهو والد الكسندر وروفس المعروفين في كنيسة روما (رو١٦: ١٣). ممعان الرسول (مت٠١: ٤) (القانوي)، الغيوس هو أحد الرسل الإثنى عشر، وكلمة قانوى كلمة آرامية معناها "غيور" والغيوريون طائفة من اليهود الثائرين ضد الرومان المتمسكون بالناموس بشدة. وقد بشر في سوريا والعراق وإير أن ومات شهيدًا. سيمون الساح (أعه: ٩) اســم عبراني معناه "السامع" وقد جاءت قصبة سيمون الساحر في (أع٩)، وكان بدهش شاعب السامرة بسحره حتى اعتقدوا أن قوة الله العظيمة حلت فيه. وقد آمن واعتمد لما رأى المعجزات التي أجراها الرب على يد فيلبس، ولكن يبدو أن إيمانه لم يكن عن توبة وإنما عن إعجساب بسالقوة السحرية التى ظن أن فيلبس يعمل بها، فذهب إلى بطرس ويوحنا طالبًا هذه القوة بالمال، فوبخه بطرس الرسول ومن يومها عرفت كلمة السيمونية على كل من بتاجر في الوظائف الكنسية.

#### \*272\*

فهرس أسما الأعلامر في العهد الجديد

شمشون (قض١٣–١٦) اسم عبري معناه "شمس" و هو أحد قضاة شعب بني إسرائيل، و هو ابن لمنوح، وقد قضي لبني إســر انيل ٢٠ سنة وأعطاه الله قوة عجيبة أذهلت أعداء شعب بني اسرائيل. وقد تزوج بامرأة فلسطينية، وهذا ضد الناموس وإرادة والديه، ثم عرف دليلة التي احتالت عليه حتى عرفت سر قوته .. ولما أذلوه و هزأوا به طلب من الله المعونة وسند يديه على عمودين في وسط المعبد الجالسين فيه، فانهدم المعبد على من فيه وماتوا جميعًا. شيطان هو رئيس أحد طغمات الملائكة التي سقطت واسمه كان سطنائيل، وقد يطلق عليه أحيانًا عدو الخير، لأنه عدو لأبناء الله ولأعمالهم، ولا يبأس من محاولات إعثارنا في الخطبة. ويقول عند الكتاب "أنه كأسد ز ائر يجول ملتمسًا من يبتلعه". صموئيل (اصمز۲) معنى اسمه "سألته من الرب" لأن أمه حنة كانت عاقرًا وطلبت ابنًا من الله بدموع فأعطاها صموئيل فوهبته للهيكل. وصار نبيًا لبني إسرائيل وهو آخر القضاة، وطلب منه الشعب ملك أرضى فمسح لهم شاول كأمر الرب ثم مسح داود ملكًا بعدما رفض الله شاول. عيسو (عب٢٠:١١) اسم عميري معمناه "شعر" وهو ابن اسحق ورفقة وأخو يعقوب، وكان بكر إسحق لكنه باع الــبكورية لأخيه نظير طبق عدس، وقد كان صياد حيوانات. واغتاظ من أخيه يعقوب عندما سرق منه بركة البكورية ولكنه سامحه في النهاية بنعمة الله. فيلبس الشماس (اع ٨) هــو أحد الشمامسة السبعة، وبعد تشنت المسيحيين من أورشليم لأجل الإضطهاد اليهودي لهم ذهبب إلما السامرة وكرز بها وعمَّد سيمون الساحر والخصى الحبشي. وكان له أربع بنات عذارى يتنبأن. وصار أسقفًا في أواخر حياته. فيلبس الرسول (مت٠١: ٣) أحــد الرسل الإثنى عشر وكان من بيت صيدا مدينة أندراوس وبطرس. إلتقى به يسوع أولاً في بيت عنيا، عبر الأردن حيث كان يوحنا يعمد، فدعاه وتبعه. ووجد فيلبس نثنائيل فجاء به إلى يسوع. وقد بشر في إيران وتركيا ومات شهيدًا في هيرابوليس بجوار اللاذقية.

#### \*27/\*

فهرس أسماءالأعلامر في العهد الجديد

قیافا (مت۲۶: ۳)

هــو رئــيس كهنة لليهود وقت صلب المسيح، وكان حاضرًا وقت محاكمة السيد المسيح وقد حوكم فى داره، ومزق ثيابه واتهم السيد المسيح بالتجديف وكان هذا إشارة إلى نهاية كهنوت العهد القديم.

كلوبا (بو•: ٢٥) أى حلفا وهو زوج مريم أخت العذراء وأبو يعقوب ويهوذا اللذين صارا من تلاميذ المسيح. لبـاوس (مت١٣: ٥٥)

الملقب نداوس وهو يهوذا أخو الرب أى ابن حلفا فيكون ابن خالة المسيح. وله رسالة معنونة باسمه. وقد كرز فى بلاد العرب والعراق وإيران واستشهد هناك. لـــوط (تك١٢: ١٠)

هو ابن حاران أخو إبراهيم وقد رافق إبراهيم عمه في ارتحاله من أرض ما بين النهرين إلى كنعان، ولما تعارك رعاته مع رعاة عمه، إختار أرض سدوم للسكن فيها ناظرًا إلى خيرانتها، ولما أراد الرب إهلاك هذه المدينة أرسل ملاكين ليخرجاه منها، وهلكت زوجته إذ صارت كعمود ملح لأنها نظرت للوراء أما هو وابنتيه فقد نجيا. لوقا

معنى اسمه "المستنير". كان وثنيًا من أنطاكية مىوريا. تهود ثم تنصر وكان يعمل طبيبًا. رافق بولــس الرسول فى رحلاته ثم كرز بعد ذلك فى اليونان. كان رسامًا ورسم صورة للعذراء. عــاش بتولا طوال حياته. كتب سفر أعمال الرسل وننيح وعمره ٨٤ عامًا فى اليونان ثم نقل جسده إلى القسطنطينية فى القرن الرابع ثم إلى إيطاليا.

مشى

اسم عبرى معناه عطية الله. وهو أحد التلاميذ الإثنى عشر وكان اسمه أولاً لاوى، وكان يعمل عشارًا (جسامع ضرائب)، ودعاه المسيح من مكان عمله فاستجاب سريعًا وتبعه. أقام وللمة للمسيح فى بيته ودعا إليها العشارين والخطاة ليتعرفوا عليه ويؤمنوا به. كتب إنجيله ووجُهه لليهود. كرز فى اليهودية والحبشة ومات شهيدًا.

### \*277\*

منيَّاس الرسول (أع١: ٢٣)

هـو التلمـيذ الثانى عشر الذى اختاره الرب بواسطة تلاميذه بعد هلاك يهوذا الإسخريوطى، ويقال أنه كان أحد السبعين رسولاً لكن المؤكد أنه كان من التابعين للسيد المسيح منذ معمودية يوحنا وحتى قيامته (أع١: ٢٢). بشر فى اليهودية والسامرة وآسيا الصغرى ومات شهيدًا. مر ثـا (لو١٠: ٣٨)

اسم مرثا يعنى "ربة" وهى أخت مريم ولعازر، وكانت تهتم بتدبير شئون البيت بأمانة، وهى ترمر للإلمنز ام بالخدمة، أما مريم أختها فترمز لحياة التأمل، لكن السيد المسيح عرّفها أن الحاجة إلى واحد حتى لا تنسى أن الخدمة من أجل رؤية الله والحاجة إليه. مرقس (أع١٢: ١٢)

معنى اسمه مطرقة ويلقب أيضًا بيوحنا، ورغم أنه يهودى لكنه ولد فى القيروان بليبيا لأن أباه كان تاجراً هناك ثم عاد لأورشليم بعد إفلاس تجارة والده. كانت أمه من المريمات اللواتى خدمان المسيح من أموالهن. هو كاتب الإنجيل المعروف باسمه ووجهه للرومان. نبع السيد المسيح عند القبض عليه وأمسكه الجنود ففرَّ هاربًا تاركًا لهم الأزار (ثوبه). فى بيته أسس وبطرس اللذان كانا من أقاربه الجسديين.

مريرالعذمرا. (مت ١٦: ١٦)

أم رب المجد من سبط يهوذا وقد تحققت فيها نبوة إشعياء النبى "هوذا العذراء تحبل وتلد ابنا ويدعى اسمه عمانوئيل"، وقد حلَّ عليها الروح القدس فولدت المسيح رب المجد مخلص العدالم. وأبوها اسمه يواقيم وأمها حنة من أتقياء اليهود، وقد ولدت لأبويها بعد عقم وصلوات بوعدد إلهى، وعاشت نذيرة فى الهيكل إلى سن البلوغ فأخذها يوسف النجار الشيخ التقى ليحفظها فى بيته. عاشت حوالى ٦٠ سنة منها ١٢ سنة فى الهيكل و ٢٤ سنة فى بيت يوسف و ١٤ سنة فى بيت يوحنا الرسول، وبعد وفاتها صعد جسدها إلى السماء. وتعتبر أم المسيح وأم كمل مسيحى فهى الشفيعة العظيمة المؤتمنة، ونعيَّد لها خمسة أعياد سنوية وفى يوم ٢١ من كل شهر قبطى.

#### \*274\*

فهرس أسماء الأعلامر في العهد الجديد

مربعرالمجلاليتر (مت٢٧: ٥٦) كانت امرأة يسكنها ٧ شياطين أخرجهم منها السيد المسيح فتبعته في (لو ٨: ٢، ٣) وكانت مع السيد المسيح وقت آلامه المقدسة، ومن اللاتي أنين للقبر لوضع الحنوط عليه، وبشرت بالسيد المسيح بعد القيامة. مريم أمر ألاً كلوبا (اخت السيلة العذيرام) (يو ٢٠: ٢٠) هـــى مــريم امرأة كلوبا أو حلفي وأم يعقوب وإخوته، وهي من النساء اللاتي ذهبن إلى القبر ليحنطن جسد المسيح ثم بلَّغن الرسل بقيامة رب المجد. مريم (لو٢٠: ٣٩) أخــت لعــازر ومــرثا وتلميذة المسيح التي جلست عند قدميه، وقد شهد لها رب المجد أنها اخــتارت النصــيب الصالح، وهي التي دهنت قدمي يسوع بالطيب في (يو ١٢: ١–٣). أوفي هدوئها تمثل حياة التأمل. ملڪي صارق (عب٥: ٦) اسم سامي معناه "ملك البر" و هو ملك ساليم (أورشليم) (نك١٤)، وكاهن الله العلي، و هو الذي أخــرج خبزًا وخمرًا لإبراهيم كتقدمة لله وهذه كانت أول إشارة للخبز والخمر في العهد القديم وهــو رمــز للسيد المسيح لأن سيرته لم تكن لها بداية أو نهاية معلومة ولم يكن كهنوته لخائمًا على نسب إنساني. موسعي (مت٨: ٤) اسم عمرى معناه "المنتشل"، وقد أرسله الله ليخرج شعبه من أرض العبودية بمصر، أوقاد الشعب فما البرية إلا أنه لم يدخل أرض الموعد. وكان موسى نبيًا حليمًا جدًا احتمل لذمر الشعب وكمان خادمًما أمينًا يشفع لشعبه لدى الرب، وهو أعظم أنبياء اليهود ومستلم لوحى الشريعة من الله. ميخائيل (يم ١) ميخائيل هو رئيس الملائكة ورئيس السمائيين وقائد جيوش الملائكة (رؤ١٢: ٧) ومعنى السمه "من مثل الله". وتعيد الكنيسة لتذكاره يوم ١٢ من كل شهر قبطي وله شفاعة عظمة.

نعمان السريانى (لو٤: ٢٧) سورى و هـو رئيس جيش بنهد ملك الآر اميين، وكان مصابًا بالبَرَص وأشار عليه البعض بالذهاب لإليشع النبى الذى يستطيع إبراء مرضه، وأمره إليشع أن يغتسل فى نهر الأردن سبع مـرات وزال عنه البرص، ولما أراد تقديم هدايا لـه رفض، وآمن نعمان السريانى بعد ذلك وتحدث المسيح عنه فى (لو٤: ٢٧).

نوح (مت٢٤: ٣٧)

معــنى اسمه "راحة"، وكان رجلاً بارًا وكاملاً فى زمن فسد فيه الناس وعملوا الشر أمام الله. ووجــد نوح نعمة فى عينى الرب فأمره أن يبنى الفلك ويحتمى فيه من الطوفان هو وأسرته وزوج من كل حيوان لعدم انقراض الخليقة، ويعتبر أبًا للبشر بعد آدم.

ني**تو**ديموس

اسم يونانى معناه المنتصر على الشعب، وهو من شيوخ الفريسيين وعضو فى مجمع السنهدريم أعلى مجامع اليهود ولذلك جاء للمسيح متخفيًا ليلاً ليناقشه فى قضية الخلص (يـو٣) وأفهمه الرب أنه لا خلاص إلا بمعمودية الماء والروح. وقد دافع عن المسيح عندما هاجمه مجمع اليهود، ثم اشترك فى تكفين المسيح بعد موته مع يوسف الرامى. ذيتلاوس (أع٢: ٥)

اسم يونانى معناه "المنتصر على الشعب" وهو أحد الشمامسة السبعة الذين اختارهم الرسل لخدمة الاحتياجات المادية للأرامل والمحتاجين، وكان دخيلاً من أنطاكية. انحرف إيمانيًا بعد ذلك وصارت له مبادئ إياحية يكرهها الرب فأصبح مصدر عثرة لكثيرين (رؤ ٢: ١٥). هـ إد. ل (مت٢٣: ٣٥)

هو رابع البشرية وابن أدم وحواء الثانى. كان تقيًا ولقبه السيد المسيح فى (مت٢٣) بالصديق. قــدم قربانه للرب من باكورة أغنامه وأسمنها، لذا نظر الرب لعطيته لأنها من كل القلب ولم ينظر لعطية أخيه قايين مما أثاره فقام على هابيل وقتله.

#### \*291\*

فهرس أسماءالأعلامر في العهد الجديد

هاجس (غل، ٢٤)

هــى جاريــة مصرية كانت تعمل فى خدمة أمنا سارة زوجة أبينا ابراهيم. وقد قدمتها سارة لإبراهــيم بعـد أن يئسـت من الإنجاب وحيلت من ابراهيم ابنًا هو اسماعيل ولكنه ليس ابن الموعـد وانتهت علاقتها بأسرة إبراهيم عندما طردها هى وابنها حفاظًا على حق ابنه اسحق. ويعتبرها بولس الرسول رمزًا للعهد القديم أو عهد العبودية (غل٤: ٢٤). هـام ون (لو١: ٥)

هــو الأخ الأكـبر لموسى النبى وتزوج أليشبَّع ابنة عميناداب رئيس بنى يهوذا وخدم رئيسًا للكهــنة أربعين سنة تقريبًا. وظلت رئاسة الكهنوت عند العبرانيين فى بيت هارون حتى دمار أورشليم والهيكل عام ٧٠م، وقد ساعد موسى كثيرًا فى مواجهة فرعون وفى كل خدمته. هيرورس (مت٢:٣)

أ- الكبير : هو أدومى الأصل وليس يهوديًا، وكان قاسيًا وغضب عليه الشعب فحاول التقرب مــنهم بمساعدتهم فى بناء الهيكل. وفى أواخر أيامه ولد السيد المسيح فى بيت لحم ولما علم من المجوس بذلك وتحقق زمان النجم أرسل وقتل كل أطفال بيت لحم خوفًا على ملكه. ب– هير وحس أنيباس (مت١٤: ١)

هو الابن الثانى لهيرودس الكبير من زوجته الرابعة السامرية، وهو الذى تزوج هيروديا امرأة أخسيه ووبخه يوحنا المعمدان لذا قد قطع رأسه فى يوم الإحتفال بميلاده كطلب سالومى ابنة هـيروديا (مـت١٤) وكان واحد من الذين حاكموا السيد المسيح، ولما سمع عن المسيح ظنه يوحنا المعمدان قام من الأموات.

ج-هيرودس أغريباس الأول

حفيد هيرودس الكبير. عين حاكمًا على جزء من فلسطين سنة ٣٩م. قتل يعقوب أخا يوحنا بالسيف (أع١٢: ١، ٢) وسجن بطرس (أع١٢: ٣–١٩). أكله الدود بعد أن ادعى الألوهية (أع١٢: ٢٠–٢٣) فمات أشنع ميتة.

### \*£97\*

</

هى ابنة أرستوبولس وحفيدة هيرودس الكبير وأخت هيرودس أغريباس الأول. تزوجت فيلبس ابن هيرودس الكبير ثم تزوجت أخاه في حياته فقاومها يوحنا المعمدان، فدبرت مكيدة وحرضت ابنتها سالومي على طلب رأس يوحنا المعمدان فقتله هيرودس (مت١٤: ٣-١٠). يعقوب ابن حلفي الرسول (مت١٠: ٣)

هـو بن حلفى زوج خالة المسيح ولذا سمى بأخى الرب وسمى أيضًا بالبار لتقواه. ومربم أمه من النساء اللاتى تبعن المسيح حتى القبر. وهو أحد الإثنى عشر تلميذًا وسمى بالصغير تمبيزًا لــه عن يعقوب الكبير ابن زبدى، وصار أسقفًا على أورشليم ورأس مجمعها عام ٥٠م الذى قبل الأمم فى الإيمان دون أى شروط (أع١٥)، وقد قتله اليهود.

## يعقوب ابن زبلى

هـو شـقيق بوحنا الحبيب ودعى يعقوب الكبير وكان من الإثنى عشر تلميذًا، وقد انفرد مع بطرس ويوحنا فى مشاهدة أحداث كثيرة هامة فى حياة الرب مثل التجلى وإقامة ابنة يايرس. وقـد بشَر فى اليهودية والسامرة وقطع هيرودس أغريباس الأول رأسه سنة ٤٤م. وهو أول من استشهد من الرسل ونقل جسده إلى أسبانيا.

يناح الجلعادي (قض١١، عب١١: ٣٢)

أحد قضاة إسرائيل، أبغضه إخوته الشرعيون لأنه لم يكن أخا شرعيًا لهم وطردوه، فجمع حوله أتباعًا أقوياء وعندما نشبت حرب بين إسرائيل وبنى عمون أقامه الشعب قائدًا لهم ونذر أنه إذا انتصر فى الحرب سيقدم أول من يلاقيه عند عودته محرقة للرب. فأول من لاقاه كانت ابنته الوحيدة فقدمها ذبيحة. وظلّ قاضيًا على جلعاد ٦ سنوات.

### \*297\*

فهرس أشاء الأعلامرفي العهل الجليدل

يهوذا الجليلي (اع ٥: ٣٧) قساوم الرومان وجمع معه جمعًا كثيرًا سنة ٦م عند الاكتتاب ولكنه انهزم وهلك هو وكثيرًون من أتباعه. بهوذا الإسخريوطي (مت١٠: ٤) هــو ابــن سمعان الاسخريوطي والتلميذ الذي خان سيده، ولقب بالإسخريوطي تمييزًا له عن يهــوذا بن حلفا أحد تلاميذ المسيح أيضًا. كان أمينًا للصندوق وانتقد مريم عندما دهنت قلمي يسوع بالطيب في بيت عنيا. شنق نفسه بعد تسليمه يسوع إذ يأس من رحمة الله ولم يتب. أقام الرسل متياس رسو لأ بدلاً منه. يوئيل (أع ٢: ١٦) اسم عبرى معمناه "يهوة هو الله" كان نبيًا في مملكة بهوذا، وهو ابن فنوئيل وأحد الأنبياء الصنغار وكاتب سفر يونيل حوالي سنة ٧٧٢ق.م، ويسمى نبى الروح القدس لنبوته المشهورة عن يوم الخمسين (يوئيل ٢: ٢٨، ٢٩). يوحنا الإلجيلي (مت، ٢١) (بن زبدي) هــو يوحنا الرسول من بيت صيدا في الجليل، كان تلميذًا ليوحنا المعمدان ثم دعاه رب المجد مسع أخيه يعقوب الكبير ليصير ا من تلاميذه. كانت أمه سالومة امر أة تقية من النساء اللواتي اشترين الحنوط لتكفين جسد السيد المسيح، وهو المعروف بيوحنا الحبيب الذي اتكاً على صحدر المسيح في العشاء الأخير وهو الذي تبعه لدار قيافا رئيس الكهنة. وكان بتولا ومقْرِبًا جددًا من المسيح. إهتم بالعذراء حتى نياحتها وكرز في أورشليم ثم في آسيا الصغري ومانها الشهيرة. أقسام في أفسس مكملًا عمل بولس الكرازي في هذه المنطقة. كتب إنجيلًا وثلاثة رسائل وسفر الرؤيا وقد نُفي في جزيرة بطمس في بحر إيجة ورقد في الرب حوالي لمنة • • أم. يوحنا المعمدان (مت٣: ١) هــو مهيئ طريق المسيح وابن زكريا الكاهن وزوجته أليصابات، قال عنه السيد المسيح أنه أعظهم موالسيد النساء. وقد ولد لأبويه بعد عقم طويل وكانت ولادته بوعد إلهي. مات شهيدًا بقطع رأسه بعد أن وبَّخ هيرودس أغريباس على زواجه الخاطئ من هيروديا امرأة أخيه.

#### \*292\*

يوسف الرامى مـن الـرامة (مت٢٧: ٥٧) وكان غنيا وبارًا وأحد شيوخ مجمع اليهود الأعلى (السنهدريم) وامتـنع عن التصويت بصلب المخلص لأنه كان تلميذًا للمسيح فى الخفاء وطلب جسد الرب بعـد موتـه على الصليب وكفنه مع نيقوديموس ودفنه فى قبر جديد فى بستان كان قد أعده لنفسه، ودحرج حجرًا على باب القبر. يوسف النجام (مت١٦: ٢١)

من بيت داود من بيت لحم. وهو خطيب السيدة العذراء، إهتم برعايتها منذ خرجت من الهيكل فـــى ســـن ١٢ ســـنة وأطـــاع الملاك فى اهتمامه بالعذراء والطفل يسوع وسفره إلى مصر والرجوع منها وإقامته فى الناصرة. وهو رجل بار وخاضع لله.

يونان النبي (مت٢٠١٢ ٣٩) هـو أحـد أنبياء العهد القديم وهو من الأنبياء الصغار لصغر نبوته. كرز لنينوى سنة ٨٦٥ ق.م. يرمــز للمســيح لـــبقائه في بطن الحوت ٣ أيام كما المسيح ٣ أيام في القبر . وقد كرز بالتوبة للملك يربعام الثاني في مملكة إسرائيل سنة ٨٢٥ ق.م (٢مل١٤: ٢٥).

فهرس بأهمر الطقوس الني ومردت في العهد الجديد

۲۰۰ \* \* \* (۱) س المعموديتي (م١٦: ١٦، يو٣: ٣-٨، أف ٥: ٢٦، تي٣: ٥-٧)

سر المعمودية هو أول الأسرار والمدخل للحياة المسيحية، به ينال المُعَمَّد طبيعة جديدة مائلة للتمثل بالله وذلك بتغطيسه بواسطة الكاهن في الماء تُلاث مرات على اسم الثالوث القدوس.

(٢) س الميرون (أعم: ١٤ - ١٧ ، ١ يو٢ : ٢٠)

سر الميرون هو سر حلول الروح القدس، ويُسمَى سرّ التثبيت لأن به يثبت الروح القدس داخل المسيحى ولا يفارقه حتى الموت (ويسمى أيضاً سر المسحة لأن الكاهن يمسح المُعَمَّد بزيت الميرون). ويناله الطفل المسيحى بعد سر المعمودية مباشرة برشمه بزايت الميرون ٣٦ رشمة على أعضائه المختلفة بعلامة الصليب. وكلمة ميرون كلمة يونانية معاها طيب أو دهن.

(٣) س النوبة والإعتراف (مت١٨:١٨، ١، يو١: ٩، يعه : ١٦)

سر النوبة والإعتراف يقدم فيه المسيحى توبته ويقر بخطاياه أمام الله فى وجود الكاهن فينال حلاً من الله على يد الكاهن بغفران كل خطاياه التى اعترف بها، فيستعيد طبيعته الجديدة النقية ويميل للحياة الجديدة مع الله. ويستعد الإنسان له بمحاسبة نفسه ثم الإعتراف أمام الله فى الصلاة. ويتكرر مرات كثيرة كلما أخطأ الإنسان، وبه يستحق التقدم للتناول من جسد الرب ودمه.

(٤) س الإفخام سنيا (م١٤: ٢٢-٢٢ ، يو٦: ٥٥، ٥٦ ، أكور ١: ١٦، ١٧)

كلمة إفخارستيا كلمة يونانية معناها شكر. ويسمى أيضًا سر الشركة وسر النتاول. و هو أعظم الأسرار، فيه يحلّ الروح القدس على الخبز والخمر بصلوات الكاهن والشمامسة والشعب فيحوله إلى جسده ودمه، وإذ يتناوله المؤمن يتحد به. و هو غذاء روحى وعربون

#### \*297\*

للأبدية لذا بتناوله المؤمن مرات كثيرة ليتغذى وينمو روحيًا ويحميه ويسنده ضد حروب الشيطان.

(٥) س مسحة المرضى (من٦: ١٣، يع٥: ١٤، ١٥)

هو سر مقدس به ينال المريض الشفاء من الأمراض النفسية والجسدية ويشمل سبع صلوات يصليها الكاهن على زيت به سبعة فتائل مشتعلة وأيضًا على ماء، ثم يدهن المريض بالزيت علامة الصليب. ويسمى هذا السر أيضًا بسر القنديل ويسبقه ممارسة سر الإعتراف والتوبة للشفاء الروحى بغفران الخطايا.

(٦) س الزجنة (مت١٩: ٦ ، أف ٥: ٢٢-٣٣)

به يتحد الرجل والمرأة فيصيران جسدًا واحدًا، ولا يمكن فصل هذا الإتحاد بالطلاق إلا بسبب زنى أحد الطرفين أو إنكاره للمسيح. ويتم فى الكنيسة بصلوات كثيرة يشترك فيها الكاهن والشعب ويحل فيها الروح القدس على الزوجين.

(۷) س الکهنوت (أع٦: ٥، ٦، مرق٥١: ١٦، أكوع: ١، ١تى ٣: ١-١٣، ٢تى ١: ٦)

سر الكهنوت سر مقدس به يضع الأسقف يده على رأس الشخص المنتخب ويطلب من أجله، فينسكب عليه الروح القدس ويمنحه إحدى درجات الكهنوت ويصبح له سلطان مباشرة الخدمات الكنسية من أسرار وتعليم وغير ذلك. ودرجات الكهنوت ثلاث بكل منها رتب متتالية:

١- الشمَّاسية : وتشمل الشماس ورئيس الشمامسة.
 ٢- القسَّيسية : وتشمل القس والقمص.
 ٣- الأسقفية : وتشمل الأسقف والمطران والبطريرك.
 أما المرتل والقارئ ومساعد الشماس فرنب مساعدة في الشماسية.

(٨) الصلاة بالمزامير (أع ٢٠:٠٠، أكو ٢٢:١٢، كو ٣:٠١٦، أف ١٩٠)

أول من رتّب الصلاة بالمزامير هو داود النبى، وكان اليهود يصلون بالمزامير ثلاث مرات كل يوم، وصلاها الرسل ثم أكملتها الكنيسة بعد ذلك إلى سبعة صلوات وأضافت إليها

#### **\***{9**\***}

فهرس بأهمر الطقوس في العهد الجديد

فصول من الكتاب المقدس وصلوات أخرى ووضعتها فى كتاب يسمى "الأجبية" أى صلو ات السواعي تصلى به الكنيسة منذ القرون الأولى. (٦) اللقان (يو١٢: ٤–٨) تقيم الكنيسة صلاة اللقان فى ثلاث مناسبات، تذكارًا لغسل المسيح أرجل تلاميذه، وهى : ا- خميس العهد ٢ - عيد الرسل ٣ - عيد الغطاس وهى تشمل قراءات وطلبات لمباركة المياه ورشم الشعب بها. (١٠) الأصوام (مت٤: ٢ ، مت٦: ١٦ ، مت٩: ١٤ ، ١٥ ، مى٩: ٢٩ ، لو٢: ٣٧ ، أع٩: ٠٠ أوصى الكتاب المقدس بالصوم وضرورته، لذا رتبت الكنسية أصوامًا عامة مثل الصوم أوصى الكتاب المقدس بالصوم وضرورته، لذا رتبت الكنسية أصوامًا عامة مثل الصوم

الأربعينى المقدس وصوم أسبوع الآلام والأربعاء والجمعة وصوم الميلاد ... إلخ وفيها ينقطع الإنسان عن الطعام فترة ثم يتناول أطعمة خالية من الدسم الحيوانى، ويتشجع فيها المؤملون معًا لضبط الجسد والإنشغال بالروحيات.

· · ·

#### \*29/\*

# فهرس بأهمر العقائل الني ومردت في العهد الجديد

#### × + ×

(١) النجسل (يو١ : ١٤، في ٢: ٧، ٨، كو١: ٢١، ٢٢ ، ٢يو٧)

لكى يتم الفداء كان لابد أن يتجسد الأقنوم الثانى "الكلمة". ففى ملء الزمان حلَّ الكلمة فى بطن السيدة العذراء، وحدث ذلك بالروح القدس الذى حلَّ عليها وكوَّن منها جسد المخلص، فكان طاهراً من الخطية الجدية لأنه بدون زرع بشر. واتحد اللاهوت بالإنسان روحًا وجسدًا فى شخص المسيح الذى ولد من العذراء، فهو الله الظاهر فى الجسد. وكان اتحاد اللاهوت بالناسوت فى طبيعة واحدة تحمل صفات الطبيعتين الإلهية والإنسانية بغير انحاد اللاهوت بالناسوت فى طبيعة واحدة تحمل صفات الطبيعتين الإلهية والإنسانية بغير انحاد المتزاج أو تغيير فى صفات أى منهما قبل الإتحاد، كما نؤمن أن لاهوته لم يفارق ناسوته أى إنسانيته (الروح والجسد) لحظة واحدة ولا طرفة عين.

(۲) النه الما و صرائ تا الخطية (م ق ۳۰ ، مرق ۵۰ ۲۰ ، أف ۲۰ ، أف ۲۰ ، أف ۲۰ ، أف ۲۰ ، كوا: ۱۶ ، كوا: ۲۰ ، كوا: ۱۲ ، كوا: ۲۰ ، كوا: ۲۰ ، ايو ۲۰ )

الموت الذى حُكِمَ به علينا حمله السيد المسيح عنا على خشبة الصليب، باذلاً جسده الموت عوضاً عن الجميع لكى يبطل حكم الموت ويعيد البشر إلى عدم الفساد ويحييهم من الموت. لأن جميع الناس ولدوا من آدم المحكوم عليه بالموت لذلك ولدوا أيضاً تحت حكم الموت "لأن أجرة الخطية هى الموت" (رو٦: ٢٣). فآدم الذى أخطأ حكم عليه بالموت هو وذريته التى كانت فى صلبه عندما أخطأ، لذلك إجتاز الموت إلى جميع الناس. فبسبب خطية آدم ورثتا الطبيعة البشرية الفاسدة، وقد رفع المسيح بفدائه حكم الموت وصار لنا الحق فى الحياة الأبدية.

(۳) لاهوت[لمسيح[بو١: ١ ، في٢: ٦ ،كو١: ١٥ ، ١٩ ، ١ تمى٣: ١٦ ، مؤ١: ١٧ ، ١٨ ) بالإضافة إلى جميع المعجزات التي تدل على سلطانه على الموت والمرض والأرواح

بالإضافة إلى جميع المعجزات التي تدل على الشطال، على الطوية و ال عام عام الم

#### \*299\*

فهرس بأهمر العقائد في العهد الجديد

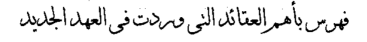
(۱۰) [كرام العدس (لو ۱: ۲۸ ، ۲۲ ، ۵۵ ، ۵۹)

تكرم الكنيسة منذ الأيام الأولى السيدة العذراء كما أعلن الكتاب المقدس، فتعمل لها التماجيد والصور وتسمى الكنائس على اسمها، وتتقدم فى شفاعتها عن جميع الملائكة والقديسين. ولأنها أم المسيح تتسب إليها صفاته فهى أم المخلص وأم النور... والقوة الفعَّالة فى الكنيسة على مرّ التاريخ. (١١) حوامر بنوليت العلمرا.

العذراء بتول قبل وأنثاء وبعد ولادتها للمسيح، ودعوتها بامرأة ويوسف النجار برجلها يطلق على المخطوبة في العرف اليهودي كما اليوم في كتب الكتاب عند المسلمين (مت١: ١٨). وذكر ابنها البكر (مت١: ٢٥) ليس معناه أنها ولدت أبناء آخرين، لأن الأول يُدعَى بكرًا بغض النظر عن ولادة آخرين بعده أم لا. وفي نفس الآية يذكر أن يوسف لم يعرفها حتى ولدت وهذا ليس معناه أنه عرفها بعد ذلك كما نقول في (مز ١٢٣: ٢) "عيوننا نحو الرب حتى يترآف علينا" فليس هذا أننا نبعد عيوننا لمنه عندما يترآف علينا. (١٢) المواهب والألسنة (مرف ١٢: ٥-٧، أكور ١٢: ٨-١٠)

أعطى الروح القدس المؤمنين مواهب لسد احتياجات الخدمة، فإن كان العالم يمجد لقوة أعطى عمل معجزات، ولزيادة المرضى أعطى الشفاء، وللكرازة فى بداية المسيحية وعدم معرفة لغات الشعوب أعطى التكلم بألسنة. ويدعونا الروح القدس قائلا "جدوا للمو هب الحسنى" (اكو ١٢: ٣١)، أى استعدوا لها بالإتضاع ومحبة الله والآخرين. وقد بدأت المو هب يوم الخمسين بحلول الروح القدس على الكنيسة، ومازال الروح القدس يعطى حتى الآن ما تحتاجه الكنيسة من مواهب للخدمة وليس طبعًا للإستعراض. فالموهبة للخدمة ولا تخاص صاحبها إلا إذا استفاد منها وظهرت فيه ثمار الروح القدس أى الفضائل المسيحية. (١٣) النتليل (أكو ١٢: ٣٠، تى: ٥، ٢يو٢، ٣٠، تيو٢، ٣٤، ٢٠)

التقليد أو التسليم الرسولى هو التعاليم الشفاهية أو الترتيبات والنظم الدينية والكنسية المسلَّمة من جيل إلى جيل، من المسيح إلى الرسل ومن الرسل إلى خلفائهم الأساقفة والكهنة



\* \* \* \* (۱) النجسل (يو۱ : ۱۲، في ۲ : ۷، ۸، كو۱ : ۲۱، ۲۲، ۲یو۷)

لكى يتم الفداء كان لابد أن يتجسد الأقنوم الثانى "الكلمة". ففى ملء الزمان حلّ الكلمة فى بطن السيدة العذراء، وحدث ذلك بالروح القدس الذى حلَّ عليها وكوَّن منها جسد المخلص، فكان طاهرا من الخطية الجدية لأنه بدون زرع بشر. واتحد اللاهوت بالإنسان روحًا وجسدًا فى شخص المسيح الذى ولد من العذراء، فهو الله الظاهر فى الجسد. وكان اتحاد اللاهوت بالناسوت فى طبيعة واحدة تحمل صفات الطبيعتين الإلهية والإنسانية بغير اختلاط أو امتزاج أو تغيير فى صفات أى منهما قبل الإتحاد، كما نؤمن أن لاهوته لم يفارق ناسوته أى إنسانيته (الروح والجسد) لحظة واحدة ولا طرفة عين.

۲) النه الما، مومراث تا الخط ية (مرق٣: ٢٥، مرق٥: ١٢، أكود: ٣٠، أف٥: ٢، أف٥: ٢، كود: ١٤، كود: ٢٠، كود: ١٤، كود: ٢٠، كوت: ١٤، ديود: ٢)

الموت الذى حُكِمَ به علينا حمله السيد المسيح عنا على خشبة الصليب، باذلاً جسده للموت عوضاً عن الجميع لكى يبطل حكم الموت ويعيد البشر إلى عدم الفساد ويحييهم من الموت. لأن جميع الناس ولدوا من آدم المحكوم عليه بالموت لذلك ولدوا أيضاً تحت حكم الموت "لأن أجرة الخطية هى الموت" (رو٦: ٢٣). فآدم الذى أخطأ حكم عليه بالموت هو وذريته التى كانت فى صلبه عندما أخطأ، لذلك إجتاز الموت إلى جميع الناس. فبسبب خطية آدم ورثنا الطبيعة البشرية الفاسدة، وقد رفع المسيح بفدائه حكم الموت وصار لنا الحق فى الحياة الأبدية.

(۳) لاهوت المسيح (يو۱: ۱، في٢: ٦، كو١: ١٥، ١٩، ١٦ تي٣: ١٦، مرؤ١: ١٧، ١٨) بالإضافة إلى جميع المعجزات التي تدل على سلطانه على الموت والمرض والأرواح

ب إعداد إلى جميع المعجرات التي على على مست على الموت والمرس والروان الشريرة والطبيعة.

#### \*299\*

فهرس بأهمر العتائد في العهد الجديد

السيد المسيح في عقيدتنا المسيحية هو "الله الظاهر في الجسد" (١تي٣: ١٦) كمائن بلاهوته قبل الأكوان، وإن كان قد تجسد في ملء الزمان. وهو له المجد من حيث لاهوته، قائم مع الآب والروح القدس في الذات الإلهية منذ الأزل وإلى الأبد، واحد مع الآب في الجوهر، إله من إله، نور من نور، مولود (من جهة لاهوته) من الآب قبل كل الدهور. (٤) النتليث (مت٢٨: ١٩، ايو٥: ٧)

يؤمن المسيحيون فى كل أرجاء العالم بإله واحد مثلث الأقانيم، الآب والابن والروح القدس، جوهر واحد، ذات واحدة، أقانيم ثلاثة. فالذات الإلهية واحدة لها ثلاث صفات ذاتية (غير الصفات النسبية الموجودة فى الذات الإلهية مثل صفة الرحمة، العدل...). فالصفات الإلهية الذاتية ثلاث هى الوجود والنطق والحياة، فالله موجود بذاته .. ناطق بكلمته .. حى بروحه أى الآب والابن والروح القدس. (٥) الأبلريت (يوه: ٢٨، ٢٩، يم٢١ ، مرؤ٣: ٥)

نؤمن نحن المسيحيون أن البشر خالدون وأن هناك حياة أخرى بعد أن نرحل من هذا العالم وبعد يوم الدينونة الذى يأتى فيه الرب ليعطى كل واحد حسب أعماله، فيكافئ الأبرار بالملكوت الأبدى حيث ينعمون بالوجود الدائم مع الله، ويعاقب الأشرار بالعذاب الأبدى فى جهنم حيث يحرمون إلى الأبد من الله.

(٦) الحڪمر الألفي (مرغ ۲: ۲، ٤، ۲، ۷) تسبب تاريخ ۲: ۲، ٤، ۲، ۷)

تؤمن كنيستنا بأن فترة الألف سنة المنصوص عليها فى سفر الرؤيا ليست فى الحقيقة ألف سنة عدًا "يومًا واحدًا عند الرب كألف سنة وألف سنة كيوم واحد" (٢بط٣، ٨).

وقد بدأت بموت المسيح على الصليب وتقييده للشيطان وملكه الروحى على أولاده وتنتهى فى نهاية الأيام (يو١٢: ١٣ ، رؤ٢٠: ٢). (٧) الجيئ الثانى والإختطاف (مت٢٥: ٣١–٣٣ ، ١تس٤: ١٥–١٧ ، ٢بط٢: ١٢)

تؤمن كنيسنتا بمجيئين للمسيح إلى عالمنا هذا : المجئ الأول – وقد حدث فعلاً وقد جاء المسيح فيه لتحقيق الخلاص والفداء للبشرية، والمجئ الثانى المنتظر والذى سيكون فى نهاية هذا الدهر حينما يأتى المسيح ليدين الأحياء والأموات حسب أعمالهم.

\*\*\*\*

فهرس بأهمر العقائد في العهد الجديد

الإختطاف : الإختطاف هو أحد الأحداث التى ستصاحب المجئ الثانى، فتتوالى الأحداث كالآتى : سيبوق بالبوق وفى لحظة يقوم الأموات، والأحياء لا يذوقون الموت المعهود بل تتغير طبيعة أجسادهم، وعندئذ سوف ينزل الرب من السماء وفى صحبته جماعة الأبرار القديسين الذين قاموا على صوت البوق وهتاف رئيس الملائكة، ثم يُختَطَف القديسون الأحياء لملاقاة الرب فى الهواء (سنخطف أى سنؤخذ بسرعة فى لحظة فى طرفة عين). فالأحياء وقد تغيرت أجسادهم تتحرر من كافة قوانين الطبيعة والجاذبية وبعدئذ يمثل الجميع بين يدى الديان لكى يثاب أو يعاقب كل واحد كما تقضى العدالة الإلهية.

(٨) الروح القلس (يو٢٦:٢٦)

الله موجود بذاته .. ناطق بكلمته .. حى بروحه. هذا هو الروح القدس الذى له صفات الله وأعماله، فهو موجود فى كل مكان (يو ١٤: ١٦) يعلم كل شئ (اكو ٢: ١٠، ١١)، هو القدوس (أف ١: ١٣)، الخالق (ايو ٣٣: ٤)، روح الحق (يو ١٦: ١٣)، قادر (رو ١٥: ١٧)، فاحص القلوب (اكو ٢: ١٠)، مانح الحياة (رو ٨: ١١)، أزلى أبدى (عب ٩: ١٣)، ديًّان (يو الصفة ما الما الفر الخطايا (اكو ٦: ١١)، مانح العطايا (كو ٢١: ٥-١٢). وهو الأقنوم (الصفة الأساسية الكيانية) الثالث من الثالوث القدوس، جوهر واحد مع الآب والابن. (٩) الشفاعت

الشفاعة تعنى الوساطة وطلب المعونة وهى ثلاثة أنواع :

- ۱- شفاعة كفارية : خاصة بالسيد المسيح له المجد، بمعنى أن دم المسيح هو واسطة خلاصنا من الموت (ايو ۲: ۱، ۲).
- ٢- شفاعة توسلية : وهى طلب معونة رجال الله القديسين وتوسلهم من أجلنا ومعنا أمام الله لدالتهم القوية عنده (مر٢-٥، لو٧: ٣-٦، يو٢: ١-٥، أع١٢: ٥)
- ٣- شفاعة الروح القدس: هي تعزيته لنا ونكملة وتصحيح لصلواتنا (رو٨: ٢٦، ٢٧).

#### \*o•/\*

فهرس بأهبر العقائل في العهد الجديد

(١٠) إكرام العانسا. (لو١: ٢٨ ، ٤٢ ، ٤٥ ، ٤٨)

تكرم الكنيسة منذ الأيام الأولى السيدة العذراء كما أعلن الكتاب المقدس، فتعمل لها التماجيد والصور وتسمى الكنائس على اسمها، وتتقدم فى شفاعتها عن جميع الملائكة والقديسين. ولأنها أم المسيح تنسب إليها صفاته فهى أم المخلص وأم النور... والقوة الفعَّالة فى الكنيسة على مرّ التاريخ. (١١) حوام بنوليت العلمها،

العذراء بتول قبل وأثناء وبعد ولادتها للمسيح، ودعوتها بامرأة ويوسف النجار برطها يطلق على المخطوبة فى العرف اليهودى كما اليوم فى كتب الكتاب عند المسلمين (مت ١: ١٨). وذكر ابنها البكر (مت ١: ٢٥) ليس معناه أنها ولدت أبناء آخرين، لأن الأول يُدعَى بكرًا بغض النظر عن ولادة آخرين بعده أم لا. وفى نفس الآية يذكر أن يوسف لم يعرفها حتى ولدت وهذا ليس معناه أنه عرفها بعد ذلك كما نقول فى (مز ١٣٣: ٢) "عيوننا نحو الرب حتى يترآف علينا" فليس هذا أننا نبعد عيوننا عنه عندما يترآف علينا. (١٢) المواهب والألسنة (مره ١٢: ٥-٧، أكو ١٢: ٨-١٢)

أعطى الروح القدس المؤمنين مواهب لسد احتياجات الخدمة، فإن كان العالم يمجد القوة أعطى عمل معجزات، ولزيادة المرضى أعطى الشفاء، وللكرازة فى بداية المسيحية و عدم معرفة لغات الشعوب أعطى التكلم بألسنة. ويدعونا الروح القدس قائلا "جدوا للمواهب الحسنى" (اكو ١٢: ٣١)، أى استعدوا لها بالإتضاع ومحبة الله والآخرين. وقد بدأت المواهب يوم الخمسين بحلول الروح القدس على الكنيسة، ومازال الروح القدس يعطى حتى الآن ما تحتاجه الكنيسة من مواهب للخدمة وليس طبعًا للإستعراض. فالموهبة للخدمة ولا تخلّص صاحبها إلا إذا استفاد منها وظهرت فيه ثمار الروح القدس أى الفضائل المسيحية. (١٣) النتليل (أكو ١٢: ٣١، تى: ٥، ٢يو٢، ٣٠)

التقليد أو التسليم الرسولى هو التعاليم الشفاهية أو الترتيبات والنظم الدينية والكنسية المسلَّمة من جيل إلى جيل، من المسيح إلى الرسل ومن الرسل إلى خلفائهم الأساقفة والكهنة

\*\*\*

فهرس بأهبر العقائد في العهد الجديد

وهو يحفظ للديانة المسيحية كيانها ويصونها من الإنحراف، وهو أحد مصادر الإيمان الأساسية.

(۱٤) الملائڪتر (مت٢٦: ٥٣ ، مت٢٨: ٢ ، لو١: ١١، ١٩، ٢٦، ٢٧، ٢: ١٠، ١١ ، أع٠١: ٣، ٤، ٢٢، ٢٧ ، ٢٢ ، اتس ٤: ١٦ ، عب١: ٧ ، يم٩)

الملائكة أرواح خادمة تحيط بعرش الله ليلاً ونهارًا يسبحون بلا انقطاع، وهم يفرحون لفرحنا ويتألمون لألامنا، فهى أرواح خادمة للعتيدين أن يرثوا الخلص. وهم على درجات: (الملائكة – رؤساء الملائكة – الرئاسات – السلطات – الكراسى – الأرباب – القوات – الشاروبيم – السيرافيم)، وكل رتبة لها عمل محدد من الله لتؤديه، ويرأسهم سبعة رؤساء ملائكة يتقدمهم ميخائيل وهو أول رؤساء الملائكة السبعة.

(١٥) الإخياس (مت١٩: ١٦ ، مت ٢٢: ٣٧ ، يوه: ٤٠)

عقيدتنا الكتابية تؤمن بدور الإنسان الإيجابى فى تمتعه بالخلاص، فالله يريد أن الجميع يخلصون ولكنه يقدَّر جدًا حريتنا، فلنا أن نختاره أو نرفضه. وهو بسابق علمه يعرف من هم المختارين ولكننا لن نعرف ذلك إلا فى الملكوت ولهذا لا ندعو أحدًا على الأرض مختارًا، لأننا نؤمن بإمكانية هلاك المؤمن إن لم يثبت فى إيمانه وجهاده حتى نهاية عمره.

أما على الأرض فكل من يؤمن ويجاهد مع الله ينال نعمته وخلاصه ويصير من المختارين. والله لا يحابى أحدًا ولا يظلم أحدًا، وقد سبق فاختار إسرائيل شعبًا له ولكنه فتح باب الرجاء لكل الشعوب وكذلك لم يخلص كل الإسرائيليون إلا من تمسك بالصلاح فيهم. فإن كانت تظهر بعض الأحكام فى الكتاب المقدس كحكم مسبق من الله على إنسان، فهذا الحكم يكون مبنيًا على سبق علم الله بالتصرفات المستقبلية لهذا الإنسان والمبنية على إرادة هذا الإنسان، وإن كان الله يختار فهو أيضمًا عادل فلا يختار المصرين على اللهر. ونلاحظ أن بولس الرسول فى (رومية ٩) كان يرد على تقييد اليهود لحرية الله فى الإختيار، فهم يرون أنه إذا اختار هم لا يقدر أن يختار الأمم.

#### \*\*\*\*

فهرس بأهمر العتائد في العهد الجديد

(١٦) ضلاالمسيح (٢ تس٢،٢،٤، ١ يو٢: ٢٢، مؤتة: ٣، ٥، مؤتة: ٧)

مجئ الرب الأخير يسبقه مجئ إنسان يقال له إنسان الخطية ابن الهلاك، يكون حكمه بقدرة الشيطان الذى يمنحه قوة لعمل آيات ليضل بها العالم. مدة حكمه ثلاث سنوات ونصف يعانى خلالها العالم من شدائد كثيرة. يكون هذا الدجال كافرا يجدف على الله وعلى قديسيه ويدَّعى الألوهية، فيجعل نفسه معبودًا من دون الله محاولاً إبطال عبادة الإله الحق فى الأرض كلها كما أنه يجرؤ ويدَّعى أنه هو المسيح الحقيقى. ولشر اسة هذا المخلوق وقبح صفاته سمى فى سفر الرؤيا الوحش الأول الخارج من البحر، يصنع حربًا مع رجال الله ولا سيما مع إيليا وأخنوخ اللذين بعد أن يغلباه يسمح له الله أن يقتلهما، وبعد أن تمضى ثلاث سنوات ونصف من حكم ضد المسيح يضربه ربنا يسوع المسيح ضربة قوية ينحدر على أثر ها إلى الجحيم. (١٧) الأيقونات (يو٢: ٢٦)

نحن لا نعبد الأيقونات وإنما نكرم أصحابها. فحسب قول الرب لتلاميذه "إن كان أحد يخدمني يكرمه الآب" (يو ٢٦: ٢٦) فإن كان الآب يكرم قديسيه، ألا نكرمهم نحن ؟!

والأيقونات ترجع إلى العصر الرسولى نفسه، فالقديس لوقا قد رسم صورة للسيدة العذراء ويذكر بولس الرسول تعليق صور فى الكنيسة فى العصر الرسولى (غل٣: ١). والتقليد يروى عن انطباع صورة للسيد المسيح فوق منديل. والصور تترك فى نفوس الناس مشاعر روحية. وأقوى عصور الإيمان كانت حافلة بأيقونات يوقرها الناس دون أن يضعف إيمانهم بل على العكس تقويه. وفى الكنيسة تمسح الأيقونات بالميرون المقدس ويقدم لها البخور وتصنع من قبلها المعجزات.

(١٨) إكرام الصليب/ مشر الصليب (أكوا: ٢٣ ، غلة: ١٤)

الصليب مرتبط بشخص المسيح الفادى، فهو علامة خلاصنا. وهو مثل علم الدولة الذى تتحنى له الرؤوس عندما يرفع، فسجودنا وإكرامنا للصليب هو تقدير لمحبة المسيح الفادى وتمسك بقوته وملطانه على إبليس الذى قيَّده بالصليب.

#### \*o•{\*

| الفهرس |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
|        | الإِسْكَلَتُهُ إِلَى الْعِبْرَانِيْنِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| ٣      | المقلمتن أستريب أستريب ألماني والمستريب المقلم المستريب ألماني والمستريب ألماني والمستريب والمست |  |
|        | الأَصَحَاحُ الأَوَلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|        | مقارنة بين المسيع والأنبياء والملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| ٥      | (۱) المسيح والأنبياء (ع۱–۳)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| ٧      | (٢) المسيح والملائكة (ع٤–١١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
|        | الأصحاح التاًني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
|        | المسيع المتجسد مغلصنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| 1 £    | (١) التمسك بخلاص المسيح المقدم لنا (ع ١-٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| 10     | <ul> <li>(۲) خضوع المؤمنين للمسيح (ع<sup>0</sup> - ۸)</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| ١V     | <ul> <li>(۳) بركات التجسد (ع٩-١٨)</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
|        | الأصحاح الناكث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|        | مقارنة بين المسيح وموسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 22     | (۱) المسيح وموسى (ع٢-٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 20     | (٢) قساوة القلب (ع٧–١١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| ۲۷     | (٣) الإيمان (ع٢٢-١٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
|        | الأصحاح الرآيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|        | مقارنة بين ألراحة فنى أرض كنعان والراحة فنى المسيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ۳.     | <ol> <li>الراحة لا تتم في السبت (عا-٥)</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| ۳١     | (٢) الراحة لا تكمل في أرض الميعاد (ع٦-١٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| ۳۳     | (٣) الجهاد لدخول الراحة (ع١١-١٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |

\*o•o\*

|     | الفهرس                                                                                             |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | الأصحاح الحامس                                                                                     |
|     | مقارنة بين الكمنوبة اللاوى وكمنوبة المسيع                                                          |
| 47  | (۱) رئيس الكهنة اليهودي (ع۱–٤)                                                                     |
| ۲۷  | (٢) المسيح رئيس الكهنة (ع٥-١٤)                                                                     |
|     | الأصحاح الساً دس                                                                                   |
|     | المدر من الإرتداد والتمسك بالأعمال السالمة والرجاء                                                 |
| 41  | (۱) الإرتداد عن الإيمان (ع۱–۸)                                                                     |
| 2 3 | (٢) التشجيع على الأعمال الصالحة (ع٩–١٢)                                                            |
| ٤٤  | (٣) الرجاء في مواعيد الله (ع١٣–٢٠)                                                                 |
|     | الأَصْحَاحُ السَّابِيحُ                                                                            |
|     | المسيح وملكي حاجي                                                                                  |
| ٤٧  | (۱) کهنوت ملکی صادق أعظم من کهنوت هرون (ع۱–۱۰)                                                     |
| ٤٩  | (٢) الكمال في كهنوت المسيح (ع١١–١٩)                                                                |
| ۹١  | (٣) أسباب عظمة كهنوت المسيح (ع٢٠–٢٨)                                                               |
|     | الأَصحَاحُ الثَّامِنُ                                                                              |
|     | الاصحاح النامي<br>المسيح يميناً السماء وبركابت العمد الجديد                                        |
| Φź  | المسيح يسبها المسماء وبركار المعطى المجديد<br>(۱) المسيح الكاهن السماوي (ع۱–٦)                     |
|     | <ul> <li>(۲) المنتيح العامل المحديد (ع ۲ ۲)</li> <li>(۲) الركات العهد الجديد (ع ۲ – ۱۳)</li> </ul> |
| Ţ,  | ······································                                                             |
|     |                                                                                                    |
|     |                                                                                                    |
|     |                                                                                                    |
|     | <b>※0 •</b> 7米                                                                                     |
|     | coptic-books.blogspot.com                                                                          |

|                         |     | *11  |
|-------------------------|-----|------|
| $\boldsymbol{\upsilon}$ | ہر" | العه |

| لأصحاح الناسيح                                         |    |
|--------------------------------------------------------|----|
| الخبائع رمز أحم المسيع                                 |    |
| (۱) خيمة الإجتماع (ع۱–۱۰)                              | 09 |
| (۲) دم المسيح ودم الذبائح (ع۱۱–۲۲)                     | ٦٣ |
| (٣) صعود المسيح ومجيئه الثاني (ع٢٣–٢٨)                 | 77 |
| لأصحاح العاش                                           |    |
| الثبابة فنى المسيع                                     |    |
| (١) مسرة الأب في ذبيحة الابن (ع١-١٠)                   | ٧١ |
| (۲) خلاص المسيح كامل (ع۱۱–۱۸)                          | ۷۳ |
| (٣) الإيمان والرجاء في المسيح ومحبتنا للآخرين (ع١٩–٢٥) | ٧٤ |
| (٤) التحذير من الإرتداد (ع٢٦-٣٢)                       | ٧٦ |
| (٥) الثبات في المسيح (ع٣٢–٣٩)                          | ٧V |
|                                                        |    |
|                                                        |    |

|     | الأصحاح الحادى عَشَ                  |
|-----|--------------------------------------|
|     | الإيــمـــــان                       |
| ۸.  | (۱) الإيمان والخليقة (ع۱–۳)          |
| ۸.  | (۲) إيمان هابيل و أخنو خ ونوح (ع٤–۷) |
| A.) | (۳) إيمان إبراهيم (ع۸–۱۹)            |
| ۸۳  | (٤) إيمان اسحق ويعقوب ويوسف (ع٢٠–٢٢) |
| ٨٤  | (٥) ایمان موسی ور احاب (ع۲۲–۳۱)      |
| ٨٦  | (٦) إيمان القضاة والأنبياء (ع٣٢–٤٠)  |
|     |                                      |

|   |     | الفهرس                                                                                                          |
|---|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   |     | الأصحاح الثاني عَشَ                                                                                             |
|   |     | البهاد وخدمة الآخرين لنوال المبد                                                                                |
| ٩ | •   | (١) الجهاد الروحي (٤٢-٤)                                                                                        |
| ٩ | ۲   | (۲) التأديب (ع٥–١١)                                                                                             |
| ٩ | ٣   | (٣) مساعدة الضعفاء والإحتراس من الخطية (ع١٢–١٧)                                                                 |
| ٩ | 0   | (٤) مقارنة بين مجد العهدين (ع١٨-٢٩)                                                                             |
|   |     |                                                                                                                 |
|   |     | الأصحاح الثالث عَشَنَ                                                                                           |
|   |     | وحــايـــآ ممـليـــة                                                                                            |
| ٩ | ٩   | (١) محبة الأخرين والتعفف (ع١–٧)                                                                                 |
| ١ | • • | (٢) ذبائح العهد القديم والعهد الجديد (ع٨-١٦)                                                                    |
| ۱ | . ۲ | (٣) الإهتمام بالمرشدين والخضوع لهم (ع١٧-٢٢)                                                                     |
| ۱ | ٠٤  | (٤) وداع ختامی (ع٢٣–٢٥)                                                                                         |
|   |     |                                                                                                                 |
|   |     | * مِسَالَة يَعْقُوبَ                                                                                            |
| ١ | • Y | المُقَدَّمَةُ مُنْ المُنْسَبِّينِ الْمُقَدَّمَةُ مُنْ الْمُقَدَّمَةُ مُنْ الْمُقَدَّمَةُ مُنْ الْمُعَدَّمَةُ مُ |
|   |     |                                                                                                                 |
|   |     | الأَصحَاحُ الأَوَلَى                                                                                            |
|   |     | الإيمان والتجاريم وسلوك أولاد الله                                                                              |
| ١ | ۰٩  | (١) مقدمة وتحية (١٤)                                                                                            |
| ١ | ٠٩  | (٢) كيف نحتمل التجارب (ع٢-١٢)                                                                                   |
| ١ | 1 Y | (٣) التجارب الداخلية وصلاح الله (ع١٣–١٨)                                                                        |
|   | ١٤  | (٤) سلوك أو لاد الله (ع١٩–٢٧)                                                                                   |
|   |     |                                                                                                                 |
|   |     |                                                                                                                 |
|   |     | <b>※○・</b> /※                                                                                                   |

الفهرس

|      | الأصحاح النانى                             |
|------|--------------------------------------------|
|      | المعبة والإيمان والأعمال                   |
| 117  | <ul> <li>(۱) المحاباة (ع ۲ – ۷)</li> </ul> |
| 1118 | (٢) المحبة (ع٨–١٣)                         |
| 12.  | (٣) الإيمان والأعمال (ع١٤-١٦)              |

|     | الأصحاحُ النَّالثُ            |
|-----|-------------------------------|
|     | اللسان والحكمة                |
| 177 | (۱) خطورة اللسان (ع۱-۸)       |
| 170 | (٢) اللسان بركة ولعنة (ع٩–١٢) |
| 177 | (٣) اللسان والحكمة (ع١٣–١٨)   |

|     | الأصحاح الرآبع                    |
|-----|-----------------------------------|
|     | الشموات ألشريرة                   |
| 129 | (١) نتائج الشهوات الشريرة (ع١-٦)  |
| 151 | (٢) التوبة والجهاد الروحي (ع٧-١٢) |
| ۱۳۳ | (٣) الإتكال على الله (ع١٣–١٧)     |

|     | الأصحاح الحامس                      |
|-----|-------------------------------------|
|     | الزهد والصبر والصلاة والمحجمة       |
| 150 | (١) عاقبة محبة المال (ع١-٦)         |
| ١٣٦ | (٢) الصبر وعدم القسم (ع٧-١٢)        |
| 137 | (٣) الصلاة وسر مسحة المرضى (ع١٣–١٨) |
| ۱۳۹ | (٤) إفتقاد الضالين (ع١٩-٢٠)         |

|     | الفهرس                                                        |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 157 | * مسَالَتُهُ بُطْنُسَ النَّسُولِ الأَفَلَى<br>المُتَكَمِّتُهُ |
|     | الأصحاحُ الأَوَلَ                                             |
|     | الغـــلاص                                                     |
| ١٤٦ | (١) التحية الرسولية (ع١، ٢)                                   |
| ١٤٧ | (٢) أفراح الخلاص (ع٣-٨)                                       |
| ١٤٨ | (٣) الخلاص هدف الأنبياء (ع٩-١٢)                               |
| ٤٩  | (٤) واجبنا نحو الخلاص (ع١٣–١٧)                                |
| 101 | (٥) عظمة الخلاص (ع١٨-٢٥)                                      |
|     | الآصحاحُ النَّانِي<br>المسيح معرَ الزاوية وسفات أولاده        |
| 107 | (١) المسيح حجر الزاوية (ع١-١٠)                                |
| 101 | (٢) سمات المسيحيين (ع١١–١٧)                                   |
| 101 | (٣) وصايا للعبيد والعاملين (ع١٨–٢٥)                           |
|     | الأصحاح الثالث                                                |
|     | وحايا روجيت                                                   |
| 121 | (۱) وصايا للزوجات (ع۱–٦)                                      |
| ١٦٢ | (٢) وصايا للأزواج (٢)                                         |
| 178 | (٣) وصايا للأسرة (ع٨–١٧)                                      |
| 170 | (٤) المسيح المخلص (ع١٨–٢٢)                                    |
| 1   |                                                               |

|     | الأصحاح الرآبع                             |
|-----|--------------------------------------------|
|     | الآلاء فنى ديامة أولاح الله                |
| ١٦٨ | (۱) الآلام و الدينونة يقودان للتوبة (ع۱–٦) |
| 17. | (٢) فضائل التائبين (ع٧–١١)                 |
| 171 | (٣) مكافأة المتألمين (ع١٢–١٩)              |

|     | الأصحاح الحامس            |
|-----|---------------------------|
|     | نصائح للكمنة والشبابم     |
| 1VE | (۱) نصائح للرعاة (ع۱-٤)   |
| 180 | (۲) نصائح للأحداث (ع٥-۱۱) |
| 177 | (٣) ختام الرسالة (ع١٢–١٤) |

| 141 | * مِسَالَتَهُ بُطُرُسَ الْنَسُولِ النَّائِيَةِ.<br>المُتَكَمَّةُ |
|-----|------------------------------------------------------------------|
|     | -                                                                |

|     | الأصحاح الأولَ                                   |
|-----|--------------------------------------------------|
|     | البماد الرودي ولاهوبتم المسيع                    |
| ۱۸۳ | (١) التحية الرسولية (ع١، ٢)                      |
| ۱۸۳ | (٢) الجهاد الروحي (ع٣–١٥)                        |
| 144 | (٣) التجلى والنبوات تثبت لاهوت المسيح (ع١٦ ا-٢١) |

|     | الأصحاح الثآنى                      |
|-----|-------------------------------------|
| 189 | (۱) ظهور المُعلمين الكذبة (ع۱–۳)    |
| 19. | (٢) معاقبة الأشرار (ع٤–٩)           |
| 191 | (٣) صفات المعلمين الكذبة (ع١٠ – ٢٢) |



|     | الفهرس                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------|
|     | الأصحاح الناكث                                           |
|     | الإيمان بالله والإستعداد المبيئه الثانى                  |
| 190 | (۱) هدف الرسالة (ع۱، ۲)                                  |
| 190 | (٢) إنكار مجئ المسيح الثاني والرد عليه (ع٣–١٠)           |
| 191 | (٣) الإستعداد للمجئ الثانبي (ع١١–١٨)                     |
| ۲.٣ | * مسَالَة يُوحَنَّا النَّسُولِ الأُملَى<br>المُتَكَمَّةُ |
|     | الأصحاحُالأَوَلَى                                        |
|     | المسيح ذور العالم وتنافر المطايا                         |
| ۲.0 | (۱) الشهادة للمسيح (ع۱–٤)                                |
| ۲.٦ | (٢) الحياة النور انبية (ع٥–٧)                            |
| ۲.۷ | (۳) الله يغفر للتائبين (ع٨–١٠)                           |
|     | الأصحاح الناني                                           |
|     | الإيمان ومدبة الإخوة                                     |
| ۲.٩ | (۱) المسيح الشفيع والثبات فيه (ع۱–۲)                     |
| 11. | (٢) محبة الإخوة (ع٧–١١)                                  |
| 411 | (٣) وصايا للأباء والأبناء (ع١٢-١٤)                       |
| 414 | (٤) بطلان العالم (ع١٥–١٧)                                |
| 115 | (٥) الهراطقة والثبات أمامهم (ع١٨–٢٩)                     |

\*017\*

|       | الفهرس                                    |
|-------|-------------------------------------------|
|       | الأَصحَاحُ النَّالثُ<br>حظامت الولاد الله |
|       | حفات أولاك الله                           |
| Y ) Y | (۱) الطهارة (ع۱–۹)                        |
| Y 1 9 | (٢) المحبة (ع٠١-١٧)                       |
| 177   | (٣) تنفيذ الوصية (ع١٨–٢٤)                 |

|     | الأصحاح الرآبع                            |
|-----|-------------------------------------------|
|     | التمييز ومحبة الآخرين                     |
| 222 | (۱) ضد المسيح (ع۱–٦)                      |
| 225 | (٢) محبة الأخرين (ع٧–١١)                  |
| 220 | (٣) الثبات في محبة ألله وبركاتها (ع٢٢–٢١) |

|       | الأصحاح الجامس               |
|-------|------------------------------|
|       | المسيع يمدينا للدياة الأبدية |
| * * 9 | (١) الإيمان بالمسيح (ع١-٥)   |
| ۲۳.   | (٢) الشهادة للمسيح (ع٦-١٠)   |
| ۲۳۱   | (٣) الحياة الأبدية (ع١٦-٢١)  |
|       |                              |

|      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ىالحق) | اَيَترُ (الثبات | نَاً السَّولِ التَّ | * مرسالَۃ يُوحَ |
|------|-----------------------------------------|--------|-----------------|---------------------|-----------------|
| •••• | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |        | ·····           |                     | 1               |
|      |                                         |        |                 |                     |                 |

| 229   | (١) التحية الإفتتاحية (ع١–٣)         |
|-------|--------------------------------------|
| 7 5 + | (٢) الحق والحب (ع٤-٦)                |
| ۲٤.   | (٣) تحذير من المضللين (ع٧-١١)        |
| 251   | (٤) التقليد الكنسى والختام (ع٢٢، ١٣) |

\*014\*

|   |          | الفهرس                                                                     |
|---|----------|----------------------------------------------------------------------------|
|   |          | * مسالَّة يُوحَنَّا النَّسُولِ الثَّالِثَة (إضافة الغربا،)                 |
| • | ٤٧       | (١) غايس السالك بالحق ومضيف الغرباء (ع١–٨)                                 |
|   | ٤٩<br>٥. | (۲) ديوتريفس المتكبر المقاوم للكنيسة (ع٩–١١)                               |
| ۲ | 00       | * مرسَالَتَهُ يَهُونَاً (المعلمين الڪابۃ والحياۃ الوصيۃ)<br>المُعَلَمَتُهُ |
| ۲ | ٥٧       | (١) تحية افتتاحية (ع١، ٢)                                                  |
| ۲ | ٥٧       | (٢) الإنحر اف عن الإيمان وأمثلة له (ع٣-٧)                                  |
| ۲ | ٥٩       | (٣) صفات المعلمين الكذبة (ع٨–١٣)                                           |
|   | ٦٢       | (٤) نبوات عن المعلمين الكذبة (ع١٤–١٩)                                      |
|   | ٦٤       | (٥) أسس الحياة الروحية (ع٢٠-٢٣)                                            |
| ۲ | ٦٥       | (٦) ختام الرسالة (ع٢٤، ٢٥)                                                 |
| ۲ | ٦٩       | * مرَوْنَا يُوحَنَّا اللَّاهُوتِي<br>المُتَكْمَةُ<br>الأَصَحَاحُ الأَوَلَ  |
|   |          | مقحمة الرويا وظمور الله وسط كنيسته                                         |
| ۲ | ٧١       | <ol> <li>(۱) المقدمة (ع ۱–۳)</li> </ol>                                    |
| ۲ | ٧۲       | (٢) مخاطبة المبيع كِنائس (ع٤-٨)                                            |
| ۲ | vo       | (٣) حال يوحنا ودعوته للرؤيا (ع٩-١١)                                        |
| ۲ | ٧v       | (٤) شخص المتكلم (ع١٢–٢٠)                                                   |
|   |          | <b>※○)</b> ٤ <b>※</b>                                                      |
|   |          | coptic-books.blogspot.com                                                  |

الفهرس

|     | الأصحاح النادى              |
|-----|-----------------------------|
|     | رسائل الأربع الكنانس الأولى |
| 141 | (۱) كنيسة أفسس (ع۱–۷)       |
| 710 | (۲) کنیسة سمبرنا (ع۸–۱۱)    |
| 274 | (٣) کنیسة بر غامس (ع١٢-١٧)  |
| 291 | (٤) کنیسة ثیاتیرا (ع۱۸–۲۹)  |

|     | الأصحاح الثالث               |
|-----|------------------------------|
|     | وسائل إلى واقى الكنائس السبع |
| 290 | (۱) کنیسة ساردس (ع۱–٦)       |
| 292 | (٢) كنيسة فيلادلغيا (ع٧–١٣)  |
| ۳.۲ | (٣) كنيسة لاودكية (ع١٤–٢٢)   |

| الأصحاحُ الراَيِعُ     |
|------------------------|
| مر ش آلله وبَعض من مد  |
| (۱) منظر العرش (ع۱–٦   |
| (٢) وصف الأربعة حيوانا |
| (٣) تسبحة الأربعة وعشر |
|                        |

|     | الأصحاح الحامس              |
|-----|-----------------------------|
|     | السفر المحتوم وتسبحة الخروف |
| 215 | (۱) السفر المختوم (ع۱–٥)    |
| 312 | (٢) تسبحة الخروف (ع٦-١٤)    |

| الفهرس                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| الأصُحَاحُالسْنَادسُ                                                                      |
| فتع الأحتاء السَبَة الأولى                                                                |
| (١) الحتم الأول (ع١، ٢)                                                                   |
| (٢) الختم الثاني (ع٢، ٤)                                                                  |
| (٣) الختم الثالث (ع٥، ٦)                                                                  |
| (٤) الختم الرابع (ع٧، ٨)                                                                  |
| <ul> <li>(°) الختم الخامس والرؤيا الجديدة (ع٩–١١)</li> </ul>                              |
| (٦) الختم السادس ونهاية الزمن (ع١٢–١٧)                                                    |
| الأصحاح السابي                                                                            |
| حتو المؤمنين                                                                              |
| <ol> <li>(۱) ختم أو لاد الله (ع۱–۸)</li></ol>                                             |
| (٢) كنيسة السماء (ع٩–١٢)                                                                  |
| <ul> <li>(٣) تفسير الشيخ (أحد القسوس) (ع١٣–١٧)</li> </ul>                                 |
| الأصحاح النامين                                                                           |
| الأبواق السبَعة                                                                           |
| بو-↓ -سبب<br>(١) فتح الختم السابع و المبخرة الذهبية (١–٤)                                 |
| <ul> <li>(۲) على المسلح والمبتور المسلي (۲ ۲)</li> <li>(۲) البوق الأول (ع۲، ۷)</li> </ul> |
| (۳) البوق الثاني (ع۸، ۹)                                                                  |
| (۲) البوق الثالث (ع۱۰، ۱۱)                                                                |
| <ul> <li>(*) بيرى كــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>                         |
| (*) هبوی ادر بیغ (ع۲۰۰) ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                |
|                                                                                           |
|                                                                                           |
| *o17*                                                                                     |
| coptic-books.blogspot.com                                                                 |
|                                                                                           |

-

|     | الأصحاح الناسيح                         |
|-----|-----------------------------------------|
|     | البوقان الذامَس والساحس                 |
| 320 | (١) البوق الخامس (فتح المهاوية) (ع١–٦)  |
| ٣٤٧ | (٢) سمات الحرب في هذه الويلة (ع٧–١٢)    |
| 329 | (٣) البوق السادس والويل الثاني (ع١٣–١٦) |
| 301 | (٤) قوة الضربة، ورفض التوبة (ع١٧–٢١)    |

|     | الأصحاح العاش                           |
|-----|-----------------------------------------|
|     | الملاك المتسربل بالسدابم والسفر المغتوج |
| 400 | (۱) الظهور المعزى (ع۱–۳)                |
| 301 | (٢) الرعود السبعة (ع٤-٧)                |
| 401 | (۳) السفر الصغير (ع۸–۱۱)                |

|             | الأصحاح الحادى عَشَنَ              |
|-------------|------------------------------------|
|             | النبيان ومقاومة الوحش (الدجال)     |
| 177.        | (١) الإحصاء والقياس والفرز (ع١، ٢) |
| <b>۳</b> ٦١ | (٢) إرسال النبيين (ع٣–١٤)          |
| 320         | (٣) البوق السابع (ع١٥–١٩)          |

|     | الأصحاحُ النَّاني عَشَنَ              |
|-----|---------------------------------------|
|     | الشيطان يقاوم الكنيسة                 |
| 317 | (١) مقاومة الشيطان (ع١–٦)             |
| ۳۷۱ | (۲) طرد الشيطان من السماء (ع۷–۱۲)     |
| ۳۷۳ | (٣) الحرب على الكنيسة بالأرض (ع١٣-١٧) |

•

|        | الفهرس                                     |
|--------|--------------------------------------------|
|        |                                            |
|        | الأصحاح الثالث عَشَرَ                      |
|        | الوحشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
| +v1 -  | (١) الوحش الصاعد من البحر (ع١-١٠)          |
| ***    | (٢) الوحش الثاني (النبي الكذاب) (ع١١-١٨)   |
|        |                                            |
|        | الأصحاح الرآيع عشن                         |
|        | العمل والمؤمَّذون وحصاح الأرض)             |
| 3715   | (۱) الحمل وتابعيه (ع۱–٥)                   |
| 177    | (٢) الثلاثة ملائكة وإعلان الدينونة (ع٦–١٣) |
| 474    | (٣) الحصاد والحساب (ع١٤-٢٠)                |
|        |                                            |
|        | الأصحاح الخامس عَشَرَ                      |
| 444    | التمميد لجامات غضب الله (٤٢-٨)             |
|        |                                            |
|        | الاصحاح السأدس عتش                         |
|        | سبع جامارتم لمنصب الله                     |
| 497    | (١) الجام الأول (ع١-٢)                     |
| 447    | (۲) الجام الثاني والثالث (ع۳-۷)            |
| 4      | (٣) الجام الرابع والخامس (ع٨–١١)           |
| ٤٠١    | (٤) الجام السادس (ع١٢-١٦)                  |
| \$ • £ | (٥) الجام السابع والأخير (ع١٧-٢١)          |
|        |                                            |
|        |                                            |
|        |                                            |
|        | ¥01\¥                                      |

• • •

|     | الأصحاح السابع عش                |
|-----|----------------------------------|
| ٤.٧ | بابل الزادية والوحش              |
| ٤٠٨ | (۱) وصف بابل روحيًا (ع۱–٦)       |
| ٤١٠ | (٢) تفسير الرؤيا السابقة (ع٧–١٤) |
| ٤١٤ | (۳) إنقسام الشر (ع١٥–١٨)         |

الفهرس

|     | الأصحاح الثامن عَشَرَ               |
|-----|-------------------------------------|
|     | لللالند بأبل                        |
| ٤١٦ | (١) إعلان الملك الأول (ع١-٣)        |
| ٤١٧ | (۲) إنذار الملاك الثاني (ع٤–٨)      |
| ٤٢. | (۳) حزن ورئاء تابعیها (ع۹–۲۰)       |
| 272 | (٤) تأكيد سقوط الشر (بابل) (ع٢١-٢٤) |

|     | الأَصحَاحُ النَّاسِعُ عَشَنَ<br>أفداج نصرة السماء |
|-----|---------------------------------------------------|
|     | افتراج تحرة السماء                                |
| ٤٢٦ | (۱) أصوات التهليل (ع۱–۸)                          |
| ٤٢٨ | (۲) تطویب وسعادة القدیسین (ع۹، ۱۰)                |
| ٤٣٠ | (۳) مشهد المسيح المنتصر (ع۱۱–۱۲)                  |
| ٤٣٣ | (٤) مشهد نهایة الشر (ع١٧–٢١)                      |

|     | الأصحاح العشرون                             |
|-----|---------------------------------------------|
|     | تقييد الشيطان وملم وملك الألغم سنة          |
| 550 | (١) القبض على الشيطان وملك الألف سنة (ع١–٦) |
| ٤٤. | (٢) حل الشيطان زمنًا قليلاً (ع٧–١٠)         |
| 554 | (٣) الدينونة العامة (ع١١–١٥)                |

\*019\*

|         | الفهرس                                                                                |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------|
|         | لأصحاح الحادى والعش ون                                                                |
|         | السماء والأرض البدَيدتان                                                              |
| 5 2 0   | (۱) مسكن الله مع الناس (عًا – ۸)                                                      |
| £ £ 9   | (٢) وصف مدينة الله (أورشليم الجديدة) (ع٩–٢٧)                                          |
|         | لأصحاح النادى والعشروت                                                                |
|         | شجرة الحياة وختاء السغر                                                               |
| 207     | (۱) شجرة الحياة (ع۱–٦)                                                                |
| 201     | (٢) ختام السفر وإعلان مجئ المسيح (ع٧–٢١)                                              |
|         | * الفهارس الملحقة بنفسير الڪناب المقدس                                                |
|         | فهرس بأهم العملات، الأطوال والمكابيل والأوزان التي وردت بالكتاب المقدس                |
| ٤٦V     | جدول (۱) العملات                                                                      |
| ٤٦٨     | جدول ٢) (الأطوال في الكتاب المقدس)                                                    |
| ٤٦٩     | جدول (٣) (مكاييل السوائل في الكتاب المقدس)                                            |
| ٤٧٠     | جدول (٤) (مكاييل الحبوب في الكتاب المقدس)                                             |
| ٤٧١     | جدول (٥) (الأوزان في الكتاب المقدس)                                                   |
| 200-207 | * بيان بالخراط النوضيحية الملحقة بالكناب                                              |
| ٤٧٨     | »، بيالې حراط اللوطيعية»، يحصاب مصلح ب<br>فهرس بأهم الأعلام التي وردت في العهد الجديد |
| ٤٩٦     | بهرس باهم الإعلام التي وردت في العهد الجديد                                           |
| ٤٩٩     | لهرس بأهم المقائد التي وردت في العهد الجديد                                           |
|         | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                |

#### \*01.\*

فهرس بنصويب الأخطاء الني ومردت بالجز والخامس من الموسوعة

| المصواب              | الخطأ             |           |            |
|----------------------|-------------------|-----------|------------|
|                      |                   | رقم السطر | رقم الصفحة |
| أجله                 | أجل               | ١٢        | 14         |
| الأول : ألعهد القديم | الأول: موسى النبي | ٩         | ٦٥         |
| دمائك                | دماك              | ١٤        | YA VA      |
| اليزرعيلي            | اليذرعيلي         | 14        | • ٨٨       |
| معلميهم              | معلمينهم          | ١.        | 1          |
| يدخلوا               | دخلوا             | 11        |            |
| مستمع                | الله يسمع         | ٩         | 1.1.1      |
| جهنم المستقر النهائي | جهنم مكان انتظار  | 10        | 19.        |
| للأشرار              | الاشرار           |           |            |
| العتاب               | العقاب            | 11        | ۲۸۳        |
| ۷ أساقفة             | ۷ کنائس           | 10        | 790        |
| کودر انوس            | کوزرانوس          | 11        | YAV        |
| الأمين               | الأمين .          | ١٦        | ۳.۲        |
| وترية                | وتربة             | 19        | TIV .      |
| ختم الله الحي        | ختم الحي          | 11.       | ۳۳۱        |
| المتقلب              | المنقلب           | ą         | ٣٤٢        |
| الحمة                | الحمى             | Ŋ         | ٣٤٩        |
| هي الجزء الذي يلدغ   | هي جمر النار      | ١         | ٣٤٩        |
| تحذف أو              | أو                | ۲.        | ۳٥٨        |
| صوت من الله أو غيره  | صوت اللہ صوت غیرہ | الأخير    | TON        |
| ثياب                 | زمن ا             | 1.        | ۳۸۱        |

| الصواب                       | الخطأ                  | رقم السطر     | رقم الصفحة |
|------------------------------|------------------------|---------------|------------|
| الثيني                       | التبنى                 | ۲.            | ٤٢١        |
| غناهم                        | فناهم                  | 1.4           | ٤٢٣        |
| إذا                          | إذ                     | ٦             | ٤٣٢        |
| لهم                          | نه                     | ٧             | ٤٥٨        |
| فيزن                         | فيقيس                  | ١٨            | £77        |
| ٥٤ – ٥٨م                     | رحلة بولس الرسول       | عنوان الخريطة | ٤٧٧        |
|                              | التبشرية الثالثة ٥٨٥٤م |               | :          |
| و                            | أو                     | 1 £           | ٤٨٠        |
| ويسمى رسول الختان            |                        | ٦             | ٤٨٢        |
| ويسمى رسول الأمم             |                        | 19            | 5.84       |
| أرسل بالبشارة                | أرسل البشارة           | ١٤            | ٤٨٣        |
| هجم                          | هم                     | 19            | ٤٨٣        |
| إتمام                        | بإتمام                 | ٧             | ٤٨٦        |
| أصنعد                        | صعد                    | ۲۲            | ٤٨٩        |
| كنيستها بالزيتون يوم ٢ أبريل | الأخير                 | ٤٨٩           |            |
| بابن                         | إبقا                   | ٣             | ٤٩٢        |
| ر شمًا                       | رشمهٔ                  | ١.            | ٤٩٦        |
| موت                          | الموت                  | ١٥            | ٤٩٩        |
| ويذكر بولس الرسول            | ويذكر بولس الرسول      | 1 2           | 0.5        |
| التصور الذهني للصور في       | تعليق صور في الكنيسة   |               |            |
| العصر الرسولي                | في العصر الرسولي       |               |            |

!

\*

N

